
opusdei.org

Papež o duchovním
doprovázení

Papež František uzavřel cyklus
katechezí o rozlišování. Řekl, že
„porovnat náš život s druhým
člověkem, který má zkušenosti,
je velká pomoc, jak poznat sám
sebe.

04.01.2023

Drazí bratři a sestry, dobré ráno!

Než začneme tuto katechezi, chtěl
bych se připojit k těm, kteří zde vedle
nás vzdávají hold Benediktu XVI., a
adresovat mu své myšlenky, protože



byl velkým učitelem katecheze. Jeho
bystré a jemné myšlení nebylo
sebestředné, ale ekleziální, protože
nás vždy chtěl doprovázet na cestě k
setkání s Ježíšem. Ježíš, Vzkříšený
Ukřižovaný, Živý a Pán, byl cílem, ke
kterému nás vedl papež Benedikt
XVI., když nás vedl za ruku. Kéž nám
pomůže znovu objevit v Kristu radost
z víry a naději pro život.

Dnešní katechezí uzavíráme cyklus
věnovaný tématu rozlišování, a to
dokončením pojednání o pomůckách,
které mohou a musí podporovat
proces rozlišování. Jednou z nich je
duchovní doprovázení, důležité
především pro sebepoznání, které je,
jak jsme viděli, nezbytnou
podmínkou pro rozlišování. Pohled
do zrcadla sám o sobě ne vždy
pomáhá, protože člověk si může
obraz upravit. Na druhou stranu,
když se podíváte do zrcadla s pomocí
druhého, velmi vám to pomůže,
protože vám druhý řekne pravdu -



když je to skutečně pravda - a tak
vám pomůže.

Boží milost v nás vždy pracuje s naší
přirozeností. Když se zamyslíme nad
podobenstvím z evangelia, můžeme
milost přirovnat k dobrému semeni a
přirozenost k půdě (srov. Mk 4,3-9).
Důležité je především dát se poznat,
aniž bychom se tedy báli sdílet křehčí
stránky, v nichž objevujeme, že jsme
citlivější, slabší nebo se bojíme, že
nás někdo odsoudí. Dát se poznat,
projevit sebe sama osobě, která nás
takto doprovází na cestě životem. Ne
že by rozhodoval za nás, to ne: ale
protože nás doprovází. Protože
křehkost je ve skutečnosti naším
skutečným bohatstvím: všichni jsme
bohatí svou křehkostí; skutečným
bohatstvím, které se musíme naučit
respektovat a přijímat, protože když
je nabídnuto Bohu, činí nás
schopnými laskavosti, milosrdenství
a lásky. Pozor na lidi, kteří se necítí
křehcí: jsou drsní, diktátorští.



Naopak lidé, kteří pokorně uznávají
svou vlastní křehkost, jsou k druhým
chápavější a vstřícnější. Křehkost -
dalo by se říci - nás dělá lidmi. Není
náhodou, že první ze tří Ježíšových
pokušení na poušti - to, které se týká
hladu - se nás snaží připravit o
křehkost a předkládá nám ji jako zlo,
kterého se musíme zbavit, jako
překážku, která nám brání být jako
Bůh. A přesto je to náš nejcennější
poklad: Bůh, aby nás učinil
podobnými sobě, chtěl s námi sdílet
naši vlastní křehkost v plném
rozsahu. Podívejme se na kříž: to je
Bůh, který sestoupil právě do
křehkosti. Podívejme se na betlém,
který sahá až k velké lidské slabosti.
On sdílel naši křehkost.

A duchovní doprovázení, pokud je
poddajné Duchu svatému, pomáhá
odhalit i vážná nedorozumění v
našem pohledu na sebe sama a v
našem vztahu s Pánem. Evangelium
uvádí několik příkladů objasňujících



a osvobozujících rozhovorů, které
Ježíš vedl. Vzpomeňme si třeba na
ten se Samaritánkou - vždycky je tam
ta Ježíšova moudrost a laskavost -,
vzpomeňme si na ten se Zacheem,
vzpomeňme si na ten s hříšnou
ženou, vzpomeňme si na ten s
Nikodémem a na ten s učedníky z
Emauz: na způsob, jakým se k nim
Ježíš vztahuje. Lidé, kteří se skutečně
setkali s Ježíšem, se nebojí otevřít mu
své srdce, ukázat mu svou
zranitelnost, svou nedostatečnost a
křehkost. Tímto způsobem se jejich
sdílení sebe sama stává zkušeností
spásy, odpuštění, které svobodně
přijali. Vyprávět před druhým
člověkem o tom, co jsme prožili nebo
co hledáme, nám pomáhá vnést do
našeho nitra jasnost a vynést na
světlo mnoho myšlenek, které nás
obývají a které nás často znepokojují
svým neodbytným opakováním.
Kolikrát nás v temných chvílích
napadají takové myšlenky: „Všechno
jsem udělal špatně, nemám žádnou



cenu, nikdo mi nerozumí, nikdy to
nedokážu, jsem odsouzen k
neúspěchu.“ Kolikrát nás napadají
takové myšlenky. Falešné a jedovaté
myšlenky, které setkání s druhými
pomáhá odhalit, abychom se cítili
Bohem milováni a přijati takoví, jací
jsme, a mohli pro něj konat dobré
věci. S překvapením objevujeme jiné
způsoby vidění věcí, projevy dobra,
které v nás byly vždy přítomny. Je
pravda, že se můžeme svěřit se svými
slabostmi druhému, tomu, kdo nás
doprovází v životě, v duchovním
životě, mistru duchovního života, ať
je to laik, kněz, kdokoli nás
doprovází; a říci: „Podívej, co se mi
děje: jsem ubožák, dějí se mi takové
věci“, a pak slyšet od druhého: „Ano,
máme je všichni, tyhle věci...“ Toto
nám pomáhá dobře si je ujasnit a
vidět, odkud pocházejí, a tak je
překonat.

Ten, kdo doprovází - doprovázející
osoba - nezastupuje místo Boha,



nevykonává práci místo
doprovázeného, ale kráčí po jeho
boku, povzbuzuje ho, aby četl, co se
děje v jeho srdci, na místě par
excellence, kde promlouvá Hospodin.
Duchovního průvodce někdy
nazýváme duchovním vůdcem - to se
mi nelíbí: říkejme spíše duchovní
průvodce, je to lepší - je to ten, kdo
vám říká: „Dobře, ale podívej se sem,
podívej se tam.“ Upozorňuje vás na
věci, které mohou být pominuty;
pomáhá nám lépe porozumět
znamením doby, hlasu Božímu, hlasu
pokušitele, hlasu těžkostí, které
nemohu překonat. Proto je velmi
důležité, abychom nebyli na cestě
sami. Ve africké moudrosti - protože
mají tuto kmenovou mystiku - se
říká: „Chceš-li dorazit rychle, jdi sám,
chceš-li dorazit bezpečně, jdi s
ostatními.“ Jdi v doprovodu, jdi se
svými lidmi. To je důležité. V
duchovním životě je lepší, když nás
doprovází někdo, kdo zná naši
situaci a pomáhá nám. A to je



duchovní doprovázení. Toto
doprovázení může být plodné, pokud
jsme na obou stranách zakusili
synovství a duchovní bratrství. To, že
jsme Božími dětmi, zjišťujeme ve
chvíli, kdy zjistíme, že jsme bratři,
děti téhož Otce. Proto je nezbytné být
součástí komunity v pohybu. Nejsme
sami, jsme lidmi národa, lidu,
kráčejícího města, církve, farnosti,
této skupiny... společenství na cestě.
Člověk nejde k Bohu sám: to nejde.
Musíme tomu dobře rozumět. Stejně
jako v evangelijním příběhu o
ochrnutém jsme často podpořeni a
uzdraveni díky víře někoho jiného
(srov. Mk 2,1-5), kdo nám pomáhá jít
dál, protože každý z nás někdy trpí
vnitřní paralýzou a potřebuje
někoho, kdo nám pomůže tento
konflikt s jeho pomocí překonat.
Nezapomínejme na to, že k Bohu
nejdeme sami; jindy jsme to my, kdo
se angažuje za jiného bratra nebo
sestru, a jsme průvodci, kteří
pomáhají tomuto druhému člověku.



Bez zkušenosti synovství a bratrství
může doprovázení vést k nereálným
očekáváním, k nedorozuměním a k
závislostem, které člověka
ponechávají v infantilním stavu. Ne:
jako doprovod, ale jako Boží děti a
bratři.

Panna Maria je učitelkou rozlišování:
málo mluví, hodně naslouchá a
uchovává ve svém srdci (srov. Lk
2,19). Jsou to tři postoje Panny Marie:
málo mluvit, hodně naslouchat a
střežit v srdci. A těch několik
případů, kdy promluví, přináší
výraznou stopu. Například v Janově
evangeliu je velmi krátká věta,
kterou pronesla Maria a která je
poselstvím pro křesťany všech dob:
„Udělejte všechno, co vám
řekne“ (srov. 2,5). Je to zvláštní:
jednou jsem slyšel jednu velmi
dobrou, velmi zbožnou stařenku,
která nestudovala teologii, nic. Byla
velmi jednoduchá. A ona mi řekla:
„Víš, jaké gesto vždycky dělá Panna



Maria?“ Nevím: hýčká tě, volá tě...
„Ne: gesto, které Panna Maria dělá, je
toto [papež ukazuje prstem]“.
Nerozuměl jsem: Co to znamená?
„Vždycky ukazuje na Ježíše.“ To je
krásné: Panna Maria si nic nebere
pro sebe, ona ukazuje na Ježíše.
Dělejte to, co vám říká Ježíš: taková je
Panna Maria. Maria ví, že Bůh
promlouvá k srdci každého z nás, a
žádá nás, abychom toto slovo
proměnili v činy a rozhodnutí.
Dokázala to víc než kdokoli jiný a ve
skutečnosti je přítomna v zásadních
okamžicích Ježíšova života, zejména
v nejvyšší hodině smrti na kříži.

Drazí bratři a sestry, zakončeme tuto
sérii katechezí o duchovním
rozlišování: rozlišování je umění,
umění, kterému se lze naučit a které
má svá pravidla. Pokud se mu dobře
naučíte, umožní vám prožívat
duchovní zkušenost stále krásnějším
a vyrovnanějším způsobem.
Rozlišování je především dar od



Boha, o který je třeba vždy prosit,
aniž bychom se kdy považovali za
experty a za soběstačné. Bože, dej mi
milost, abych v životních situacích
dokázal rozlišit, co musím udělat, jak
mám věci chápat. Dej mi milost
rozlišovat a dej mi někoho, kdo mi
při rozlišování pomůže.

Hlas Boží je vždy rozpoznatelný, má
jedinečný styl, je to hlas, který
utěšuje, povzbuzuje a dodává jistotu
v těžkostech. Evangelium nám to
neustále připomíná: „Neboj se, neboj
se“, říká. Jak krásné je to slovo
anděla Marii (Lk 1,30). Po
zmrtvýchvstání Ježíše je to opět
„Neboj se“, to je totiž Boží styl: „Neboj
se.“ „Nebojte se!“, opakuje nám i
dnes Bůh. Budeme-li důvěřovat jeho
slovu, budeme dobře zvládat životní
zápasy a budeme schopni pomáhat
druhým. Jak říká žalm, jeho slovo je
svítilnou pro naše kroky a světlem na
naší cestě (srov. 119,105).



RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-
o-duchovnim-doprovazeni/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-o-duchovnim-doprovazeni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-o-duchovnim-doprovazeni/

	Papež o duchovním doprovázení

