opusdei.org

Papez nas vyzyva,
abychom milovali
Slovo Bozi

Benedikt XVI. vydal koncem
minulého roku apoStolskou
exhortaci Verbum Domini,
ktera nasledovala po synodu,
konaném v roce 2008. Mezi
jinymi svatymi cituje i sv.
Josemariu, ktery zakladal na
Pismu ,,své kdzani o
univerzalnim povolani ke
svatosti“.

15.02.2011



V Fijnu 2008 se konalo v Rimé
zaseddni synodu biskupti za ucasti
papeZze, které debatovalo o Slovu
BoZim. O dva roky pozdéji publikoval
Benedikt XVI. apostolskou exhortaci

vvvvvv

zavery k tomto tématu.

Mezi jinymi mySlenkami, které
vyzdvihuji Pismo v osobnim Zivoté a v
Zivoté Cirkve, navrhuje papeZz,
abychom se obraceli na svaté,
napriklad na sv. Josemariu. Svati jsou
»Dpaprsky svétla, které vychazeji ze
Slova BoZiho*.

POSYNODALNI APOSTOLSKA
EXHORTACE BENEDIKTA XVI.

UVOD 1. ,Slovo Pané trva navéky,
totiZ slovo evangelia, které vam bylo
zvéstovano“ (1 Petr 1,25; srov. Iz
40,8). Tento citat z prvniho listu
svatého Petra, ktery prebira slova
proroka IzaiasSe, nds stavi pred
mysterium Boha, ktery sdéluje sam
sebe skrze dar svého Slova. Toto



Slovo, které trva navéky, vstoupilo do
¢asu. Blih pronesl své vé¢né Slovo
lidskym zpiisobem; jeho Slovo ,,se
stalo télem* (Jan 1,14). To je dobra
zprava. Je to zvést, ktera prostupuje
staletimi a dosahuje dnes i k nam.
XII. Generalni zasedani biskupské
synody, poradané ve Vatikanu od 5.
do 26. rijna 2008, mélo jako téma
slovo BoZi v Zivoté a poslani cirkve.
Byla to hluboka zkuSenost setkani s
Kristem, Otcovym Slovem, ktery je
pritomen tam, ,kde jsou dva nebo
tri“ (Mt 18,20) v jeho jménu. Touto
posynodalni apostolskou exhortaci
rad prijimam Zadost otcli seznamit
BoZi lid s bohatstvim, které vzeslo z
tohoto vatikanského zasedani, a
smeérnice vyjadrujici spoleCnou praci.
[1] Lineamenta, Instrumentum
laboris, zpravy ante apost
disceptationem a texty jednotlivych
vystoupeni at uz ¢tenych v aule nebo
in scriptis, zpravy pracovnich skupin
a jejich diskuse, zavérecné poselstvi
BoZimu lidu a zejména nékteré



specifické navrhy (Propositiones), na
které otcové poloZili zvlastni dliraz.
Rad bych takto poukazal na nékteré
zasadni rysy opétovného objevovani
BoZiho Slova v Zivoté cirkve, které je
pramenem neustalé obnovy, a
zaroven vyjadril prani, aby se Bozi
Slovo stavalo stale vice jaddrem
veskeré cirkevni aktivity. Aby nase
radost byla uplna 2. Chtél bych
predevsim pripomenout krasu a
ptivab nového setkdni s PAnem
JeZiSem, zakouSené ve dnech
synodalniho zasedani. Jménem otcl
se proto obracim ke vSem véricim
slovy svatého Jana z jeho prvniho
listu: ,,zvéstujeme vam Zivot vécny,
ktery byl u Otce a zjevil se nam. Co
jsme vidéli a slySeli, zvéstujeme i
vam, abyste méli s nami spoleCenstvi.
NaSe spolecenstvi je totiz s Otcem a
jeho Synem JeZiSem Kristem“ (srov.
1jan 1,2-3). Apostol mluvi o slySeni,
dotykant a rozjimani (srov. 1 Jan 1,1)
Slova Zivota, ponévadz se v Kristu
zjevil Zivot. A my - povolani ke



spoleCenstvi s Bohem a mezi sebou -
mame byt hlasateli tohoto daru. V
této kérygmaticke perspektivé bylo
synodalni zasedani svédectvim cirkvi
a svétu o tom, jak krasné je setkani se
Slovem BoZim ve spoleCenstvi cirkve.
Proto vybizim vSechny vérici, aby
znovu objevili osobni a komunitni
setkani s Kristem, Slovem Zivota,
ktery se stal viditelnym, a byli jeho
hlasateli, aby se dar boZského Zivota
a spolecenstvi stale vice Sifil do
celého svéta. Ucast na Zivoté Boha,
Trojici Lasky, je tiplna radost (srov. 1
Jan 1,4). Zvéstovani radosti, ktera
plyne ze setkani s Osobou Krista,
Slovem BoZim pritomnym mezi
nami, je darem a nezbytnym
poslanim cirkve. Ve svété, ktery Casto
vnima Boha jako zbyte¢ného nebo
ciziho, vyznavame spolu s Petrem, Ze
jediné On ma ,slova Zivota

veécného“ (Jan 6,68). Neexistuje vétsi
priorita nez tato: otevrit dneSnimu
Clovéku znovu pristup k Bohu, ktery
mluvi a sdéluje nam svou lasku,



abychom meéli Zivot v hojnosti (srov.
Jan 10,10).

Od »Dei Verbum« k synodé o BoZim
Slovu 3. Uvédomujeme si, Ze 12.
vSeobecnym zasedanim biskupske
synody o BoZim Slovu jsme prijali
téma, které je v urcitém smyslu
jadrem krestanského Zivota a souvisi
s predeslym synodalnim zasedanim o
Eucharistii jako zdroji a vrcholu
Zivota a poslant Cirkve. Cirkev se totiz
zaklada na BoZim Slovu, rodi se a Zije
z néj.[2] V pribéhu svych staletych
déjin v ném Bozi lid vZdycky nalézal
svou silu a cirkevni spolecCenstvi
roste naslouchdanim, slavenim a
studiem Boziho Slova i dnes. Je tfeba
uznat, Ze v poslednich desetiletich
cirkevniho Zivota narostla vnimavost
k tomuto tématu se zvlastnim
odkazem na krestanskeé zjeveni, na
Zivou tradici a Pismo svaté. PoCinaje
pontifikdtem papeze Lva XIII. 1ze Fici,
Ze pribyvala vystoupeni vyjadrujict
rostouci védomi dlileZitosti BoZiho



Slova a biblickych studii v Zivoté
cirkve[3], coz vyvrcholilo na Druhém
vatikanském koncilu zejména
promulgaci dogmatické konstituce o
Bozim zjeveni Dei Verbum. Tento text
predstavuje milnik cirkevniho
putovani: ,,Synodalni otcové... s
vdécnosti uznavaji velka dobrodini,
ktera prinesl tento dokument Zivotu
cirkve na roviné exegeticke,
teologické, duchovni, pastoracni a
ekumenické“.[4] V téchto letech
narostlo zejména védomi
»Spasonosného trinitarniho a
historického horizontu zjeveni“[5],
ve kterém je rozpozndvan Jezis
Kristus jako ,prostrednik a zaroven
plnost celého Zjeveni“.[6] Cirkev
nepretrzité vyznava, ze On v kazdé
generaci ,,celou svou pritomnosti a
tim, jak se projevoval slovy a skutky,
znamenimi a zazraky, predevsim
vSak svou smrti a svym slavnym
zmrtvychvstanim a nakonec
seslanim Ducha pravdy zjeveni
napliuje, dovrSuje a boZskym



svédectvim potvrzuje, Ze totiZ Biih je
s nami, aby nas vysvobodil z temnot
hrichu a smrti a vzkrisil k véénému
Zivotu“.[7]

VSem je znamo, jak velky podnét dala
konstituce Dei Verbum ke
znovuobjeveni Boziho Slova v Zivoté
cirkve, k teologické reflexi o bozském
Zjeveni a ke studiu Pisma svatého.
Také cirkevni ucitelsky urad se v této
véci béhem poslednich Ctyriceti let
nejednou vyslovil.[8] 4. Na 12.
synodalnim zasedani se sesli pastyri
celého svéta kolem BoZiho Slova a
symbolicky umistili do stfedu svého
shromazdéni text Bible, aby
opétovneé objevovali to, co jsme v
kaZzdodennosti naklonéni povazZovat
za samozrejmost: fakt, Ze Bith mluvi a
odpovida na naSe otazky.[9] SpoleCné
jsme naslouchali Slovu Pané a slavili
ho. Vypravéli jsme si navzajem o
tom, jak Pan plisobi v BoZim lidu, a
délili se o nadéje a starosti. To vSe
nam umoznilo si uvédomit, zZe



muzeme prohloubit nas vztah k
BoZimu Slovu jediné v ramci ,,my*
cirkve ve vzadjemném naslouchani a
prijeti. Odtud prameni vdécnost za
svedectvi o cirkevnim Zivoté v
raznych ¢astech svéta, ktera vysla
najevo pri riznych vystoupenich v
aule. Stejné tak plisobivé bylo, kdyz
jsme naslouchali bratrskym
delegatlim, kte¥i ptijali pozvani k
ucasti na synodalnim zasedani. Mam
na mysli zejména meditaci, kterou
pronesl ekumenicky patriarcha
Konstantinopole a kterou synodalni
otcové hluboce ocenili.[10] Kromé
toho biskupska synoda poprvé
pozvala také jednoho rabina, aby
nam poskytl cenné svédectvi o
zidovskych svatych Pismech, ktera
jsou soucasti také naSich svatych
Pisem.[11]

Mohli jsme tak s radosti a vdécnosti
konstatovat, Ze ,,v cirkvi jsou Letnice
také dnes, to znamena, Ze mluvi
mnoha jazyKky a to nejenom ve



vnéjSim smyslu, protoZe jsou v ni
pritomny vSechny velké svétové
jazyky, ale mnohem vice v hlubSim
smyslu, protoZe jsou v ni pritomny
rozmanité zplisoby zkuSenosti Boha
a svéta, bohatstvi kultur; pouze tak se
ukdze Sire lidskeé existence a tim také
Sife Boziho Slova.“[12] Kromé toho
jsme mohli konstatovat také
postupujici Letnice. Vidime totiz
kolik narodd dosud cekd, az jim bude
zvéstovano BoZi Slovo v jejich jazyce
a v jejich kulture.

Jak nepripomenout, Ze nas béhem
celé synody provazelo svédectvi
apostola Pavla! 12. vSeobecné
zaseddani biskupské synody se totiz
Fizenim prozretelnosti konalo pravé
v roce, ktery byl vénovan postavé
velkého apostola narodd u
prilezitosti dvou tisic let od jeho
narozeni. Jeho Zivot plné
poznamenala horlivost pro Sifeni
Boziho Slova. V naSem srdci
nemuZeme neslysSet jeho pronikava



slova o poslani zvéstovat BoZi Slovo:
»,vSechno délam pro

evangelium“ (1Kor 9,23); ,Za
evangelium se nestydim — piSe v listé
Rimaniim. - Jim se pFece projevuje
BoZi moc a prinasi zachranu
kazdému, kdo véri“ (Rim 1,16). Kdyz
reflektujeme o BoZim Slovu v Zivoté
a poslani cirkve, nemtzZeme
nemyslet na svatého Pavla a na jeho
zivot zasvéceny hlasani Kristovy
spasy vSem narodim.

Prolog Janova evangelia je pritvodcem
5. Rad bych, aby prostrednictvim této
posynodalni apostolské exhortace
vysledky synody ucinné ovlivnily
Zivot cirkve: osobni vztah viici Pismu
svatému, jeho interpretaci v liturgii a
v katechezi jakoZ i védecké badani,
aby Bible neziistala Slovem
minulosti, ale Zivym a aktualnim
Slovem. Proto mam v umyslu
prezentovat a prohloubit vysledky
synody za pomoci soustavného
odkazovani k prologu Janova



evangelia (Jan 1,1-18), ve kterém je
nam podan zaklad naseho Zivota:
Slovo, které je od pocatku u Boha,
stalo se télem a prebyvalo mezi nami
(srov. Jan 1,14). Jde o podivuhodny
text, ktery podava syntézu celé
krestanskeé viry. Jan, kterého tradice
oznacuje za ,,uCednika, kterého JeZis
miloval“ (Jan 13,23; 20,2; 21,7.20),
vyvozuje vnitini jistotu z osobni
zkuSenosti ze setkani s Kristem a z
Jeho nasledovani: Jezis je vtélena
Moudrost BoZi, je to Jeho vécné
Slovo, které se stalo smrtelnym
Clovékem.[1] Ten, ktery ,vidél a
uvéril® (Jan 20,8), kéZ pomuiiZze také
nam polozit hlavu na Kristovu hrud
(srov. Jan 13,25), z nizZ vytryskly krev
a voda (srov. Jan 19,34), symboly
svatosti cirkve. Podle prikladu
apostola Jana a ostatnich
inspirovanych autort se nechejme
veést Duchem svatym, abychom mohli
stale vice milovat BoZi Slovo.

PRVNI CAST: VERBUM DEI



»Na pocatku bylo Slovo a to Slovo bylo
u Boha a to Slovo byl Biih...Slovo se
stalo télem*“ (Jan 1,1.14)

BUH, KTERY OSLOVUJE

Biih v dialogu 6. Novost biblického
zjeveni spociva v tom, Ze se Bith dava
poznat v dialogu, ktery s nami chce
vést.[14] Dei Verbum predloZilo tento
fakt a tvrdi, Ze neviditelny Biih
»oslovuje ze své veliké lasky lidi jako
pratele a styka se s nimi, aby je
pozval a prijal do svého
spolecCenstvi“.[15] NaSe chapani
poselstvi prologu svatého Jana by
vSak nebylo dostatecné, kdybychom
se zastavili u konstatace, Ze Buh se
nam laskaveé sdili. Slovo BoZi, skrze
néz ,vSechno bylo stvofeno“ (Jan 1,3)
a které ,se stalo télem*“ (Jan 1,14), je
tim, které je ,na pocatku“ (Jan 1,1).
PovSimneme-li si tady narazky na
zacatek knihy Geneze (srov. Gen 1,1),
ocitneme se tvari v tvar pocatku
absolutni povahy, ktery ndm podava



Zpravu o vnitfnim Zivoté Boha.
Janovsky prolog nds stavi pred fakt,
Ze Logos je skutecné odevzZdy a
vzdycky je Bohem. Nikdy tedy v Bohu
nebyl Cas, kdy by neexistoval Logos.
Slovo existuje pred stvorenim. Proto
je v srdci bozského Zivota
spole¢enstvi, absolutni dar. ,,Bth je
laska“ (1jan 4,16), fekne na jiném
misté tentyz apostol, aby tak
poukazal na ,krestansky obraz Boha,
a také z toho vyplyvajici obraz
¢lovéka i jeho Zivotni cesty.“[16] Blih
se nam dava poznat jako tajemstvi
nekonecné lasky, ve kterém Otec od
vécnosti vyjadruje své Slovo v Duchu
svatém. Proto nam Slovo, které je od
pocatku u Boha a je Bohem, zjevuje
Boha samého v dialogu mezi
bozskymi Osobami a zve nas k ucasti
na ném. Jsme ucinéni k obrazu a
podobé Boha ladsky a proto miiZzeme
rozumeét sami sobé pouze prijetim
Slova a chapanim, které zplsobuje
Duch svaty. Ve svétle zjeveni
uskutecnéného boZzskym Slovem se



definitivné objasnuje zahada lidské
situace.

Analogie Slova BoZiho 7. Z téchto
uvah, které plynou z meditace o
krestanském tajemstvi, vyjadreném v
Janové prologu, je nezbytné
vyzvednout nyni to, co prohlasili
synodalni otcové ve vztahu k riznym
zplsobtm uZiti vyrazu ,BoZi Slovo*.
Hovofrilo se pravem o symfonii Slova,
jediného Slova, které se vyjadfuje
raznymi zpusoby: ,vicehlasy zpév*.
[17] Synodalni otcové hovorili v této
souvislosti o analogickém tuzu
lidského jazyka ve vztahu k BoZimu
Slovu. Tento vyraz se totiZ jednak
tyka sdéleni, které ¢ini Bih o sobé
samém, a jednak prijima odliSné
vyznamy, které je tfeba pozorné brat
do uvahy a usouvztaznit je jak z
hlediska teologické reflexe, tak
pastoracniho uZziti. Jantiv prolog nam
jasné ukazuje, Ze Logos pavodné
znamena veécné Slovo, totiz
jednorozeného Syna zrozeného z



Otce prede vSemi véky a s nim
soupodstatného: Slovo bylo u Boha a
to Slovo byl Bith. Avsak totéz Slovo,
tvrdi svaty Jan, ,se stalo télem“ (Jan
1,14); proto je JeZi$ Kristus, narozeny
z Panny Marie, skute¢né Slovem
BoZim, ktery je soupodstatny s nami.
Vyraz ,Slovo Bozi“ zde proto indikuje
osobu JeziSe Krista, vé¢ného Otcova
Syna, u¢inéného Clovékem.

Stoji-li ve stfedu bozského zjeveni
udalost Krista, je treba také uznat, Ze
samotné stvoreni, liber naturae, je
také podstatnou soucasti této
vicehlasé symfonie, kterou se
vyjadruje jediné Slovo. Zaroven
vyznavame, Ze Biih sdélil své Slovo v
déjinach spasy, nechal slySet svij
hlas; moci Ducha ,,mluvil usty
proroka“.[18] BoZské Slovo se proto
vyjadfuje celymi déjinami spasy a
jeho plnost je v tajemstvi vtéleni,
smrti a vzkriSeni Boziho Syna. BoZzi
Slovo dale hlasaji apoStolové v
poslusnosti prikazu



Zmrtvychvstalého JeziSe: ,Jdéte do
celého svéta a hlasejte evangelium
vSemu stvoreni“ (Mk 16,15). BozZi
Slovo je tedy predavano Zivou tradici
cirkve. DosvédcCené a inspirované
BoZi Slovo je nakonec Pismo svaté,
Stary a Novy zdkon. To vSe nam
umoznuje chapat, proc v cirkvi
hluboce ctime Pismo svaté, prestoze
krestanska vira neni ,naboZenstvim
Knihy“: krestanstvi je ,ndboZenstvim
BoZiho Slova“, nikoli ,,psaného a
némeého Slova, ale vtéleného a Zivého
Slova“[19] Pismo je proto tfeba
hlasat, slyset, Cist, prijimat a Zit jako
BoZi Slovo v rdmci apostolské tradice,
od niZ je neoddélitelné.[20]

Synodalni otcové prohlasili, Ze
skutecné stojime pred analogickym
uZitim vyrazu ,,BoZi Slovo®, ¢ehoZ si
musime byt védomi. Je proto tfeba
veést vérici k vétSimu pochopeni jeho
raznych vyznami i jeho jednotného
smyslu. Také z teologického hlediska
je nezbytné prohloubit ¢lenéni



odlisnych vyznamu tohoto vyrazu,
aby lépe odrazel jednotu boZského
planu a v ném ustredni postaveni
Kristovy Osoby. [21] Kosmicka
dimenze Slova 8.Bereme-li v uvahu
zakladni vyznam Boziho Slova ve
vztahu k véénému Bozimu Slovu,
ucinénému télem, jedinému Spasiteli
a prostrednikovi Boha a Clovéka,[22]
a naslouchame-li tomuto Slovu,
privadi nas biblické zjeveni k tomu,
abychom uznali zaklad veskeré
reality v tomto Slovu. Prolog svatého
Jana tvrdi ve vztahu k boZskému
Logu, Ze ,vSechno povstalo skrze né a
bez ného nepovstalo nic, co jest“ (Jan
1,3); rovnéz list Kolosanitim pravi o
Kristu, Ze je ,,drive zrozeny nez celé
tvorstvo“ (Kol 1,16). Také autor listu
Zidiim p¥ipomina, Ze ,,virou
poznavame, Ze svét byl stvoren
BoZim slovem, takZe to, co vidime,
nepovstalo z néceho, co zde uz

bylo“ (Zid 11,3).



Toto poselstvi je pro nas
osvobozujicim slovem. Tvrzeni
Pisma totiz ukazuji, Ze vSechno, co
existuje, neni plodem iracionalni
nahody, ale je chténé Bohem, je
soucasti Jeho planu, jehoz stfedem je
nabidka ucasti na bozském zivoté v
Kristu. Stvoreni se rodi z Logu a nese
v sobé nesmazatelnou stopu tviirétho
Rozumu, ktery pordda a ridi. O této
radostné jistoté zpivaji Zalmy: ,Jeho
slovem vznikla nebesa, dechem jeho
ust viechen jejich zastup* (Z1 33,6), a
také ,on totiZ rekl — a stalo se, on
porucil — a ve povstalo“ (Z1 33,9).
Cela realita vyjadruje toto tajemstvi:
»,Nebesa vypravuji o BoZi slavé a dilo
jeho rukou zvéstuje obloha“ (Z1 19,2).
Samo Pismo nas tedy zve k
rozpozndni Stvoritele pozorovanim
stvoreni (srov. Mdr 13,5; Rim 1,19-20).
Tradice krestanského mysSleni
dokazala prohloubit tento klicovy
prvek symfonie Slova, kdyZ napr.
svaty Bonaventura, spolu s velkou
tradici feckych Otcti spatiuje



vSechny moznosti stvofeni v Logu,
[23] a tvrdi, Ze ,,kaZdé stvoreni je
slovem BoZim, ponévadz hlasa
Boha“.[24] Dogmaticka konstituce O
BoZim zjeveni (Dei Verbum) shrnula
tento udaj prohlaSenim, Ze ,,Blh,
ktery skrze Slovo vSechno tvori (srov.
Jan 1,3) a udrzZuje, dava lidem ve
stvorenych vécech trvalé svédectvi o
sobé“.[25] Stvoreni ¢lovéka 9. Realita
tedy vznika ze Slova, jako creatura
Verbi a vSechno je povolano slouZit
Slovu. Stvoreni je totiZ mistem, kde
se rozviji veSkeré déjiny lasky mezi
Bohem a jeho stvorenim. Spasa
Clovéka je proto pohnutkou vseho.
Kontemplaci kosmu v perspektive
déjin spasy jsme privadéni k objevu
jediné a jedinecné pozice Clovéka v
ramci stvoreni: ,,Bah stvoril ¢lovéka
k jeho obrazu a podobé, jako muze a
Zenu je stvoril“ (Gen 1,27). To nam
umoznuje plné rozpoznat cenné
dary, obdrZené od Stvoritele:
hodnotu vlastniho téla, dar rozumu,
svobody a svédomi. V tom



nachazime také to, co filosoficka
tradice nazyva ,prirozenym
zakonem®.[26] ,,Kazda lidska bytost,
obdarend svédomim a odpovédnosti
totiz zakouSi vnitini povolani
uskutecnovat dobro“[27] a tedy
vyhybat se zlu. Na tomto zakong, jak
pripomina svaty Tomas Akvinsky, se
zakladaji také vSechny ostatni
predpisy prirozeného zakona.[28]
Naslouchani Bozimu Slovu nas
nejprve uci vazit si poZzadavku Zit
podle tohoto zakona ,vepsaného v
srdci“ (Rim 2,15; 7,23).[29] JeZi3
Kristus dava potom lidem novy
Zakon, Zakon evangelia, ktery
vyjime¢nym zptisobem obsahuje a
uskuteCniuje prirozeny zakon a
osvobozuje nds od zakona htichu,
jenZ pusobi, jak rika svaty Pavel, ,,Ze
ve mné, to je v mém téle, dobro
nesidli. vuli sice mam, ale dobro
vykonat nedovedu“ (Rim 7,18), a
skrze milost dava lidem zvitézit nad
egoismem a mit podil na bozském
Zivoté.[30] Realismus Slova 10. Kdo



zna bozské Slovo, zna plné také
vyznam kazdého stvoreni. Pokud
totiZz vSechno ,subsistuje“ v Tom,
ktery je ,,dfive nez vSechno“ (srov.
Kol 1,17), pak ten, kdo stavi sviij Zivot
na jeho Slovu buduje opravdu pevné
a trvale. Slovo Bozi nas skute¢né nuti
zmeénit naSe pojeti realismu: realista
je ten, kdo rozpoznava v Bozim Slovu
zaklad vSeho.[31] Toho mame
obzvlasté zapotrebi v nasi dobé, kdy
mnohé, na ¢em je v divére budovan
Zivot a do ¢eho jsme naklonéni
vkladat svou nadéji, vyjevuje svoji
pomijivost. Majetek, rozkoS a moc
drive Ci pozdéji ukazi svou
neschopnost naplnit nejhlubsi touhy
lidského srdce. Clovék totiZ potiebuje
stavét svlij Zivot na pevnych
zakladech, které pretrvaji, ackoli
lidské jistoty pominou. Ponévadz
skuteCné ,Navéky, Hospodine, trva
tvé slovo, je pevné jako nebesa“ a
vérnost Pané trva ,,od pokoleni do
pokoleni“ (Z1 119, 89-90). Kdo stavi na
tomto slovu, buduje dim vlastniho



zivota na skale (srov. Mt 7,24 a par.).
KéZ muliZe nase srdce rikat kazdy den
Bohu: ,,Jsi ma ochrana a muj stit,
divéruji tvému slovu“ (Z1119,114) a
jako Petr se miizeme kazdy den
sveérit Panu JeZisi: ,na tvé slovo
spustim sité“ (Lk 5,5).

Kristologie Slova 11. Z tohoto
pohledu na realitu jako dilo

Slovo, miiZeme chdapat slova autora
listu Zidiim: ,Mnohokrat a mnoha
zplsoby mluvil Blih v minulosti k
nasim predkdim skrze proroky. V této
posledni dobé vSak promluvil k ndm
skrze svého Syna. Jeho ustanovil
dédicem vsSeho a skrze néj take
stvoril svét“ (1,1-2). Je udivujici
pozorovat, Ze je nam uz cely Stary
zakon podavan jako déjiny, v nichz
Biih sdéluje svoje Slovo. ,,Uzaviel
totiZ smlouvu s Abrahamem (srov.
Gn 15,18) a prostrednictvim MojZziSe s
izraelskym lidem (srov. Ex 24,8).
Narodu, ktery si tak ziskal, se zjevil



slovy i skutky jako jediny pravy a
Zivy Bih, aby Izrael mluvil usty
prorokd, chapal stale hloubéji a
jasnéji a aby je dale rozsiroval mezi
pohany (srov. ZI 21,28-29; 95,1-3; Iz
2,1-4; Jer 3,17).“[32]

Toto dédictvi Boha se naplnuje
nepiekonatelnym zptisobem ve
vtéleni Slova. Vécné Slovo, ktereé se
vyjadruje ve stvoreni a sdéluje se v
déjinach spasy, stalo se v Kristu
Clovékem, ,narozenym ze Zeny“ (Gal
4,4). Slovo se tady nevyjadfuje na
prvnim misté reci, pojmy Ci pravidly.
Stojime tady pred samotnou Osobou
JeZiSe. Jeho jediny a jedinecny pribéh
je definitivnim slovem, které Biih
rika lidstvu. Odtud je zfejmé, proc
,na pocatku krestanského Zivota
neni urcité etické rozhodnuti nebo
néjaka velkd idea, nybrz setkani s
udalosti, s Osobou, ktera otevira pred
Zivotem novy obzor a dava mu
rozhodujici zaméreni“.[33] Obnova
tohoto setkani a tohoto védomi rodi v



srdci véricich uzas nad bozskou
iniciativou, kterou by ¢lovék svymi
rozumovymi schopnostmi a vlastni
predstavivosti nemohl vymyslet. Jde
o neslychanou a lidsky
nepochopitelnou novost: ,Slovo se
stalo télem a prebyvalo mezi

nami“ (Jan 1,14). Tyto vyrazy
nepoukazuji na rétorickou figuru, ale
na prozitou zkuSenost! Referuje o ni
Jan, oCity svédek: ,,Vidéli jsme jeho
slavu, slavu, jakou ma od Otce
jednorozeny Syn, plny milosti a
pravdy“ (Jan 1,14b). Apostolska vira
dosvédcuje, Ze vécné Slovo se stalo
Jednim z nas. BoZské Slovo se
vyjadfuje opravdu lidskymi slovy.

12. Patristicka a stredovéka tradice
pri kontemplaci této ,kristologie
Slova“ zavedla plisobivy vyraz: Slovo
se zkratilo[34]: cirkevni otcoveé ve
svych reckych a latinskych
prekladech Starého zakona, nalezli
slovo proroka IzaiasSe, které citoval
takeé Pavel, aby ukazal jak byly nové



BoZi cesty jiz predpovézeny Starym
zdkonem. Cteme tam: ,,Pan dokonale
a rychle provede na zemi to, co

fekl“ (Iz 10,23; Rim 9,28). ,,L0gos,
vécne Slovo se stalo malickym - tak
malym, aby se veslo do jesli. Stalo se
ditétem, aby se Slovo stalo pro nas
pochopitelnym.“[35] Nyni je Slovo
nejen slySitelné, nejenom Ze ma hlas.
Nyni ma Slovotvdr, kterou mliZeme
vidét: Jezis Nazaretsky. [36]

Sledujeme-li vypravéni evangelii,
zaznamename, Ze se JeziSovo lidstvi
v celé své jedinecCnosti ukazuje pravé
ve vztahu k BoZimu Slovu. JeZiS ve
svém dokonalém lidstvi totiZ
okamZzik za okamzikem uskutecnuje
Otcovu vuli, zna Otce a zachovava
jeho slovo (srov. Jan 8,55); vypravi
nam o Otci (Jan 12,50); ,,vZdyt slova,
ktera jsi dal mné, dal jsem jim“ (Jan
17,8). JeZis tedy ukazuje, Ze je
bozZzskym Logem, které se nam dava,
ale také novym Adamem, pravym
Clovékem, ktery ustavicneé plni nikoli



svou, ale Otcovu vili. On ,pak
prospival moudrosti, vékem a
oblibou u Boha i u lidi“ (Lk 2,52).
Dokonale nasloucha, uskutecniuje v
sobé a sdéluje nam bozZskeé Slovo
(srov. Lk 5,1).

JeZiSovo poslani dochdazi svého
naplnéni ve Velikono¢nim tajemstvi:
tady stojime pred , Slovem

kriZe“ (1Kor 1,18). Slovo onémeélo,
stalo se mrtvolnym mlcenim,
ponévadz bylo ,,vysloveno“ az k
mlceni, a neponechalo si nic z toho,
co mélo sdélit. Cirkevni otcové pri
kontemplaci tohoto tajemstvi kladou
do ust Matky BoZi plisobivy vyraz:
»,Otcovo Slovo, které stvorilo kazdého
tvora, jenZ mluvi, nema slov; bez
Zivota jsou vyhaslé oci toho, ktery
slovem i znamenim uvadi do pohybu
vSe, co Zije“.[37] Tady je nam
vskutku sdélena ,nejvétsi“ laska,
ktera dava zivot za své pratele (srov.
Jan 15,13).



V tomto velkém tajemstvi se JeZiS$
ukazuje jako Slovo Nové a Vécné
smlouvy: svoboda Boha a svoboda
Clovéka se definitivné potkaly v jeho
ukriZzovaném téle, nerozlucné
smlouveé platné naveéky. JeziS sam pri
posledni veceri, kdyz ustanovil
eucharistii, mluvil o ,nové a vééné
smlouvé“ uzavrené prolitim jeho
krve (srov. Mt 26,28; Mk 14,24; Lk
22,20) a ukazal se jako pravy
obétovany Beranek, ve kterém se
uskutecnuje definitivni vysvobozeni
z otroctvi.[38]

V zarivém tajemstvi zmrtvychvstani
se toto mlceni Slova jevi ve svém
opravdovém a definitivnim
vyznamu. Kristus, vtélené,
ukrizované a vzkriSené Bozi Slovo, je
Panem vSech véci; je vitézem,
Pantokratorem a vSechny véci jsou
tak sjednoceny v ném (srov. Ef 1,10).
Kristus je tedy ,,svétlem svéta“ (Jan
8,12), svétlem, které ,zari v
temnotach” (Jan 1,4) a které temnoty



nepohltily (srov. Jan 1,5). Tady
chapeme plny vyznam Zalmu 119:
»Svitilnou mym noham je tvé slovo a
svétlem mé stezce“ (119,105). Timto
definitivnim svétlem na nasi cesté je
Slovo, které vstava z mrtvych.
Krestané si jiz od pocatku
uveédomovali, Ze Slovo BoZi je
pritomno v Kristu jako Osoba. BoZi
Slovo je pravé svétlo, které clovék
potrebuje. Ano, ve vzkiiSeni BoZi Syn
vzeSel jako Svétlo svéta. Nyni
Zivotem s Nim a skrze Ného, muzeme
Zit ve svétle.

13. Dosli jsme takrka k srdci
kristologie Slova a je treba zdlraznit
jednotu bozZského planu ve vtéleném
Slovu. Proto ndm Novy zakon
prezentuje velikonoc¢ni tajemstvi ve
shodé s Pismem svatym jako jeho
dvérné naplnéni. Svaty Pavel v
prvnim listé Korintaniim tvrdi, Ze
JeZziS Kristus zemrel ,,ve shodé s
Pismem*“ (15,3) za naSe hrichy a vstal
tretiho dne ,,ve shodé Pismem* (15,4)



a klade tak smrt a vzkriSeni Pana do
souvislosti s déjinami Staré smlouvy
Boha a jeho lidu, ba dokonce nam
dava pochopit, Ze tyto déjiny tak
dostavaji svou logiku a svij pravy
vyznam. Ve velikono¢nim tajemstvi
se naplnuji ,,slova Pisma, tj. Ze tato
smrt, k niZ doslo ,,ve shodé s
Pismem*, je udalosti, kterad v sobé
nese logos, urcitou logiku: Kristova
smrt dosvédcuje, Ze BoZi Slovo se
stalo aZ do toho nejzazsiho disledku
Htelem®, lidskymi ,,déjinami“.[39]
Také JeZiSovo vzkriSeni nastava
strettho dne ve shodé s Pismem*.
PonévadzZ podle Zidovského vykladu
dochazelo k rozkladu teprve tretiho
dne, napliiuje se slovo Pisma v
JeziSovi, ktery vstava z mrtvych drive
nez nastane rozklad. Svaty Pavel,
jenZ vérné predal uceni apostoli
(srov. 1Kor 15,3), timto zptisobem
podtrhuje, Ze vitézstvi Krista nad
smrti nastava tvlirci moci BoZiho
Slova. Tato boZska moc skyta nadéji a
radost. Je to osvobozujici obsah



velikonoc¢niho zjeveni. O
Velikonocich Biih zjevuje sebe sama
a moc trojicni lasky, ktera nici
destruktivni sily zla a smrti.

S odvolanim na tyto podstatné prvky
nasi viry mtiZzeme kontemplovat
hlubokou jednotu stvoreni a nového
stvoreni i celé déjiny spasy v Kristu.
Obrazné feceno, mizeme kosmos
prirovnat ke , knize“ - jak rikaval
také Galileo — a povaZovat ho za ,dilo
Autora, ktery se vyjadruje ,,symfonii“
stvoreni. V urcitém misté této
symfonie se nachazi to, cemu se
muzikalni mluvou rika ,,s6lo“, téma
svérené jedinému nastroji nebo
hlasu; a je tak dllezité, Ze na ném
zavisi vyznéni celého dila. Timto
»,S0lem* je JeZiS. Syn Clovéka v sobé
obsahuje zemi i nebe, stvoreni i
Stvoritele, télo i Ducha. On je
sttredem kosmu a déjin, protoZe v
Ném se bez sméSovani spojuji Autor
a jeho dilo.[40] Slovo BoZi a
eschatologicky smysl 14. Cirkev tim



vSim vyjadruje védomi, Ze stoji spolu
s JeziSem Kristem pred definitivnim
BoZim Slovem; on je ,prvni a
posledni“ (Zj 1,17). Dal definitivni
smysl stvoreni i déjinam a proto jsme
povolani Zit Cas, obyvat BoZi stvoreni
v ramci tohoto eschatologického
rytmu Slova; ,, Krestanské dilo spasy
tedy jako nova a definitivni umluva
nikdy nepomine a nelze uz oCekavat
nové verejné zjeveni pred slavnym
prichodem naseho Pana JeZiSe Krista
(srov. 1 Tim 6,14 a Tit 2,13)“.[41]
Nebot ,specificnost krestanstvi - jak
pripomnéli otcové béhem synody - se
ukazuje v udalosti JeZiSe Krista,
vrcholu Zjeveni, naplnéni Bozich
prislibt a prostrednikovi setkani
mezi Bohem a ¢lovékem. On ,nam
zjevil Boha“ (srov. Jan 1,18) a je
jedinym a definitivnim Slovem
danym lidstvu“.[42] Svaty Jan od
Krize vyjadril tuto pravdu
podivuhodnym zptsobem: ,KdyzZ
nam dal svého Syna, ktery je jeho
Slovo, a On nema jiné, rekl nam



vSechno jednou provzdy v tomto
jediném Slové a nema uz, co by
rikal... protoZe to, co kdysi mluvil po
¢astech k proroktm, ekl uz v celku,
kdyZz nam dal VSechno, to je svého
Syna. Proto, kdo by se dnes chtél
tdzat Boha nebo si pral néjaké vidéni
nebo zjeveni, nejen by jednal
posetile, ale urazel by Boha, protozZe
by neupiral o¢i uplné na Krista a
vyzadoval by néco jiného nebo
néjakou novotu.“[43]

Synod proto doporucil ,pomdahat
véricim dobfe rozliSovat Bozi Slovo
od soukromych zjeveni“,[44] jejichz
ulohou neni ,,doplniovat“ Kristovo
definitivni zjeveni, nybrz napomahat
k tomu, aby se z tohoto zjeveni v
urcitém historickém obdobi plnéji
zilo“.[45] Hodnota soukromych
zjeveni je podstatné odliSna od
jediného verejného zjeveni, které
zada nasi viru. V ném k nam totiz
prostrednictvim lidskych slov a
Zivého spolecenstvi cirkve mluvi Bih



sam. Kritériem pravdy soukromého
zjevenli je jeho orientace na Krista.
KdyZ nas od ného vzdaluje, pak
zajisté neprichazi od Ducha svatého,
jenz nds vede v ramci evangelia a
nikoli mimo néj. Soukromé zjeventi je
pro tuto viru pomoci a svou
vérohodnost ukazuje prave tim, Ze
odkazuje k jedinému verejnému
zjeveni. Cirkevni schvaleni
soukromého zjeveni je tedy
podstatnym ukazatelem toho, Ze
doty¢né poselstvi neobsahuje nic, co
by protirecilo vife a dobrym
mravim; je dovoleno jej zverejnit a
vérici jsou zmocnéni rozvazneé jej
prijmout. Soukromé zjeveni mize
vnést nové akcenty, prinést nové
formy zboZnosti nebo prohloubit ty
staré. MliZe mit urcitou prorockou
povahu (srov. 1 Sol 5,19-21) a mlZe
byt platnou pomoci pro porozumeéni
a lepsi Zivot evangelia v aktudlni
dobé; nema byt proto prehliZzeno. Je
pomoci, kterd je nabidnuta, ale jeji
uZiti neni povinnost. V kazdém



pripadé se ma jednat o potravu viry,
nadéje a lasky, které jsou pro
vSechny trvalou cestou spasy.[46]
BoZi Slovo a Duch svaty 15. Po té, co
jsme vénovali pozornost poslednimu
a definitivnimu Slovu Boha ke svétu,
je nezbytné nyni poukazat na poslani
Ducha svatého ve vztahu k boZzskému
Slovu. Neexistuje totiz autentické
chapani krestanského zjeveni mimo
plsobeni Piimluvce. Je to dano tim,
Ze sdéleni, které Buh ¢ini o sobé
samém, vzdycky zahrnuje vztah mezi
Synem a Duchem svatym. Irenej z
Lyonu tento vztah oznacuje vyrazem
»,dveé ruce Otcovy“.[47] Pismo svaté
nam ostatné ukazuje pritomnost
Ducha svatého v déjinach spasy a
zejména v Zivoteé JeZiSe, ktery byl
pocat z Ducha svatého Pannou Marii
(srov. Mt 1,18; Lk 1,35); na pocatku
jeho verejného poslani u biehti
Jordanu na néj sestoupil v podobé
holubice (srov. Mt 3,16 a par.); v
tomtéz Duchu JeZi$ jednd, mluvi a
jasa (srov. Lk 10,21); a v Duchu



svatém odevzdava sebe samého
(srov. Zid 9,14). Na konci svého
poslani podle vypravéni ctvrtého
evangelisty JeZiS sdm uvadi do
jasného vztahu dar svého Zivota a
poslani Ducha svym ucednikiim
(srov. Jan 16,7). Zmrtvychvstaly JeZis,
ktery na svém téle nese znaky
utrpeni, udéluje Ducha (srov. Jan
20,22) a dava tak svym ucednikim
ucast na svém vlastnim poslani (srov.
Jan 20,21). Duch svaty nauci
ucedniky vSechno a pripomene jim
vSechno, co Kristus rekl (srov. Jan
14,26), ponévadz On, Duch Pravdy
(srov. Jan 15,26) uvede ucedniky do
celé pravdy (srov. Jan 16,13).
Nakonec ve vypraveni ze Skutkil
apostolit Duch sestoupi na apostoly
shromazdéné v modlitbé spolu s
Marii v den Letnic (srov. 2,1-4) a da
jim poslani hldsat vSem narodim
dobrou zvést.[48]

Slovo BoZi se tedy vyjadruje lidskymi
slovy ptisobenim Ducha svatého.



Poslani Syna a Ducha svatého jsou
neoddélitelna a tvori jedinou
ekonomii spasy. Tentyz Duch, ktery
pisobi pri vtéleni Slova v 1iné Panny
Marie, vede JeZiSe v celém jeho
poslani a je prisliben u¢ednikim.
Stejny Duch, ktery mluvil skrze
proroky, nese a inspiruje cirkev v
poslani hlasat BoZi Slovo a pri kdzani
apostolQ; tento Duch totiZ inspiruje
autory Pisma svatého.

16. Védomi si tohoto
pneumatologického horizontu
poukazali synodalni otcové na
dtlezitost plisobeni Ducha svatého v
Zivoté cirkve a v srdci véricich ve
vztahu k Pismu svatému:[49] bez
ucinného plisobeni ,Ducha

pravdy“ (Jan 14,16) totiz neni dano
porozumeét Panovym slovim. Jak
pripomind znovu svaty Irenej: ,, Ti
kdo nemaji ucast na Duchu,
necerpaji potravu Zivota z prsou své
matky (cirkve) a nedostanou nic z
nejcistSiho zdroje, ktery prysti z téla



Kristova.“[50] Tak jako k nam
prichazi Bozi Slovo v Kristoveé téle, v
eucharistickém téle a v téle Pisma
ptsobenim Ducha svatého, tak mlZe
byt prijato a opravdu pochopeno
jediné diky témuz Duchu.

Velci spisovatelé kiestanské tradice
jsou jednomyslni v posuzovani ulohy
Ducha ve vztahu, jaky maji vérici mit
k Pismu. Svaty Jan Zlatousty tvrdi, Ze
Pismo, ,,potrebuje zjeveni Ducha,
abychom objevenim pravého smyslu
toho, co obsahuje, mohli mit z ného
uzitek“[51] Také svaty Jeronym je
pevné presvédcen, Ze ,nemiZeme
dojit k porozuméni Pisma bez
pomoci Ducha svatého, ktery jej
inspiroval“.[52] Svaty Reho¥ Veliky
pak sugestivné zdlraznuje ptisobeni
téhoZ Ducha pri formaci a
interpretaci Bible: ,,on sam stvoril
slova posvatnych zdkont, on sam je
vysvétluje[53]. Richard od Svatého
Viktora pripomina, Ze je tfeba ,,0C1
holubice®, osvicenych a poucenych



Duchem, aby byl posvatny text
pochopen.[54]

Chtél bych znovu podtrhnout
dtlezitost svédectvi, které
nachazime, o vztahu mezi Duchem a
Pismem v liturgickych textech, kde je
Slovo Bozi hlasano, slySeno a
vysvétlovano véricim. To je pripad
starobylych modliteb, jimiz byl
formou epiklesi vzyvan Duch pred
tim, neZ bylo ¢teno: ,Sesli Ducha
svatého UtéSitele do nasich dusi a dej
nam rozumeét Pismu, které
inspiroval; a udél mi, abych je
dlstojné interpretoval k uzitku
véricich“. Nachazime rovnéz
modlitby, které na zavér homilie
znovu prosili Boha o dar Ducha pro
verici: ,BoZe Spasiteli... prosime té za
tento lid: seSli na néj Ducha svatého,
at jej navstivi Pan Jezis, mluvi k
myslim vSech, vybavi srdce virou a
vede naSe duse k tobé, Milosrdny
BoZe.“[55] Z toho vSeho miZeme
chapat, proc se nelze dobrat



porozumeéni smyslu Slova, neni-li
prijimano ptsobeni Primluvce v
cirkvi a v srdci véricich.

Tradice a Pismo 17. Objevenim
hlubokého spojeni mezi Duchem
svatym a BoZim Slovem, jsme poloZili
také zaklady chapani rozhodujiciho
smyslu a hodnoty Zivé tradice a
Pisma svatého v cirkvi. Ponévadz
totiZ Buh ,tak miloval svét, Ze dal
svého jednorozeného Syna“( Jan
3,16), bylo boZské Slovo pronesené v
Case definitivné dano a ,,odevzdano*
cirkvi, aby tak zvést spasy mohla byt
hladsana ucinné v kazdé dobé a
vSude. JeZi$ Kristus, jak pfipomina
dogmaticka konstituce Dei Verbum,
,dal apostolim prikaz, aby
evangelium, které uz drive prislibili
proroci a které on sdm naplnil a
vlastnimi usty vyhlasil, kazali jako
pramen veskeré spasitelné pravdy i
celého mravniho radu vSem lidem a
sdélovali jim BoZi dary. To vérné
plnili jednak apoStolové, kteri ustnim



kazanim, prikladem a ustavovanim
radu predavali to, co prijali z
Kristovych ust, ze styku s nim a z
jeho skutkd, i to, cemu se naucili z
vnuknuti Ducha svatého, jednak ti
apostolové a u€ednici apostold, kteii
z vnuknuti téhoZ Ducha svatého
zaznamenali poselstvi o spase
pisemné.“[56]

Druhy vatikansky koncil kromé toho
pripomind, Ze tato tradice
apostolského ptvodu je Ziva a
dynamicka: ,,prospiva v cirkvi s
pomoci Ducha svatého“ nikoli v tom
smyslu, Ze se méni ve své pravdé,
kterd je trvald, ale spiSe ,,vzrista...
chapani predanych véci a slov, a to
jak premyslenim a studiem véricich,
kteri je uchovavaji ve svém srdci, tak
hlub$im pochopenim duchovnich
skutecnosti z vlastni zkuSenosti, tak
také hlasanim téch, kteri s
posloupnosti v biskupském uradé
prijali bezpecné charizma
pravdy.“[57]



Zivé tradice je tedy podstatna, aby
cirkev postupem ¢asu mohla rist v
pravde zjevené v Pismu, nebot ,,Z
této tradice je cirkvi znam uplny
kanon posvatnych knih, v ni se Pismo
svaté chape pronikavéji a ziskava
neustalou plisobnost.“[58] Ziva
tradice cirkve nam vlastné umoznuje
odpovidajicim zptisobem chéapat
Pismo svaté jako BoZi Slovo. Tfebaze
BoZi Slovo predchazi a presahuje
Pismo svaté, obsahuje presto bozské
Slovo (srov. 2 Tim 3,16) jako Bohem
inspirované ,zptsobem zcela
jedine¢nym*“.[59] 18. Z toho vyplyva,
Ze je dalezité, aby BoZi lid byl jasné
vychovavan a formovan k tomu, aby
pristupoval k Pismu svatému v
souvislosti s zivou tradici cirkve a
rozpoznaval v ném samotné Slovo
BoZi. Je velice dllezité, aby tento
postoj z hlediska duchovniho Zivota
u véricich nartstal. MZe tomu
napomahat pfipominka analogie,
kterou rozvinuli cirkevni otcové
mezi BoZim Slovem, jeZ se stalo



,télem®, a Slovem, které se stalo
»~knihou“.[60]Dei Verbum shrnuje
tuto antickou tradici, podle niz je
»,Synovo télo Pismem, jeZ nam bylo
predano” - jak pravi sv. Ambroz[61] -
a prohlaSuje: ,,BoZi slova, vyjadiena
lidskymi jazyky, se totiz pripodobnila
lidské mluveé, jako se kdysi Slovo
vécneho Otce stalo podobnym lidem,
kdyZ na sebe vzalo slabé lidské
télo.“[62] Takto chapané Pismo svaté
je nam prezentovano i pres mnohost
svych forem a obsahi jako jednotna
realita, nebot ,,Buh ve vSech slovech
Pisma svatého nevyslovuje nic jiného
nez jen jedno Slovo, své jediné Slovo,
v némz se sdéluje naprosto cely
(srov. Zid 1,1-3),“[63] jak zietelné
tvrdil uz svaty Augustin: ,Pamatujte,
Ze béhem déjin se v celém Pismu
svatém rozviji jedina re¢ Boha a
jediné Slovo zni v ustech vSech
svatopiscl.“[64]

V posledku tedy ptisobenim Ducha
svatého a pod vedenim magisteria



predava cirkev vSem generacim to,
co bylo zjeveno v Kristu. Cirkev Zije v
jistoté, Ze jeji Pan, ktery mluvil v
minulosti, neprestava svoje Slovo
sdélovat dnes v zivé tradici cirkve a v
Pismu svatém. BoZi Slovo se ndam
totiz dava v Pismu svatém jako
inspirované svédectvi zjeveni, které
spolu s Zivou tradici cirkve tvori
nejvyssi pravidlo viry.[65] Pismo
svaté, inspirace a pravda 19.
Klicovym pojmem pro chapani
posvatného textu jakozto Boziho
Slova ve slovech lidskych je zajisté
inspirace. Také tady je mozné
naznacit analogii: jako se BoZi Slovo
stalo télem ptsobenim Ducha
svatého v panenském 1iné Mariiné,
tak se Pismo svaté rodi z lina cirkve
ptsobenim téhoZ Ducha. Pismo svaté
»je totiZ BoZi e, pisemné
zaznamenana z vnuknuti Ducha
svatého“.[66] Uznava se tim veskera
vaha lidského autora, ktery napsal
inspirované texty a zaroven samotny
Bih jakoZto pravy autor.



V této souvislosti, jak prohlasili
synodalni otcové, jevi se zcela
zretelné, jak rozhodujici je téma
inspirace pro odpovidajici pristup k
Pismu a pro jeho spravnou
hermeneutiku,[67] ktera se musi
odvijet v témze Duchu, ve kterém
bylo napsano.[68] Oslabi-li se v nas
veédomi inspirace, hrozi, Ze bude
Pismo Cteno jako predmeét historické
zvédavosti a nikoli jako dilo Ducha
svatého, ve kterém muzeme vnimat
tentyZ Pantv hlas a rozpozndvat jeho
pritomnost v déjinach.

Synodalni otcové kromé toho pravem
zdlraznili, jak se téma inspirace poji
také s tématem pravdy Pisma.[69]
Prohloubeni dynamiky inspirace
proto nepochybné povede také ke
hlub$imu porozuméni pravde,
obsazené v posvatnych textech.
Koncilni nauka k tomu pravi, Ze
inspirované knihy nas uci pravdé:
»protoZe tedy vSechno, co tvrdi
inspirovani autori neboli svatopisci,



se musi povazovat za tvrzeni Ducha
svatého, je tfeba uznat, Ze knihy
Pisma svatého uci spolehlivé, vérné a
bez omylu pravdu, kterou chtél mit
Biih zaznamenanou v Pismu svatém
pro nasi spasu. Tak tedy ,,veSkeré
Pismo je vdechnuto Bohem a je
dobré k poucovani, k usvédcovani, k
naprave, k vychoveé ve spravedlnosti,
aby byl BoZi ¢lovék diikladné
vyzbrojeny pro kazdé dobré dilo (2
Tim 3,16-17 rec.).“[70]

Teologicka reflexe urcité vzdycky
povaZzovala inspiraci a pravdu za dva
klicoveé pojmy cirkevni hermeneutiky
Pisma svatého. Nicméne je treba
uznat dnesni potfebu adekvatniho
prohloubeni téchto skute¢nosti, aby
tak bylo mozné 1épe odpovédét na
pozadavky tykajici se interpretace
posvatnych textll podle jejich povahy.
V této perspektivé vyjadruji vrouci
prani, aby badani na tomto poli
mohlo pokracCovat a prinaset plody v



biblické védé i v duchovnim Zivoté
véricich.

Biih Otec, pramen a piivod Slova 20.
Ekonomie zjeveni mé tedy svij
pocatek a svij pivod v Bohu Otci.
»,Jeho slovem vznikla nebesa, dechem
jeho ust viechen jejich zastup* (Z1
33,6). On dava ,,poznani Bozi
velebnosti, kterd je na Kristoveé

tvari“ (2 Kor 4,6; srov. Mt 16,12; Lk
9,29).

V Synu prisel ,vtéleny Logos“ (srov.
Jan 1,14) plnit vili Toho, ktery jej
poslal (srov. Jan 4,34), Bih, pramen
zjeveni se ukazuje jako Otec a
dokonava bozskou vychovu ¢lovéka,
ktera byla jiz drive Zivena slovy
proroki a divy u¢inénymi ve
stvoreni a v déjinach jeho lidu a
vSech lidi. Vrchol zjeveni Boha Otce
je nabidnut Synem v daru Primluvce
(srov. Jan 14,16), Ducha Otce i jeho
Syna, ktery nas ,uvadi do celé
pravdy“ (Jan 16,13).



A tak se vSechny prisliby Bozi stavaji
v JeZziSi Kristu ,,pritakanim“ (srov. 2
Kor 1,20). Otevira se tak pro Clovéka
moznost kracet po cesté, ktera vede k
Otci (srov. Jan 14,6), aby byl na konci
,Buh vSechno ve vSem* (1 Kor 15,28).

21. KristQv kriZ ukazuje, Ze Bih
mluvi také Svym mlc¢enim. Ml¢eni
Boha, zkuSenost vzdaleni
VSemohouciho a Otce je rozhodujici
etapou pozemské cesty Boziho Syna,
vtéleného Slova. Pribit na drevu
kriZe narikal bolesti, kterou Mu toto
mlceni zplsobilo: ,,BoZe mij, BoZe
mij, proc€ jsi mne opustil?“ (Mk 15,34;
Mt 27,46). Poslusnosti trvajici az do
posledniho dechu v temnoté smrti
JeZiS vzyval Otce. Jemu se svéril, kdyz
skrze smrt prechdazel do zivota
vécného: ,,Otce, do tvych rukou
svéruji svého ducha“ (Lk 23,46).

Tato JezZiSova zkuSenost je priznacna
pro situaci Clovéka, ktery se po té, co
vyslechl a rozpoznal BoZiho Slovo,



musi vyrovnat také s Jeho mlcenim.
Tuto naroc¢nou zkousku prozili
mnozi svati a mystici, a také dnes k
ni dochdazi na cesté mnoha véricich.
MIlc¢enim Boha se prodluzuji Jeho
predesla slova. V téchto temnych
chvilich hovori paradoxné Svym
mlcenim. V dynamice krestanského
zjeveni je proto mléeni vrcholnym
vyjadrenim BoZiho Slova.

ODPOVED CLOVEKA BOHU, KTERY
OSLOVUJE

Povolani uzavrit Smlouvu s Bohem
22. Zdlraznénim mnohotvarnosti
Slova jsme mohli nahlédnout
zplsoby, kterymi Blh mluvi, vychazi
vstric Clovéku a dava se poznat v
dialogu. Samozrejmé, jak spravné
poznamenali synodalni otcové,
»dialog v souvislosti se Zjevenim
obnasi primadt BoZiho Slova urc¢eného
Clovéku.“[71] Tento vztah mezi
Bohem, ktery oslovuje svym Slovem,
a Clovékem, ktery odpovida, se



zretelnym védomim, Ze nejde o
setkdni mezi dvéma rovnymi
stranami, vyjadruje tajemstvi
Smlouvy. To co nazyvame Starou a
Novou Smlouvou neni dohoda mezi
dvéma rovnocennymi stranami, ale
Ciry Bozi dar. Timto darem své lasky
Bih prekonava veskery odstup a ¢ini
z nds opravdu své ,partnery“, aby
tak uskutec¢nil snubni tajemstvi lasky
Krista a cirkve. V tomto pohledu je
kazdy Clovék adresatem Slova,
dotazovanym a povolanym navazat
tento dialog lasky svobodnou
odpoveédi. Kazdy z nas je tak Bohem
uschopnén naslouchat a odpovédeét
bozskému Slovu. Cloveék je stvofen ve
Slovu a Zije v ném; nemuze
porozumeét sobé samému, pokud se
neotevrie tomuto dialogu. BoZi Slovo
zjevuje synovskou a vztahovou
povahu naseho Zivota. Milosti jsme
doopravdy povolani pripodobnit se
Kristu, Otcovu Synu, abychom byli
proméneéni v Ného.



Biih naslouchd c¢lovéku a odpovidd na
jeho otazky 23. V tomto dialogu s
Bohem chapeme sami sebe a
nachazime odpovéd na nejhlubsi
otazky, které prebyvaji v naSem
srdci. Slovo BoZi totiZ nestoji proti
Clovéku, neumrtvuje jeho autentické
touhy, nybrZ osvécuje jej, oCisStuje a
vede k jejich naplnéni. Jak dlleZité je
v nasi dobé objevit, Zepouze Biih
odpovida na Zizen, kterda je v srdci
kazdého clovéka! V nasi dobé se
zejména na Zapadé, bohuzel,
roz$irila idea, Ze Blih je odcizen
Zivotu a problémtm Clovéka a Ze by
jeho pritomnost mohla dokonce
ohroZovat autonomii ¢lovéka. Ve
skuteCnosti nam celd ekonomie spasy
ukazuje, Ze Bih mluvi a zasahuje v
déjinach Clovéka k jeho prospéchu a
kvili jeho uplné spdase. Proto je z
pastoracniho hlediska rozhodujict
prezentovat BoZi Slovo v jeho
schopnosti vést dialog o problémech,
s nimiz se ¢lovék musi vyrovnavat v
kaZzdodennim Zivoté. Prave JeZis se



nam prezentuje jako ten, ktery prisel,
abychom méli Zivot v hojnosti (srov.
Jan 10,10). Proto musime vyvinout
veskeré usili, abychom ukazali BoZi
Slovo jako otevrenost k nasSim
problémiim, jako odpovéd na nase
otazky, rozsireni naSich hodnot a
zaroven uspokojeni naSich tuzeb.
Cirkevni pastorace ma dobre
ilustrovat, jak Blth nasloucha
potrebam c¢lovéka a jeho volani.
Svaty Bonaventura tvrdi v
Breviloquium, zZe ,uZitkem Pisma
svatého neni jen tak néco, ale plnost
vecné blazenosti. Pismo svaté je
vskutku kniha, v niZ jsou psana slova
veécného Zivota nejen proto, abychom
vérili, ale také proto, abychom
opravdu méli vé¢ny Zivot, ve kterém
budeme vidét, milovat a v némz
budou beze zbytku naplnény nase
touhy.“[72]

Vést dialog s Bohem Jeho slovy 24.
BozZské Slovo uvadi kazdého z nas do
rozhovoru s Pdnem: Bih, ktery



mluvi, nds uci, jak s Nim mizZeme
mluvit. Bezdécné se v mysli vybavuje
kniha Zalmii, v niZ ndm On dava
slova, kterymi se k Nému mliZeme
obracet, vnaset svij Zivot do
rozhovoru s Nim a proménovat tak
Zivot samotny na pohyb smérujici k
Bohu.[73] V Zalmech totiZ nachazime
¢lenéné rozpéti vsech citd, které
clovék muzZe zakouset ve svém Zivoté
a které jsou moudre predkladany
Bohu. Radost i bolest, izkost a
nadéje, bazen a chvéni tady
nachdazeji uplatnéni. Spolu s Zalmy
myslime také na Cetné jiné texty
Pisma svatého, které vyjadruji
obraceni se Clovéka k Bohu formou
primluvné modlitby (srov. Ex
33,12-16), jasavého zpévu nad
vitézstvim (srov. Ex 15) nebo narku v
pribéhu vlastniho poslani (srov. Jer
20,7-18). Slovo, kterym se Clovék
obraci k Bohu, se tak stava také
Slovem BoZim a potvrzuje dialogicky
charakter veSkerého krestanského
zjeveni.[74] Cely Zivot Clovéka je v



této perspektivé dialogem s Bohem,
ktery mluvi a naslouchd, povolava a
uvadi nas zivot do pohybu. Slovo
BoZi tady zjevuje, Ze veSkery Zivot
Clovéka je veden bozskym
povolanim.[75] Slovo BoZi a vira 25.
»,Bohu, ktery se zjevuje, patfi
»poslusnost viry«“(Rim 16,26; srov.
Rim 1,5; 2 Kor 10,5-6), kterou se
Clovék cele a svobodné svéruje Bohu,
jemuz se ,rozumem i viili podfizuje“
a dobrovolné prijima zjeveni, které
dal Bih.“[76] Témito Slovy Dei
Verbum presné vyjadrilo postoj
¢lovéka vici Bohu. Viastni odpovédi
clovéka Bohu, ktery oslovuje, je vira. Z
toho je zrejmé, Ze ,k prijeti zjeveni
musi ¢lovék oteviit mysl a srdce vici
ptsobeni Ducha svatého, které mu
dava chapat Bozi Slovo pritomné v
Pismu svatém.“[77] Pravé hlasani
BoZiho Slova dava zrod vire, kterou
se srdcem primykame ke zjeveneé
pravdeé a cele svérujeme sami sebe
Kristu: ,Vira je tedy z hlasani, hlasani
se pak dé&je slovem o Kristu“ (Rim



10,17). Celé déjiny spasy postupné
vyjevujl toto niterné spojeni Slova
BoZiho a viry, ke kterému dochazi v
setkani s Kristem. S Nim totiZ vira
dostava formu setkani s Osobou,
které se svéruje vlastni Zivot. JeZis
Kristus zlistava pritomen v déjinach,
ve svém téle, kterym je cirkev, prave
timto ukonem nasi viry, ktery je
soucasné ukonem osobnim i
cirkevnim.

Hrich jako nenaslouchani BoZimu
Slovu 26. Slovo Bozi nezbytné zjevuje
také dramatickou moznost svobody
Clovéka odstoupit od dialogu
smlouvy s Bohem, ktery nas stvoril.
Bozské Slovo totiZ odhaluje také
htich, ktery prebyva v srdci Clovéka.
Velmi Casto nachazime ve Starém i
Novém zakoné popis hfichu jako
nenaslouchani Slovu, jako poruseni
Smlouvy a tedy jako uzavreni se ve
vztahu k Bohu, ktery vola ke
spolecenstvi s nim.[78] Pismo svaté
nam vskutku ukazuje, Ze htich



Clovéka je v podstaté neposlusnosti a
,2henaslouchanim®. Praveé radikalni
JeZiSova poslusnost az k smrti na
krizi (Flp 2,8) demaskuje tento hiich
aZ do hloubi. Jeho posluSnosti se
napliuje Nova Smlouva mezi Bohem
a Clovékem a je nam darovana
moznost smifeni. JeziS byl totiZ
poslan Otcem jako smirnd obét za
naSe hfichy a hrichy celého svéta
(srov. 1 Jan 2,2; 4,10; Zid 7,27). Takto
je nam nabidnuta milosrdna
moznost vykoupeni a pocatek
nového Zivota v Kristu. Proto je
dtlezité, aby vérici byli vedeni
rozpozndavat koren hiichu v
nenaslouchani Panovu Slovu a v
neprijeti Slova BoZiho v JeZisi, v
neprijeti odpusténi, které nas otevira
pro spasu.

Maria ,Mater Verbi Dei“ a ,Mater
fidei“ 27. Synodalni otcové prohlasili,
Ze zasadnim ucelem 12. zasedani
bylo predevsim ,obnovit viru cirkve
v BoZi Slovo“ a proto je treba hledét



tam, kde se vzajemnost Boziho Slova
a viry dokonale naplnila, totiZ na
Pannu Marii, ,kterd svym pritakanim
ke Slovu Smlouvy a svému poslani
dokonale uskutecniuje bozské
povolani lidstva“.[79]Lidska realita
stvorend Slovem nachazi svou
dokonalou podobu pravé v poslusné
Mariiné vire. Ona se nam od
Zvéstovani aZ po Letnice prezentuje
jako Zena naprosto disponibilni vici
BoZi vili. Je Neposkvrnénym Pocetim
ta, ktera je ,,plna milosti“ od Boha
(srov. Lk 1,28), chape bozské Slovo
bezpodminec¢né (srov. Lk 1,38).
Poslu$na vira utvari jeji Zivot v
kazdém okamziku z Bozi iniciativy.
Naslouchajici Panna Zije v pIném
souladu s boZzskym Slovem, uchovava
ve svém srdci udalosti svého Syna a
jakoby je sklada do jediné mozaiky
(srov. Lk 2,19.51).[80]

V nasi dobé je nezbytné, aby vérici
byli vedeni k lepSimu odhalovani
spojitosti mezi Marii z Nazareta a



vérnym naslouchanim bozskému
Slovu. Vybizim také odborniky, aby
vice prohloubili vztah mezi
mariologii a teologii Slova. Odtud
bude moci vzejit velky prospéch jak
pro duchovni zZivot, tak pro
teologicka a biblicka studia. To co
porozumeéni viry tematizovalo ve
vztahu k Marii, totiZ zapada do
nejniternéjsiho stredu krestanské
viry. Vtéleni Slova ve skutecnosti
nemuiZe byt mysleno s odhlédnutim
od svobody této mladé Zeny, ktera
svym souhlasem rozhodujicim
zplsobem spolupracuje na vstupu
Vécného do Casu. Ona znazornuje
cirkev naslouchajici Bozimu Slovu,
které se v ni stava télem. Maria je
také symbolem otevreni se Bohu a
druhym; aktivniho naslouchani,
které zvnitrnuje, asimiluje Slovo,
které se v ni stava formou Zivota.

28. V této souvislosti bych rad obratil
pozornost zejména na Mariinu
divérnou znalost BoZiho Slova.



Zvlaste zretelna je v Magnificat. Tady
je v jistém smyslu vidét, Ze se
ztotoznuje se Slovem v ni. V tomto
podivuhodném zpévu viry Panna
velebi Pana jeho vlastnim Slovem:
~Magnificat — je jakysi portrét jeji
duse, je cely utkan z vlaken Pisma
svatého, z vlaken pochazejicich z
Boziho slova. Tak se stava zrejmym,
Ze Maria je v BoZim slovu opravdu
doma, a proto z ného zcela prirozené
vychdazi a opét do ného vstupuje.
Maria mluvi a mysli na zakladé
Boziho slova. BoZi slovo se stava
jejim slovem a jeji slovo se zase rodi
ze slova BoZiho. Mimo jiné se tak
ukazuje, Ze jeji myslenky jsou v
harmonii s BoZim mySlenim, Ze jeji
chténi je zajedno s BoZi vili. JelikoZ
je Maria cele proniknuta BozZim
slovem, mlZe se stat matkou
vtéleného Slova.“[81]

Poukaz na Matku Bozi nam dale
ukazuje, jak BoZi jednani ve svété
vzdycky zapojuje nasi svobodu,



protoze bozské Slovo nas proménuje
ve vire. Ani naSe apostolska a
pastoracni ¢innost nemuZe byt
ucinnd, pokud se nenechame
vychovat Marii a zformovat se dilem
BoZim v nas: ,,zbozny a laskavy ohled
na Mariinu postavu jakoZto vzor a
archetyp viry cirkve, je zdsadné
dtlezity, aby také dnes doslo ke
konkrétni zméneé paradigmatu ve
vztahu cirkve a Slova jak v postoji
rozjimavého naslouchdani, tak ve
velkodu$ném zapojeni do misijniho
poslani a zvéstovani“.[82]

Rozjimame-li v Matce BoZi jeji
naprosto Slovem zformovany Zivot,
zjistime, Ze jsme také povolani
vstoupit do tajemstvi viry, jejimz
prostrednictvim prichazi Kristus
prebyvat do naseho zZivota. Kazdy
krestan, ktery véri, jak pripomina sv.
Ambroz, v jistém smyslu chape a rodi
Slovo Bozi v sobé: je-li matka
Kristova jedina podle téla, pak podle
viry je Kristus plodem vSech.[83] To



co nastalo v Marii, mlZe tedy nastat
znovu v kazdém z nds dennim
naslouchanim Slova a slavenim
svatosti.

HERMENEUTIKA PISMA SVATEHO V
CIRKVI

Cirkev je ptivodnim mistem
hermeneutiky Bible 29. DalSim
velkym tématem, které se objevilo na
synodé a na néz bych chtél poukazat,
je interpretace Pisma svatého v cirkvi.
Praveé vnitini spojeni Slova a viry
ozrejmuje, Ze autenticka
hermeneutika Bible nemuzZe
existovat mimo viru cirkve, jejiz
paradigma spociva v Mariiné
pritakani. Svaty Bonaventura v této
souvislosti tvrdi, Ze bez viry
neexistuje kli¢ k posvatnému textu:
,»,10 je ona znalost JeZiSe Krista, z niz
jako z pramene vyplyva jisté poznani
celého Pisma svatého, a tak je
nemozné, aby nékdo dosel k jeho
pochopeni, aniZ by mu predtim byla



vlita vira v Krista, ktera je jakoby
svitilnou, branou a zakladem celého
Pisma.“[84] A svaty Tomdas Akvinsky
naléhaveé zdlrazinuje: ,, Také litera
evangelia zabiji, pokud chybi vnitini
milost viry, ktera uzdravuje“.[85]

To ndm umoznuje poukazat na
zakladni kriterium biblické
hermeneutiky: pitvodnim mistem
literarni interpretace je Zivot cirkve.
Timto tvrzenim nejsou podavany
cirkevni souradnice jako néjaké
vnéjsi kriterium, kterému se exegeté
museji podridit, ale je kladeno
samotnou skutecnosti Pisma i tim,
jak v pribéhu ¢asu vznikalo.
»Iradice viry totiz utvarely Zivotni
prostredi, do néhoz se zapojila
literarni ¢innost autord Pisma
svatého. Toto zapojeni zahrnovalo
také ucast na liturgickém Zivoté a na
duchovnim Zivoté, na jejich kulture i
na zvratech jejich déjinného osudu.
Vyklad Pisma svatého proto



vyzZaduje, aby se exegeté podobnym
zplsobem ucastnili celého Zivota a
celé viry vériciho spoleCenstvi své
doby.“[86] V diisledku toho ,,se ma
Pismo svaté Cist a vykladat v témz
Duchu, ve kterém bylo napsano“[87]
a exegeté, teologové a cely Bozi lid k
nému maji pristupovat jako k tomu,
¢im opravdu je, totiZ BoZim Slovem,
které se nam sdéluje lidskymi slovy
(srov. 1Sol 2,13). Toto je staly fakt,
ktery je zahrnut v samotné Bibli:
»Zadné proroctvi v Pismu neni
ponechano soukromému vykladu.
Nebot proroctvi nebylo nikdy
proneseno z lidské vile, ale lidé
oznamovali BoZi vyroky proto, Ze je k
tomu pfimél Duch svaty“ (2 Petr
1,20). Ostatné, praveé vira cirkve
rozpoznava v Bibli Bozi Slovo, jak
podivuhodné pravi svaty Augustin,
»Neuvéril bych evangeliu, kdyby mne
k tomu nepohnula autorita katolické
cirkve.“[88] Duch svaty oduSeviiuje
Zivot cirkve a uschopnuje k
autentickému vykladu Pisma. Bible



je knihou cirkve a v imanenci jejiho
Zivota prameni také jeji prava
hermeneutika.

30. Svaty Jeronym moudre
pripomind, Ze Pismo nemliZeme
nikdy ¢ist osamocené. Narazime na
mnoho zavrenych dveri a snadno
sklouzneme do omylu. Bible byla
psana Bozim lidem a pro Bozi lid z
inspirace Ducha svatého. Pouze v
tomto spoleCenstvi s BoZim lidem
jako ,my“ miZeme opravdu
pristoupit k jadru pravdy, kterou
nam chce sdélit samotny Bith.[89]
Velky znalec, podle néhoZ ,,neznalost
Pisma je neznalosti Krista,“[90] tvrdi,
Ze cirkevnost biblické interpretace
neni poZadavkem uloZenym
zvneéjSku. Kniha je vlastnim hlasem
putujiciho Boziho lidu, a jenom ve
vire tohoto lidu se ocitame takfikajic
ve spravné toniné chapani Pisma
svatého. Autentickd interpretace
Bible musi byt vZdycky v harmonické
shodé s virou katolické cirkve.



Jeronym jistému knézi napsal:
,Zustan pevné primknut k
tradi¢nimu uceni, které ti bylo
poddano, abys mohl povzbuzovat
podle posvatného uceni a vyvracet
to, co mu protireci.“[91]

Pristupy k posvatnému textu, ktereé
odhliZeji od viry, mohou poskytovat
zajimavé prvky, zabyvaji-li se
strukturou textu a jeho formami.
Nicméngé, takové pojeti je
nevyhnutelné jenom predbézné a
strukturalné nehotové. Papezska
biblicka komise s odvolanim na
spolecny princip moderni
hermeneutiky totiZ prohlasila:
»Spravné poznani biblického textu je
pristupné jen Clovéku, ktery ma Zivy
vztah k tomu, o Cem text mluvi.“[92]
To vSechno podtrhuje existenci
vztahu mezi duchovnim Zivotem a
hermeneutikou Pisma. Nebot ,,spolu
s ristem Zivota v Duchu roste ve
Ctenari také chapani skutecnosti, o
nichz biblicky text mluvi.“[93]



Intenzita autentické cirkevni
zkuSenosti nemiiZe nezvySovat
autentické porozumeéni viry ve
vztahu k BoZimu Slovu. A z druhé
strany je treba rici, Ze ¢teni Pisma ve
vite vede k rastu cirkevniho Zivota.
Odtud mliZeme nové pochopit zndmé
tvrzeni svatého Rehofe Velikého:
,D0Zska slova rostou spolu s tim, kdo
je ¢te“[94] Timto zptsobem BoZi
Slovo zaklada a zvétSuje cirkevni
spolecenstvi téch, kdo putuji ve vire.

»<Duse posvatné teologie“ 31. ,,Proto
ma byt studium Pisma svatého dusi
posvatneé teologie.“[95] Tento vyrok z
konstituce Dei Verbum se v téchto
letech stal divérnéji znamym.
MiiZeme Fici, Ze v dobé po Druhém
vatikanském ekumenickém koncilu
byl tento vyrok ¢asto pozivan jako
symbol obnoveného zajmu o Pismo
svaté v souvislosti s teologickym a
exegetickym studiem. Také na XII.
zasedani biskupské synody bylo
Casto toto tvrzeni citovano, aby se



poukdazalo na vztah mezi historickym
badanim a hermeneutikou viry ve
vztahu k posvatnému textu. V této
perspektivé otcové s radosti
rozpoznali rostouci zajem o studium
Boziho Slova v cirkvi béhem
poslednich desetileti a vyjadrili
vrouct podékovdni ¢etnym exegetiim a
teologiim, ktef'i svou oddanosti,
nasazenim a kompetenci dali a
davaji podstatny vklad k prohloubeni
smyslu Pisma a Celi slozitym
problémim, které nase doba klade
biblickému badani.[96] Vyjadrili také
city vrouci vdécnosti cleniim PapeZské
biblické komise, kteri v téchto letech
uzce spolupracovali s Kongregaci pro
nauku viry a naddle poskytuji svij
kvalifikovany prinos pri reSeni
delikatnich otazek, tykajicich se
studia Pisma svatého. Synoda kromé
toho vnimala potrebu klast otazky po
aktualnim stavu biblickych studii a
po jejich vyznamu na poli teologie.
Na plodném vztahu mezi exegezi a
teologii totiz z velké Casti zavisi



ucinnost pastoracniho ptisobeni
cirkve a duchovni Zivot véricich.
Proto povazuji za dileZité poukazat
na nékteré uvahy, které vyplynuly z
této konfrontace, k niZ doslo béhem
synodalnich praci na toto téma.

Rozvoj biblického badant a cirkevni
ucitelsky urad 32. Pfedneé je treba
uznat prinos, ktery do Zivota cirkve
vnesla historicko-kriticka exegeze a
dalsi metody textové analyzy
vyvinuté v posledni dobé.[97] Pro
katolicky pohled na Pismo svaté je
pozornost k témto metodam
neprehlédnutelna a poji se k
realismu vtéleni: , Tato nezbytnost je
dtsledkem kiestanského principu
formulovaného v Jan 1,14: Verbum
caro factum est. Historicky fakt je
konstitutivni dimenze krestanské
viry. Déjiny spasy nejsou mytologii,
ale opravdovymi déjinami, a proto je
treba studovat je metodami
seriozniho historického badani.“[98]
Studium Bible proto vyZaduje znalost



a vhodneé uziti téchto vyzkumnych
metod. Je-1i pravdou, Ze se tato
vnimavost na poli studia rozvinula
intenzivnéji v moderni dobé, trebaze
ne vSude stejné, presto ve zdravé
cirkevni tradici vZdycky existovala
laska ke studiu ,litery“. Staci tady
zminit mniSskou kulturu, které
vdécime za zaloZeni evropské
kultury, jejimZ kofenem je zajem o
slovo. Touha po Bohu zahrnuje lasku
ke slovu ve vSech jeho dimenzich:
sponévadz v biblickém Slovu k nam
prichazi Blih, a my jdeme k Nému, je
treba naucit se pronikat do zdhad
jazyka, pochopit jej v jeho strukture a
v jeho vyjadtovacich zpasobech.
Praveé v navaznosti na hledani Boha
tak nabyly svou daleZitost profanni
védy, které nam ukazuji cesty k
jazyku.“[99] 33. Zivy ucitelsky urad
cirkve, kterému nalezi ,,autenticky
vykladat BoZi slovo psané nebo ustné
predavané,“[100] zasahnul s
moudrou rozvahou, pokud jde o
spravny postoj k zavedeni novych



metod historické analyzy. Mam na
mysli zejména encykliky
Providentissimus Deus papeZe Lva
XIII. a Divino Afflante Spiritu papeze
Pia XII. M4j ctihodny piredchtidce
pripomnél vyznam téchto
dokumentli pro exegezi a teologii u
prilezitosti oslav stého a padesatého
vyroci jejich vydani.[101] Vystoupeni
papeZe Lva XIII. prispélo k obhajobé
katolické interpretace Bible proti
utokdim racionalismu, aniz by se
vSak utikalo k néjakému duchovnim
smyslu odtrzenému od déjin.
Neodmitalo védeckou kritiku, ale
neduveérovalo pouze ,predpojatym
nazoram, které predstiraji, Ze jsou
zaloZeny na véde, ale ve skutecnosti
védu klamné zavadéji mimo jeji
obor.“[102] PapeZ Pius XII. stal pred
Utoky zastanca takzvané mystické
exegeze, ktera odmitala jakykoli
védecky pristup. Divino Afflante
Spiritus se velice citlivé vyhnula
tomu, aby pripustila myslenku
dichotomie mezi ,,védeckou exegezi“



pro apologetické uziti a duchovnim
vykladem vyhrazenym pro pouzivani
uvnitr cirkve, a namisto toho
potvrdila jak ,teologickou nosnost
metodicky vymezeného literarniho
smyslu“ tak patri¢nost ,,vymezeni
duchovniho smyslu... do oblasti
exegetické védy.“[103] Oba
dokumenty tak odmitaji ,,trhlinu
mezi lidskou a boZskou strankou,
mezi védeckym badanim a pohledem
viry, mezi smyslem liternim a
duchovnim.“[104] Tato rovnovaha
byla pak vyjadfena v dokumentu
Papezské biblické komise z roku
1993: , Ve své interpretacni praci
nesméji katoli¢ti exegeté nikdy
zapominat, Ze to, co interpretuji, je
BoZi slovo. Jejich spolecny ukol
nekon¢i rozliSenim pramend,
urc¢enim forem nebo vysvétlenim
literdrnich postupt. Cile své prace
dosahnou teprve tehdy, kdyZ objasni
smysl biblického textu jako
aktualniho BoZiho slova.“[105]
Koncilni biblicka hermeneutika:



indikace, kterou je treba prijmout 34.
Vzhledem k tomuto horizontu lze
vice docenit velké principy
interpretace vlastni katolické
exegezi, jak je vyjadril Druhy
vatikansky koncil, zejména v Dei
Verbum: ,ProtoZe vSak Buh mluvi v
Pismé svatém prostrednictvim lidi
lidskym zptisobem, musi vyklada¢
Pisma svatého, chce-1i pochopit, co
nam chtél Buh sdélit, pozorné
zkoumat, co meéli svatopisci skutecné
v umyslu vyjadrit a co chtél jejich
slovy zjevit Bah.“[106] Text potom
zdlraznuje zdkladni prvky chapani
vyznamu zamySleného svatopiscem
prostrednictvim studie literarnich
druht a kontestualizaci. ProtoZe vSak
Pismo ma byt vykladano v témze
Duchu, v jakém bylo napsano, uvadi
dogmaticka konstituce tri zakladni
metodologické prvky potrebné k
tomu, aby byla brana v uvahu bozska
dimenze Bible: je treba 1)vykladat
text s ohledem na jednotu celého
Pisma; coZ je dnes oznacovano jako



kanonicka exegeze, 2)je tfreba brat v
uvahu Zivou tradici celé cirkve a
nakonec 3)je treba dodrZovat
analogii viry: ,Pouze tam, kde jsou
zachovavany obé metodologické
urovneé - historicko-kriticka a
teologicka - 1ze hovorit o teologické
exegezi, o exegezi odpovidajici této
knize.“[107]

Synodalni otcové spravneé tvrdili, Ze
pozitivni plody vzeslé z pouZiti
moderniho historicko-kritického
badani jsou nepopiratelné. Zatimco
vSak aktualni akademicka exegeze,
vCetné katolické, pracuje na vysokém
stupni, pokud se tyce historicko-
kritické metodologie a jeji nejnové;jsi
integrace, je zapotrebi vyZadovat
obdobné studium teologické dimenze
biblickych textdi, aby doslo k
teologickému prohloubeni také
zminénych tfech prvka uvedenych v
dogmatické konstituci Dei Verbum.
[108] Nebezpeci dualismu a
sekularizované hermeneutiky 35. V



této souvislosti je treba zaznamenat
dnesni velké riziko dualismu, ktery
se rodi v pristupu k Pismu svatému.
RozliSeni dvou urovni biblického
pristupu totiZ viibec neznamena
oddélovat je od sebe, klast je proti
sobé (i vedle sebe. Jsou dany pouze
ve vzajemnosti. BohuZel, nezridka
jejich neproduktivni separace rodi
odcizeni mezi exegezi a teologii, ke
kterému ,, dochazi i na nejvyssich
akademickych stupnich.“[109] Chtél
bych zde poukazat na nejvice
zneklidnujici disledky, kterym je
treba se vyhnout.

a) Predné, omezi-li se exegeticka
¢innost pouze na prvni uroven, pak
se Pismo svaté stane pouhym textem
minulosti: ,L.ze z ného vyvodit
moralni konsekvence, poucit se o
déjinach, ale kniha jako takova mluvi
jenom o minulosti, exegeze uz neni
skutecné teologicka, nybrz stava se
pouhou historiografii, historit
literatury.“[110] Je zfejmé, Ze v



takovéto redukci uz nelze Zzadnym
zplsobem chapat udéalost zjeveni
Boha skrze jeho Slovo, které je nam
podavano Zivou tradici a Pismem.

b) Nedostatek hermeneutiky viry ve
vztahu k Pismu se vSak neprojevuje
jenom jako absence. Na jeji misto
totiZ nastupuje jind hermeneutika,
pozitivisticka sekularizovand
hermeneutika, jejimz zakladnim
klicem je presvédceni, Ze Blih se v
lidskych déjinach neobjevuje. Kdyz
se vyskytne néjaky bozsky prvek je
treba jej podle této hermenutiky
vysvetlit jinak a zcela jej redukovat
na lidsky prvek. V diisledku toho jsou
pak podavany vyklady popirajici
historicitu boZskych prvki.[111] c)
Takovyto postoj nemiZe Zivotu
cirkve zplsobit nic jiného nez
thonu. S$ifi pochybnost o zakladnich
mystériich kfestanstvi a jejich
historické hodnoté, jako napr.
ustanoveni eucharistie a vzkriSeni
Krista. Zavadi se tak filosoficka



hermeneutika, ktera popird moznost
zasahu a pritomnosti Boha v
déjinach. Pripusténi takovéto
hermeneutiky v teologickém badani
zplsobuje nevyhnutelné tizivy
dualismus mezi exegezi, ktera
probiha pouze na prvni urovni, a
teologii, jeZ se otevira pro takovou
spiritualizaci smyslu Pisma, ktera
neuznava historicky charakter
zjeveni.

Takovyto postoj nemiZe mit jiny nez
negativni ucinek také v duchovnim
Zivoté a v pastoracni ¢innosti;
,disledkem absence druhé
metodologické urovné je vytvoreni
hluboké propasti mezi védeckou
exegezi a lectio divina. Pravé odtud
nékdy prameni urcita forma
rozpacitosti pri pripravé
homilii.“[112] Je tfeba také
poznamenat, Ze tento dualismus
obcas zplisobuje nejistotu a
nedostatecnou solidnost intelektualni
formace také u nékterych kandidata



sluZzebného knézstvi.[113] , Tam kde
exegeze neni teologii, nemuZe byt
Pismo dusi teologie, a naopak tam,
kde teologie neni vykladem Pisma v
cirkvi, chybi teologii zaklady.“[114]
Proto je nezbytné, rozhodné zacit
znovu brat pozornéji v potaz
indikace, které v této souvislosti
podava dogmaticka konstituce Dei
Verbum.

Vira a rozum v pristupu k Pismu 36.
Myslim, Ze k uplnéjSimu porozumeéni
exegeze a jejimu vztahu k celé
teologii mlZe prispét to, co prohlasil
papez Jan Pavel II. na toto téma v
encyklice Fides et ratio. Tvrdi tam
totiZ, Ze nelze podcenovat
»~nebezpeci, které v sobé chova
rozhodnuti, odvozovat pravdu Pisma
svatého od pouZiti jediné metody a
pominout nezbytnost mnohem Sirsi
exegeze, ktera umoznuje dosahnout
spolu s celou cirkvi plného smyslu
textld. VSichni, kdo se vénuji studiu
Pisma svatého, musi si stale



uvédomovat, Ze i rizné
hermeneutické metody se zakladaji
na urcité filosofické koncepci: tu je
tfeba zvazit, drive nezZ se aplikuje na
posvatneé texty.“[115]

Tento pronikavy postfeh nam
umoznuje zaznamenat, jak se
hermeneuticky pristup k Pismu
svatému nevyhnutelné dotyka
spravného vztahu mezi virou a
rozumem. Sekularizovana
hermeneutika Pisma svatého je totiz
vytvorena rozumem, ktery chce
strukturdlné znemoznit, aby Blth
vstupoval do Zivota lidi a mluvil k
nim lidskymi slovy. Také v tomto
pripadé je proto nutné vyzvat
krozsireni prostoru vlastni
racionality.[116] Pfi pouzivani metod
historické analyzy je tfeba vyhnout
se prijimani kritérii, které se
predpojaté uzaviraji pred zjevenim
Boha v Zivoté lidi tam, kde se
vyskytnou. Jednota dvou urovni
interpretacni prace v Pismu svatém



nakonec predpokladaharmonii viry a
rozumu. Na jedné strané je tfeba
viry, ktera zachovavanim
odpovidajiciho vztahu ke spravnému
rozumu, nikdy nezdegeneruje do
fideismu, jenz by se ve vztahu k
Pismu stal oporou
fundamentalistickych vykladd. Na
druhé strané je nezbytné, aby rozum,
jenZ zkouma déjinné prvky pritomné
v Bibli, vykazoval otevrenost a
neodmital apriorné vSechno, co
presahuje jeho vlastni dimenzi.
Ostatné, ndboZenstvi vtélenéhoLogu
se nemuzZe nejevit jako hluboce
rozumné Clovéku, ktery uprimné
hleda pravdu a posledni smysl svého
Zivota a déjin.

Smysl literarni a smysl duchovni 37.
DileZity prinos k obnové
odpovidajici hermeneutiky Pisma,
jak zaznélo na synodé, prichazi také
z nového naslouchani cirkevnim
otclim a jejich exegetickym
piistuptim.[117] Cirkevni otcové



nam dodnes ukazuji teologii vysoke
hodnoty, protoZe jejim stfedem je
studium Pisma svatého v jeho
celistvosti. Otcové jsou totiZ v prvni
radé a podstatné ,komentatori Pisma
svatého“.[118] Tento piiklad Otctl
muze ,ucit moderni exegety opravdu
zboznému pristupu k Pismu
svatému, jakoz i vykladu, ktery se
ustavicné drzi kritéria spoleCenstvi
se zkuSenosti cirkve, ktera putuje
déjinami pod vedenim Ducha
svatého.“[119]

PrestoZe neznala zdroje filosofického
a historického radu, které ma k
dispozici moderni exegeze, dovedla
patristicka a stredovéka tradice
rozpoznat ,,smysl vyznaceny slovy
Pisma a odhaleny exegezi, ktera se
ridi pravidly spravného
vykladu.“[120] Napriklad Tomas
Akvinsky tvrdi, Ze ,,vSechny smysly
(Pisma svatého) maji sviij zaklad ve
smyslu literarnim,“[121] pricem?z je
treba brat v uvahu, Ze v patristické



dobé a ve stredovéku se kazda -1ita
literarni - forma exegeze péstovala
na zakladé viry a nebylo nutné
zapottebi rozliSovat smysl literarni a
smysl duchovni. Staci v této
souvislosti pripomenout klasicky
distichon, ktery podava vztah mezi
raznymi smysly Pisma: ,Littera gesta
docet, quid credas allegoria, Moralis
quid agas, quo tendas anagogia.

Literarni smysl uci, co se stalo,
alegoricky, v co vérit, moralni, jak
jednat, a anagogicky, kam
sméfovat.“[122] Tady vnimame
jednotu a ¢lenéni smyslu literdarniho a
smyslu duchovniho, ktery se déli na
tri smysly, které vyjadruji obsahy
viry, moralky a eschatologického
napéti.

Uznanim hodnoty a nezbytnosti
historicko-kritické metody, vCetné
jejich omezeni, u¢ime se z patristické
exegeze, Ze ,,Clovék je vérny zameéru
biblickych texti jen do té miry,



nakolik se v jadru jejich formulace
pokousi znovu nalézt skute¢nost viry,
kterou vyjadruji, a pokud na tuto
skuteCnost napoji zkuSenost viry
prozivané v nasem sveéte.“[123]
Pouze v této perspektivé lze poznat,
Ze Bozi Slovo je zZivé a obraci se ke
kazdému v pritomnosti naseho
Zivota. V tomto smyslu zlstava plné
platné tvrzeni PapeZské biblické
komise, ktera definuje duchovni
smysl podle krestanské viry jako
»Smysl vyjadreny biblickymi texty,
pokud se ¢tou pod vlivem Ducha
svatého v kontextu Kristova
velikonoc¢niho tajemstvi a nového
Zivota, ktery z néj vyplyva. Tento
kontext skute¢né existuje. Novy
zakon v ném vidi naplnéni Pisma. Je
tedy normalni Cist Pismo ve svétle
tohoto nového kontextu, ktery je
kontextem Zivota v Duchu.“[124]
Nutnost presahu »litery« 38. Pro
opétovné osvojeni artikulace
raznych smysll Pisma je tedy
nezbytné chapat prrechod mezi literou



a duchem. Nejde o prechod
automaticky ¢i spontanni; spiSe je
zapotrebi urcitého presahu litery:
»Slovo samotného Boha totiZz neni
nikdy pritomné v samotném litere
textu. K jeho dosazeni je tfeba
transcendence a procesu chapani,
ktery se necha vést celkovym
vnitfnim hnutim a proto se musi stat
také Zivotnim procesem.“[125]
Objevime tak, pro¢ autenticky
vykladovy proces neni nikdy jenom
intelektualnim procesem, nybrz také
Zivotnim, a Zada plné zapojeni do
cirkevniho Zivota, tedy Zivota ,podle
Ducha“ (Gal 5,16). Stanou se tak vice
zrejmymi kritéria, ktera vysvitaji z
12. ¢lanku dogmatické konstituce Dei
Verbum: zminény presah nemiize
nastat v jednotlivém literarnim
fragmentu jinak nez ve vztahu k
celému Pismu. Je jen jediné Slovo,
vi¢i némuz jsme povolani k piresahu.
Tento proces ma v sobé urcitou
dramati¢nost. V procesu presahovani
ma prechod, ktery nastava moci



Ducha, nevyhnutelné co do ¢inéni
také se svobodou kazdého. Svaty
Pavel prozil tento prechod ve svém
Zivoté naplno. Co znamena presazeni
litery a jeji pochopeni vzhledem k
celku, vyjadril radikalné vétou:
slitera zabiji, ale duch oZivuje“ (2 Kor
3,6). Pavel objevuje, Ze ,Duch
osvoboditel ma jméno a Ze svoboda
ma tedy vnitini miru: ,,Pan je Duch; a
kde je Duch, tam je svoboda“ (2 Kor
3,17). Duch osvoboditel neni jen
vlastni idea, osobni vize toho, kdo
interpretuje. Duch je Kristus, a
Kristus je Pan, ktery nam ukazuje
cestu.“[126] Vime, jak byl tento
prechod zaroven dramaticky a
osvobozujici pro svatého Augustina.
Ten mohl uvérit v Pisma, ktera se mu
na prvni pohled sama o sobé jevila
tak odlisnd a nékdy plnd nesmysla,
praveé timto presahem, kterému se
naucil od svatého AmbroZe pomoci
typologického vykladu. Presah litery
umoznil Augustinovi uverit v
samotnou literu a dovolil mu



konecné nalézt odpovéd na hluboky
nepokoj vlastni duse, Ziznici po
pravdé.[127] Vnitrni jednota Bible 39.
Ve Skole velké tradice cirkve se v
prechodu od litery k Duchu u¢ime
chapat také jednotu celého Pisma,
ponévadz nds Zivot je interpelovan
jedinym Slovem BoZim a ustavi¢né
jej vola k obraceni.[128] Bezpecnym
voditkem v této souvislosti pro nas
zUstavaji slova Huga od Svatého
Viktora: ,, VeSkera bozska Pisma tvori
jedinou knihu a touto knihou je
Kristus, mluvi o Kristu a v Kristu
nachazi své naplnéni.“[129] Bible
vidéna z hlediska Cisté historického
Ci literdrniho zajisté neni jedinou
knihou, ale shirkou literarnich textq,
jejichZ usporadani spada do doby
delSi nez tisic let a jednotlivé
literarni texty nejsou snadno
rozpoznatelné jako soucasti
vnitfniho celku; existuji mezi nimi
naopak viditelna napéti. Plati to jiZz v
ramci Bible Izraele, kterou my
krestané nazyvame Stary zakon. A



plati to tim spiSe, kdyz jako krestané
spojujeme Novy zakon a jeho spisy
témeér jakoby hermeneuticky kIic s
Izraelskou Bibli, kterou
interpretujeme jako cestu ke Kristu.
Bible v Novém zakoné plnym pravem
neni obvykle oznacovana jako
,Pismo* (srov. Rim 4,3; 1Petr 2,6),
nybrz jako ,,Pisma“ (srov. Mt 21,43;
Jan 5,39; Rim 1,2; 2 Petr 3,16), ktera
jsou presto ve svém celku
povazovana za jediné BoZi Slovo
urcené nam.[130] Tim se stava
zfejmym, Ze je to Osoba Krista, ktery
dava jednotu vSem ,,Pismim* ve
vztahu k jedinému ,,Slovu“. Takto je
zrejmé, co pravi 12. ¢lanek
dogmatické konstituceDei Verbum 12,
kdyz poukazuje na vnitfni jednotu
celé Bible jakoZto rozhodujict
kritérium pro korektni
hermeneutiku viry.

Vztah mezi Starym a Novym zdkonem
40. V perspektiveé jednoty Pisem v
Kristu je nezbytné, aby si jak



teologove, tak pastyri byli védomi
vztahll mezi Starym a Novym
zakonem. Predné je zrejmé, Ze
samotny Novy zdkon uznavda Stary
zakon jako BoZi Slovo a proto prijima
autoritu posvatnych Pisem
hebrejského lidu.[131] Uznava je
implicitné uZitim téhoZ slovniku a
Casto odkazuje na uryvky z téchto
Pisem. Uzndava je explicitné, protoze
cituje mnohé pasaze a slouzi si jimi
pri argumentaci. Argumentace
zalozena na textech Starého zdkona
tak v Novém zakonu tvori
rozhodujici hodnotu, ktera presahuje
hodnotu pouze lidskych usudk. Ve
Ctvrtém evangeliu JeZiS v této
souvislosti prohlasuje, Ze ,,Pismo
nemuzZe byt zruseno“ (Jan 10,35) a
svaty Pavel upresnuje, Ze zjeveni
Starého zakona pro nds krestany
plati nadale (srov. Rim 15,4; 1 Kor
10,11).[132] Kromeé toho jasné
prohlaSujeme, Ze ,JeziS Nazaretsky
byl zid a Svata zemeé je rodnou zemi
cirkve.“[133] Koren krestanstvi je



proto ve Starém zakoneé a krestanstvi
se z tohoto korene stale Zivi. Zdrava
krestanska nauka proto vZzdycky
odmitala kazdou formu objevujiciho
se marcionismu, ktery se riznymi
zplsoby snazi klast Stary a Novy
zakon proti sobé.[134]

Samotny Novy zakon kromé toho
tvrdi, Ze se shoduje se Starym, a
prohlaSuje, Ze v tajemstvi Zivota,
smrti a vzkriSeni Krista nalezla
posvatnda Pisma zZidovského lidu
svoje dokonalé naplnéni. Je proto
tfeba si povSimnout, Ze pojem
naplnéni Pisem je slozity, protoze
obnasi troji dimenzi: zakladni aspekt
kontinuity se zjevenim Starého
zakona, aspekt prelomu a aspekt
naplnéni a prekonani. Tajemstvi
Krista spociva v kontinuité umyslu s
obétnim kultem Starého zakona;
uskutecnilo se vSak velmi odliSnym
zplsobem, ktery odpovidd mnoha
predpovédim proroki a dosahuje tak
dokonalosti, ktera nebyla dosaZena



nikdy predtim. Stary zakon totiz
obsahuje mnohda napéti mezi
jednotlivymi svymi institucionalnimi
a prorockymi aspekty. Velikono¢ni
tajemstvi Kristovo se shoduje s
proroctvimi a s predobrazy v
Pismech plné, ale nepredvidatelné.
Nicméné, predstavuje zfejmé aspekty
diskontinuity vzhledem k
ustanovenim Starého zakona.

41. Tyto postrehy odhaluji
nenahraditelny vyznam Starého
zakona pro krestany, ale soucasné
zdl@raznuji originalitu kristologické
Cetby. Cirkev zdlraznovala jiz od
apostolskych dob a potom v Zivé
tradici jednotu bozského planu ve
dvou Zakonech diky typologii, jez
nema libovolny charakter, nybrz je
niterné vlastni udalostem, které
podava posvatny text, a tyka se proto
celého Pisma. Typologie ,,rozpoznava
v Bozich dilech Starého zakona
predobrazy toho, co Bih v plnosti
¢asti dovrsil v osobé svého vtéleného



Syna.“[135] Krestané proto Ctou
Stary zakon ve svétle zabitého a
vzkriSeného Krista. I kdyz
typologické Cteni vyjevuje
nevycCerpatelny obsah Starého
zakona ve vztahu k Novému, netreba
pritom opomijet, Ze si Stary zakon
uchovava svoji hodnotu Zjeveni,
kterou potvrdil samotny nas Pan
(srov. Mk 12, 29-31). Proto ,je nutno
Cist také Novy zakon ve svétle
Starého zakona. Prvotni krestanska
katecheze se na néj neustale
odvolava (srov. 1Kor 5,6-8; 1Kor
10,1-11).“[136] Z tohoto divodu
synodalni otcové prohlasili, Ze
»Zidovské chdpdani Bible mlze
napomoci kirestanlim v pochopeni a
studiu Pisem.“[137]

»,Novy zakon je skryt ve Starém,
zatimco Stary je odhalen v Novém
zakoné.“[138] S takovouto
pronikavou moudrosti se k tomuto
tématu vyjadril svaty Augustin. Je
tedy dilezité, aby jak v pastoracni,



tak akademické oblasti byl jasné
zdlraznovan vnitini vztah mezi
obéma Zakony, a spolu se svatym
Rehorem Velikym pFfipominat, Ze to,
co ,Stary zakon prislibil, Novy zdkon
ukazal; to co onen skryté ohlaSuje,
tento otevieneé hlasa jako pritomnost.
Stary zakon je proroctvim Nového
zakona, a nejlepSim komentarem
Starého je Novy zakon.“[139]
»Temné“ stranky Bible 42. V kontextu
vztahu mezi Starym a Novym
zakonem se synoda vyrovnavala také
s tématem téch biblickych pasazi,
které se jevi jako temné a obtizné
kvili nasili a nemoralnosti, které v
nich jsou nékdy obsazeny. V
souvislosti s tim je tfeba mit
predevsim na paméti, Ze biblické
zjeveni je hluboce zakotenéno v
déjindch. BoZzi plan se
zjevujepostupné a uskuteCnuje se
pomalu v ndslednych etapdch i pres
odpor lidi. Bh vyvolil lid a trpélivé
ho vychovava. Zjeveni se
prizplisobuje kulturni a moralni



uarovni lidi vzdalenych epoch a
referuje tedy o faktech a zvycich,
napriklad o podvodech, nasili a
vrazdéni lidi, aniZ by vyslovné
poukazovalo na jejich nemoralnost.
To se vysvétluje historickym
kontextem, ale mliZe piekvapit
zejména moderniho Ctenafe,
zapomina-li se na mnohé ,temné“
skutky, kterych se lidé v pribéhu
vékul, véetné nasi soucasnosti, stale
dopoustéji. Ve Starém zakoné se
kazani prorokd mocné stavi proti
kazdému typu nespravedlnosti a
nasili, kolektivnimu ci
individualnimu, a je tak nastrojem
vychovy, kterou Blih poskytuje
svému lidu jako pfipravu na
evangelium. Bylo by proto chybné
nebrat v uvahu ony pasaze Pisma,
které se nam zdaji problematickymi.
SpiSe je treba si uvédomit, Ze Cetba
téchto stranek vyZaduje odpovidajict
kompetenci, ziskanou
prostrednictvim formace, ktera tyto
texty Cte v jejich historicko-



literarnim kontextu a v krestanské
perspektive, jejimZ poslednim
hermeneutickym klicem je
»evangelium a nové prikazani JeZise
Krista naplnéné ve velikono¢nim
tajemstvi.“[140] Vybizim proto
badatele i pastyre, aby pomahali
vSem veéricim zpristupnit také tyto
pasaze prostrednictvim Cetby, ktera
umozni odhalit jejich vyznam ve
svétle Kristova tajemstvi.

Ktestané a Zidé ve vztahu k
posvdtnym Pismiim 43. Vezmou-li se
do uvahy tésné vztahy, které poji
Novy a Stary zdkon, obraci se
pozornost bezdéc¢né na zvlastni
svazek mezi krestany a Zidy, ktery z
toho vyplyva; svazek, ktery by nemél
byt nikdy zapomenut. PapeZ Jan
Pavel II. fekl ZidGim: jste ,nasi
milovani bratfi ve vire Abrahamoveé,
naSeho patriarchy.“[141] Tyto vyroky
zajisté nejsou vyrazem zneuznani
zlomu, potvrzeného v Novém
zakoné, pokud jde o ustanoveni



Starého zakona, a tim spiSe tvrzeni o
naplnéni Pisem v tajemstvi JeZiSe
Krista, uznaného za MesiaSe a Boziho
Syna. Tento hluboky a radikalni
rozdil v sobé vSak presto nezahrnuje
vzajemné nepratelstvi. Priklad Pavla
(srov. Rim 9-11) naopak dokazuje, Ze
postoj respektu, vaznosti a lasky k
zidovskému lidu je jediny skutecné
krestansky postoj v této situaci, ktera
je tajemnou soucasti naprosto
pozitivniho BoZiho planu.[142] Pavel
totiZ tvrdi, Ze Zidé ,pokud jde o
vyvoleni, jsou Bohu drazi kvili svym
praotcim. KdyzZ totizZ Bith nékomu
néco daruje nebo kdyZ nékoho
povol4, je to neodvolatelné.« (Rim
11,28.29).

Svaty Pavel dale pouziva krasny
obraz olivovniku, aby popsal velmi
tésneé vztahy mezi kfestany a Zidy.
Cirkev narodi je jako plana oliva,
naroubovand na uSlechtily olivovnik,
kterym je lid Smlouvy (srov. Rim
11,17-24). Cerpame tedy svou vyZivu



ze stejnych duchovnich kotend.
Setkavame se jako bratri. Bratfi, kteri
méli v urcitych dobach napjaté
vztahy, ale ktefi nyni pevné usiluji o
vytvoreni mostl trvalého pratelstvi.
[143]PapeZ Jan Pavel II. fekl: ,mamo
mnoho spole¢ného. Spole¢né
muZeme mnoho uc€init pro mir,

wewv s

svét“.[144]

R4d bych znovu potvrdil, jak dileZity
je pro cirkev dialog s Zidy. Je dobré,
aby tam, kde je to vhodneé, byly
vytvareny moznosti i vefejnych
setkani a konfrontaci, které usnadni
rast vzajemného poznani, ucty a
spoluprace takeé pri samotném studiu
posvatnych Pisem.

Fundamentalistickda interpretace
Pisma svatého 44. Pozornost, kterou
jsme az dosud prikladali tématu
biblické hermeneutiky v jejich
raznych aspektech, ndm umozni
vyrovnat se s tématem, které se



nékolikrat objevilo v synodalni
diskusi, totiZ fundamentalistickou
interpretaci Pisma svatého.[145] V
této véci formulovala PapeZzska
biblicka komise v dokumentu Vyklad
Bible v cirkvi dileZité ukazatele.
Chtél bych v tomto kontextu
poukazat zejména na ony vyklady,
které nerespektuji posvatny text v
jeho autentické povaze a prosazuji
subjektivistické a svévolné
interpretace. ,Doslovnost“
obhajovana fundamentalistickymi
vyklady je totiZ ve skute¢nosti zradou
jak literarniho, tak duchovniho
smyslu a otevira cestu k manipulaci
razného druhu, napiiklad Sitenim
proticirkevnich interpretaci
samotného Pisma. Problematicky
aspekt spociva v tom, Ze
fundamentalistickd Cetba ,,odmita
brat v uvahu déjinny charakter
biblického zjeveni, a je proto
neschopna plné prijmout i samotnou
pravdu vtéleni. Pro
fundamentalismus je tésné spojeni



mezi bozskym a lidskym ve vztazich
k Bohu pohor$enim... ma proto sklon
nakladat s biblickym textem tak, jako
by byl Duchem nadiktovan slovo za
slovem, a nedochdzi k uznani toho,
Ze BoZi slovo bylo formulovano feci a
obraty, podminénymi tou kterou
epochou.“[146]Krestanstvi naopak
vnima ve slovech Slovo, samotny
Logos, ktery své tajemstvi vztahuje
na tuto rozmanitost a skute¢nost
lidskych déjin.[147] Prava odpovéd
na fundamentalistickou Cetbu je
»cetba viry Pisma svatého. Tato
Cetba ,praktikovana jiZ od starovéku
v tradici cirkve, hleda pro Zivot
jednotlivého vériciho a pro cirkev
pravdu, ktera osvobozuje. Tato Cetba
rozpozndava historickou hodnotu
biblické tradice. Pravé kvili této
hodnoté historického svédectvi chce
znovu objevit Zivy vyznam Pisma
svatého, jez je i dnes urcen Zivotu
vérictho“[148] a tedy bez opomijeni
lidského prostredkovani



inspirovaného textu a jeho
literarnich druht.

Dialog mezi pastyri, teology a exegety
45. Autenticka hermeneutika viry s
sebou nese nékteré vyznamné
dlsledku na poli pastora¢ni ¢innosti
cirkve. Pravé synodalni otcové v této
souvislosti doporucovali, napft. staly
kontakt mezi pastyri, exegety a
teology. Je dobre, Ze biskupské
konference podporuji tato setkani
»,Za UuCelem prosazeni vétSiho
spoleCenstvi ve sluzbé BoZimu
Slovu*“.[149] Takovato spoluprace
pomiiZe vSem lépe konat svou praci
ku prospéchu celé cirkve. Stanout v
horizontu pastoracni prace, znamena
také pro znalce, stat tvari v tvar
posvatnému textu co do sdéleni,
kterym se Pan obraci k lidem pro
spasu. Proto doporucuje dogmaticka
konstituceDei Verbum: , Katoli¢ti
exegeti a jini pracovnici v posvatné
teologii se maji v pilné spolupraci
snazit o to, aby pod dohledem



ucitelského uradu cirkve
primérenymi metodami zkoumali a
prekladali Pismo svaté tak, aby co
nejvice sluZebnikd BoZiho slova
mohlo Bozimu lidu s uzitkem
poskytovat pokrm Pisma, ktery by
osvécoval mysl, posiloval vili a
roznécoval srdce lidi k BoZi
lasce.“[150] Bible a ekumenismus 46.
Synoda si je védoma, Ze cirkev ma
svlj zaklad v Kristu, BoZim Slovu, jez
stalo télem, a zdUraznila ustredni
postaventi biblickych studii v
ekumenickém dialogu vzhledem k
plnému vyjadreni jednoty vSech
véricich v Kristu.[151] V Pismu
samotném totiZ nachazime
energickou JeZiSovu modlitbu k Otci,
aby jeho ucednici byli jedno, aby svét
uveril (srov. Jan 17,21). To vSechno
nas posiluje v presvédceni, Ze
naslouchat a meditovat spole¢né
Pismo nam dava prozivat skutecné
spolecenstvi, byt jeSté ne uplné;[152]
»Spolec¢né naslouchani Pismu proto
vede k dialogu lasky a dava rist v



dialogu pravdy“[153] Naslouchat
totiZ spole¢né BoZimu Slovu,
praktikovatlectio divina Bible, nechat
se prekvapit novosti Boziho Slova,
ktera nikdy nestarne a nikdy se
nevycerpa, prekonavat nasi hluchotu
pro ta slova, ktera se neshoduji s
nasimi minénimi a predsudky,
naslouchat a studovat ve
spolecenstvi véricich vSech dob - to
vSechno tvori cestu, kterou je treba
projit, aby bylo dosazeno jednoty
viry, jakoZto odpoveédi na slySeni
Slova.[154] Z toho hlediska byla
opravdu prorocka slova Druhého
vatikanského koncilu: ,Pismo svaté
praveé pri dialogu znamenitym
nastrojem v mocné BoZi ruce k
dosaZeni oné jednoty, kterou Spasitel
nabizi vSem lidem.“[155] Proto je
dobré posilovat rist studia,
konfrontace a ekumenickych
bohosluzeb slova pri respektovani
platnych pravidel a riznych tradic.
[156] Tyto bohosluzby slova
prospivaji ekumenické véci, a jsou-li



prozivany v jejich pravém vyznamu,
predstavuji intenzivni momenty
autentické modlitby, v nichZ prosime
Boha, aby uspisil kyZeny den, kdy
budeme moci vSichni pristoupit k
témuz stolu a pit z jednoho kalicha.
Spravné a chvalyhodné prosazovani
téchto momentt je tfeba podavat tak,
aby nebyly véricim predkladany jako
nahrada ucasti na msi svaté podle
pozadavku svatecniho prikazani.

Timto studiem a modlitbou klidné
uznavame také ony aspekty, které si
Zadaji prohloubeni a které nas dosud
rozdéluji, jako napriklad chapani
opravnéného subjektu interpretace v
cirkvi a rozhodujici role ucitelského
uradu.[157]

R4d bych kromé toho zdiraznil to, co
rekli synodalni otcové v souvislosti s
touto ekumenickou praci o
dllezZitosti prekladii Bible do riiznych
jazykii. Vime totiz, Ze preklad textu
neni pouze mechanicka prace. V této



souvislosti ekl ctihodny Jan Pavel II.:
»,Kdo si vzpomind, do jaké miry byla
rozdéleni, zejména na Zapadé,
ovlivnéna diskusemi kolem Pisma
svatého, mlZe chédpat, jak vyznacny
krok kupredu predstavuji spolecné
preklady.“[158] Podpora spolec¢nych
prekladi Bible je tedy soucasti
ekumenické prace. Rad bych tady
podékoval vSem, kdo jsou zapojeni
do tohoto dlileZitého poslani a
povzbudil je, aby pokracovali ve
svém dile.

Diisledky pro pojeti biblickych studii
47. Dalsi dsledek, jenz vyplyva z
ndalezité hermeneutiky viry, se tyka
nezbytnosti jeji implikace v
teologické a exegetické formaci
zejména u kandidatt knézstvi. Musi
probihat tak, aby studium Pisma
svatého bylo opravdu dusi teologie,
takZe se v ném rozpoznava Bozi
Slovo, které oslovuje svét, cirkev a
kazdého osobné. DilleZité je, aby
kritéria uvedena ve 12. clanku



dogmatické konstituce Dei Verbum
byla skute¢né vzata do uvahy a stala
se predmétem prohloubeni. Je tfeba
se vyhnout takovému pojeti
védeckého badani, které se ve vztahu
k Pismu poklada za neutralni. Kromé
studia jazykd, v nichZ byla Bible
napsana, a patri¢nych
interpretacnich metod, je proto
zapottebi, aby studenti péstovali také
hluboky duchovni Zivot, aby bylo
zfejmé, Ze Pismo lze chapat pouze,
pokud se jim Zije.

V této perspektivé doporucuji, aby se
studium psaného i ustné
predavaného BoZiho Slova konalo
vzdycky v hluboce cirkevnim duchu.
Za timto ucelem at je v akademické
formaci bran patri¢ny zretel na
souvisejici vypovédi ucitelského
uradu, ktery ,,neni nad Bozim
slovem, ale slouZi mu tak, Ze uci jen
to, co bylo predano, nebot z Boziho
prikazu a za pomoci Ducha svatého
BoZi slovo zbozné slysi, svédomité



strezi a vérneé vyklada.“[159] Proto je
tfeba pecovat o to, aby se studia
drZela poznani, Ze ,,posvatna tradice,
Pismo svaté a ucitelsky urad cirkve
jsou podle moudrého Boziho
rozhodnuti tak spolu spojeny a
sdruzeny, Ze jedno bez druhych dvou
nemuiZe byt.“[160] Doufam tedy, Ze
studium Pisma svatého, ¢teného ve
spolecenstvi universalni cirkve, bude
podle uceni Druhého vatikanského
koncilu skute¢né dusi teologickych
studii.[161] Svati a interpretace
Pisma 48. Interpretace Pisma svatého
by byla neuplnd, kdyby se
nenaslouchalo také tém, kdo opravdu
Zili BoZim Slovem, totiZ svétctim.[162]
,Viva lectio, vita bonorum,“[163]
nejhlubsi interpretace Pisma totiz
vskutku prichazi od téch, kteri se
nechali Bozim slovem zformovat
skrze naslouchdni, ¢etbu a
pravidelnou meditaci.

Urcité neni ndhodou, Ze velké
spirituality, jeZ poznamenaly déjiny



cirkve, se zrodily z vyslovného
vztahu k Pismu. Mam na mysli
napriklad svatého opata Antonina,
pohnutého naslouchanim slov
Kristovych: ,,Chces-li byt dokonaly,
jdi, prodej sviij majetek a rozdej
chudym, a budes mit poklad v nebi.
Pak prijd a nasleduj meé!“ (Mt 19,11).
[164] Neméneé sugestivni je svaty
Bazil Veliky, ktery se v Moralia taze:
,Co je vlastni vire? PInd a
nepochybnad jistota pravdy slov
inspirovanych Bohem*; a potom
dodava: ,,Co je vlastniho véricimu?
Pripodobnit se v této plné jistoté
smyslu slov Pisma, a neodvazovat se
nic odebrat nebo pridat.“[165] Svaty
Benedikt ve své Reholi odkazuje na
Pismo jako na ,,nespravnéjsi normu
lidského Zivota.“[166] Svaty
FrantiSek z Assisi — piSe Tomas z
Celana - ,jakmile uslySel, Ze Kristovi
ucednici nemaji vlastnit ani zlato, ani
stribro, ani penize, ani nosit mosnu,
ani chléb, ani hul na cestu, ani
opanky, ani dveé tuniky... ihned



zajasal v Duchu svatém a zvolal: Toto
chci, toto Zzadam, po tom touzim z
celého srdce!“[167] Svata Klara z
Assisi plné prejima zkuSenost
FrantiSkovu: ,,Zplsob Zivota v fadu
chudych sester — piSe — je tento:
zachovavat evangelium naseho Pana
JeZiSe Krista.“[168] Svaty Dominik
Guzman se pak ,vSude projevoval
jako muZ evangelia, ve slovech i
skutcich“[169] a takovymi chtél mit
také bratry kazatele, ,,muZi
evangelia“.[170] Svata Terezie
JeZiSova, ktera ve svych spisech
nestale uziva biblické obrazy, aby
vysvétlila svou mystickou zkuSenost,
pripomind, Ze Jezis sdm zjevuje, Ze
,vSechno zlo na svété zavisi na tom,
Ze se neznd jasné pravda Pisma
svatého.“[171] Svata Terezie od
ditéte JeZiSe objevuje Lasku jako své
osobni povolani pri zkoumani Pisma,
zejména ve 12. a13. kapitole prvniho
listu Korintantim[172]; a tatazZ
karmelitka, ucitelka cirkve popisuje
ptvab Pisma takto: ,Jakmile se



podivam do evangelia, ihned dycham
vlni JeZiSova Zivota a vim, kam mam
bézet.“[173] Kazdy svétec
predstavuje jakysi paprsek svétla,
ktery proudi z BoZiho Slova: myslime
tak na svatého Ignace z Loyoly pri
jeho hledani pravdy a duchovnim
rozliSovani; svatého Jana Boska v
jeho nadSeni pro vychovu mladeze;
svatého Jana Maria Vianneye a jeho
pojeti velikosti knézstvi jakoZto daru
a poslani; svatého Pia z Pietrelciny,
ktery byl nastrojem bozského
milosrdenstvi; svatého Josemaria
Escriva a jeho kazani o vSeobecném
povolani ke svatosti; blahoslavenou
Terezu z Kalkaty, misionarku Bozi
lasky k tém poslednim, az k
mucednikiim nacismu a komunismu,
predstavovanych na jedné strané
svatou Terezil Benediktou od KriZe
(Edith Stein), bosou karmelitkou, a
na druhé strané bl. Aloisem
Stepinacem, zahrebskym
arcibiskupem a kardinalem.



49. Svatost ve vztahu k BoZimu Slovu
se tak urcitym zptsobem zapisuje do
prorocké tradice, v niz BoZi Slovo
prijima do sluzby samotny prorokav
Zivot. V tomto smyslu svatost cirkve
predstavuje hermeneutiku Pisma, od
které nikdo nemiiZe odhliZet. Duch
svaty, ktery inspiroval svatopisce, je
tentyz, ktery inspiruje svaté, aby dali
Zivot evangeliu. Vstoupit od jejich
Skoly je bezpecna cesta pro péstovani
Zivé a ucinné hermeneutiky BoZiho
Slova.

O tomto svazku mezi BoZim Slovem a
svatosti se nam dostalo primého
svédectvi béhem XII. zasedani
synody, kdyZ 12. Fijna na nameésti sv.
Petra byli kanonizovani Ctyri novi
svati: knéz Kajetan Errico, zakladatel
kongregace Misionaia Nejsv. Srdci
JeziSe a Marie; matka Maria
Bernarda Biitler, narozena ve
Svycarsku a misionarka v Ekvadoru
a Kolumbii; sestra Alfonsa od
Neposkvrnéného Poceti, prvni



kanonizovana svétice Indie; mlada
ekvadorska laicka Narcisa od JeZiSe
Martillo Moran. Svym zivotem vydali
svédectvi svétu a cirkvi o nepomijivé
plodnosti Kristova evangelia. Prosme
Pana, aby na primluvu téchto
svatych, kanonizovanych prave ve
dnech zasedani synody o BoZim
Slovu, byl nas zivot onou ,dobrou
ptdou“, na kterou bude boZsky
Rozsévac sit Slovo, aby v nas prineslo
plody svatosti, ,tficetinasobné,
Sedesatinasobné, stonasobné“ (Mk
4,20).

DRUHA CAST: VERBUM IN
ECCLESIA

»,Vsem, kdo ho prijali, dal moc stdt se
BoZimi détmi.“ (Jan 1,12)

BOZi SLOVO A CIRKEV

50. Pan prondsi svoje Slovo, aby bylo
prijato témi, kteri byli praveé ,skrze“
toto Slovo stvoreni. , PriSel mezi
své“ (Jan 1,11); toto Slovo nam tedy



neni piivodné cizi a stvoreni bylo
chténé v divérném spojeni s Zivotem
BoZim. Prolog Ctvrtého evangelia nas
stavi také pred odmitnuti bozského
Slova témi ,,svymi“, ktefi ,,ho
neprijali“ (Jan 1,11). Neprijmout jej,
znamend nenaslouchat jeho hlasu,
nepripodobnit se Logu. AvSak tam,
kde se Clovék i pres svoji krehkost a
hfiSnost uprimné otevre k setkani s
Kristem, za¢ind radikalni proména:
»,vSem, kdo ho prijali, dal moc stat se
BoZzimi détmi“ (Jan 1,12). Pfijmout
Slovo znamena nechat se Jim utvaret,
a tak byt moci Ducha svatého
pripodobnéni Kristu,
sjednorozenému Synu, ktery prichazi
od Otce“ (srov. Jan 1,14). Je to pocatek
noveého stvoreni, rodi se nové
stvoreni, novy lid. Ti kdo véri, tedy ti,
kdo ziji poslusnost viry, ,,se zrodili z
Boha“ (Jan 1,13), dostali ucast na
bozském Zivoté: synové v Synu (srov.
Gal 4,5-6; Rim 8). Svaty Augustin
komentuje tuto pasaz Janova
evangelia a rika sugestivné: ,skrze



Slovo jsi byl stvoren, ale je nutneé,
abys byl skrze Slovo pretvoren.“[174]
Tady vidime tvar cirkve, jeZ se rysuje
jako realita definovana prijetim
BoZiho Slova, které se stalo télem a
prislopostavit sviij pribytek mezi nds
(srov. Jan 1,14). Tento pribytek Bozi
mezi lidmi, tato Sekina (srov. Ex 26,1),
predobrazend ve Starém zakoné, se
nyni naplnuje definitivni pritomnosti
Boha s lidmi v Kristu.

Soucasnost Krista v Zivoté cirkve 51.
Vztah mezi Kristem, Slovem Otce a
cirkvi nemizZe byt pochopen v
kategoriich pouhé minulosti, nybrz
jde o Zivotny vztah, do kterého je
kazdy vérici povolan osobné
vstoupit. Mluvime totiZ o pritomnosti
BoZiho Slova dnes u nas: ,Hle, ja
jsem s vami po vSechny dny, aZ do
konce svéta“ (Mt 28,20). PapeZ Jan
Pavel II. prohlasil: ,Pfitomnost Krista
v kazdém Clovéku a v kazdé dobé se
uskutecniuje v jeho mystickém téle, tj.
v cirkvi. Proto Pan slibil svym



utednikim Ducha sv., ktery by jim
pripominal a umoznoval pochopit
jeho prikazani (srov. Jan 14,26) a jenz
by byl principem davajicim povstat
novému Zivotu ve svété (srov. Jan
3,5-8; Rim 8,1-13).“[175] Dei Verbum
vyjadfuje toto tajemstvi biblickymi
terminy snubniho dialogu: ,,A tak
Biih, ktery kdysi promluvil,
neprestava mluvit se Snoubenkou
svého milovaného Syna a Duch svaty,
skrze kterého zazniva zZivy hlas
evangelia v cirkvi a skrze ni ve svété,
uvadi vérici do veskeré pravdy a
pisobi, aby v nich Kristovo slovo
prebyvalo v celém svém bohatstvi
(srov. Kol 3,16).“[176]

Snoubenka Kristova, ucitelka
naslouchani opakuje i dnes s virou:
,2mluv, 6 Pane, tva cirkev ti
nasloucha.“[177] Nikoli ndhodou
zaCina dogmaticka konstituce Dei
Verbum slovy: ,,Posvatny sném
naslouchd BoZimu slovu se zboZnou
uctou a hlasa je s plnou



davérou...“[178] Jde vlastné o
dynamickou definici Zivota cirkve:
»Témito slovy koncil ukazuje urcujici
aspekt cirkve, ktera je spoleCenstvim,
jeZ nasloucha Bozimu Slovu a hlasa
ho. Cirkev nezije sama ze sebe, nybrz
z evangelia a z evangelia vZdy a
znovu odecita orientaci svého
putovani. To je vysvétlivka, kterou
musi kazdy krestan pfijmout a
aplikovat na sebe: jenom ten, kdo v
prvni fadé naslouchd Slovu, miiZe se
potom stat jeho hlasatelem.“[179] V
hlasaném a slySeném BoZim Slovu a
ve svatostech Jezis rika dnes, tady a
nyni kazdému: ,,ja jsem tviij, daruj mi
sebe; aby jej ¢lovék mohl prijmout,
odpovédét a Fici: ja jsem tvij.“[180]
Cirkev je prostredim, ve kterém
muZeme skrze milost ucinit
zkuSenost toho, co podava prolog
svatého Jana: ,,vSem, kdo ho prijali,
dal moc stat se BoZimi détmi“ (Jan
1,12).



PRIVILEGOVANYM MISTEM BOZIHO
SLOVA JE LITURGIE

BoZi Slovo v posvatné liturgii 52. Je-li
cirkev chdpéna jako ,,diim
Slova,“[181] je tfeba vénovat
pozornost pfedevsim posvatné
liturgii. Ta je privilegovanym
mistem, ve kterém Bih mluvi k ndm
v pritomnosti naseho zivota. Liturgie
je totiZ Blih, ktery mluvi ke svému
lidu dnes a ktery nasloucha i
odpovida. Kazdy liturgicky ukon je
svou povahou poplatny Pismu
svatému. Jak pravi Sacrosanctum
concilium ,Mimoradny vyznam ma
pri slaveni liturgie Pismo svaté. Z
ného jsou vybrana Cteni, ktera se
vykladaji v homilii, a Zalmy, které se
zpivaji. Z jeho inspirace a podnétl se
zrodily liturgické modlitby, orace a
hymny; z ného dostavaji liturgické
ukony a znameni sviij vyznam.“[182]
Tim vice je tfeba fici, Ze sdm Kristus
»j€ pritomen ve svém sloveé: to mluvi
on, kdyz se v cirkvi predcita Pismo



svaté.“[183] ,Liturgické slaveni je
ustavicnym, plnym a ucinnym
hlasanim BoZiho slova. Proto je slovo
BoZi neustale hlasané v liturgii stale
zivé a ufinné moci Ducha svatého, a
projevuje se ¢inorodou laskou Otce,
kterd nikdy neprestava pisobit na
vSechny lidi.“[184] Cirkev totiZ vZdy
vykazovala védomi, Ze v liturgickém
ukonu je BoZi slovo provazeno
vnitinim ukonem Ducha svatého,
ktery mu umoziuje plsobit v srdcich
vericich. Diky Utésiteli se totiZ Bozi
Slovo stava zakladem liturgického
ukonu, normou a oporou celého
Zivota. Plsobeni Ducha svatého...
kazdému vklada do srdce vSechno, co
je feCeno pri hlasani Boziho slova
celému shromazdéni véricich,
upevnuje jednotu vSech a favorizuje
také riznost charismat a zhodnocuje
jejich rozmanité ptisobeni.“[185] Je
tedy zapotrebi porozumét podstatné
hodnoté liturgického konani a Zit jej,
aby bylo mozZné chapat BoZi Slovo. V
jistém smyslu hermeneutika viry viici



Pismu svatému ma mit jako opérny
bod liturgii, kde je BoZi Slovo slaveno
jako aktualni a Zivé slovo: ,cirkev si
vérné v liturgii zachovava onen
zplsob cetby a vykladu posvatnych
Pisem, kterym ji sdm Kristus,
pocinaje ,dneskem* svoji udalosti,
vybizi zkoumat vSechna Pisma.“[186]

Takto se ukazuje také moudra
pedagogie cirkve, ktera hlasa a slysi
Pismo svaté v rytmu liturgického
roku. Toto rozprostreni BoZiho Slova
v Case nastava zejména v
eucharistické slavnosti a v liturgii
hodin. Stredem vSeho je velikonocni
tajemstvi, s nimzZ se poji vSechna
tajemstvi Krista a déjin spasy, ktera
se uskutecCnuji svatostneé: ,Kdyz tak
slavi jednotliva tajemstvi vykoupeni,
otvira véricim bohatstvi mocnych
¢ind a zasluh Pana, takZe je neustdle
v jistém smyslu zpritomnuje, aby se s
nimi vérici setkavali a aby z nich
Cerpali spasonosnou milost.“[187]
Povzbuzuji proto pastyre cirkve a



pastoracni asistenty, aby svym
ptsobenim prispéli k tomu, aby
vSichni vérici byli vedeni k zakouSeni
hlubokého smyslu BoZiho Slova, jez
se béhem roku podava v liturgii a
ukazuje nam zakladni tajemstvi nasi
viry. Na tom zavisi také spravny
pristup k Pismu svatému.

Pismo svaté a svatost 53. Biskupska
synoda pfi uvazovani o tématu
hodnoty liturgie pro chapani BoZiho
Slova podtrhla také vztah mezi
Pismem svatym a svatostnymi ukony.
Je vice neZ vhodné prohloubit svazek
mezi Slovem a svatosti jak v
pastoracni ¢innosti cirkve, tak v
teologickém badani.[188]
»,Bohosluzba slova je urcujicim
prvkem pri slaveni jakékoli svatosti
cirkve.“[189] Nicméné, v pastoracni
praxi si tohoto svazku vérici nejsou
vzdycky védomi a chapou ji jako
celek gesta a slova. ,Ukolem knéZi a
jahnii, zvlasté kdyz udéluji svatosti, je
objasnovat jednotu, kterou tvofi Bozi



slovo a svatosti ve sluzbé
cirkve.“[190] Ve vztahu mezi Slovem
a svatostnym gestem se skrze
performativni charakter samotného
Slova v liturgické formé ukazuje
jednani Boha v déjinach. V déjinach
spasy totiZ neexistuje separace mezi
tim, co Bhrikd a kond; samo jeho
Slovo se prezentuje jako Zivé a
ucinné (srov. Zid 4,12), jak ostatné
naznacuje samotny vyznam
hebrejského vyrazu dabar. Zaroven
jsme v liturgickém konani postaveni
pred Jeho Slovo, které uskutecriuje
to, co rika. Vychova Boziho lidu k
objevovani performativniho
charakteru Boziho Slova v liturgii
pomaha chapat Bozi jednani v
déjinach spasy i ve vlastnim Zivoté.

Slovo BoZi a eucharistie 54.
VSeobecné pojaty vztah Slova a
svatosti nabyva hlubsiho vyznamu v
souvislosti s eucharistickym
slavenim. Vnitfni jednota mezi
Slovem a eucharistii je zakorenéna



ve svédectvi Pisma (srov. Jan 6; Lk
24), dosvédcena cirkevnimi otci a
znovu potvrzena Druhym
vatikanskym koncilem.[191] Mame v
této souvislosti na mysli velkou
JeZiSovu promluvu o chlebu Zivota v
Kafarnaumské synagoze (srov. Jan
6,22-69), jejimZ pozadim je porovnani
MojZiSe a JeziSe, tedy toho, kdo
mluvil s Bohem tvari v tvar, a toho,
kdo zjevil Boha (Jan 1,18). Promluva
o chlebu totiZ poukazuje na dar BoZi,
ktery dal lidu na pousti Mojzi$ v
podobé many a kterym je vlastné
Tora, slovo BoZi, jez dava Zivot (srov.
Z1119; Pr 9,5). Jezi3 napliiuje davny
predobraz v sobé samém: ,,chléb Bozi
je ten, ktery sestupuje z nebe a dava
Zivot svétu“ (Jan 6,33); ,,Ja jsem chléb
Zivota“ (Jan 6,35). ,,Zakon se zosobnil.
V setkani s JeziSem se takrikajic
Zivime samotnym Zivym Bohem,
opravdu jime chléb z nebe.“[192] V
promluvé z Kafarnaum se
prohlubuje Jandv prolog: tam se
Logos stava télem, zde se télo stava



chlebem danym za Zivot svéta (Jan
6,51). JeZis tak narazi na dar sebe
sameého v tajemstvi kfize a potvrzuje
vyrokem o své krvi, dané za ndpoj
(Jan 6,53). Tak se v tajemstvi
eucharistie ukazuje, co je pravou
manou, pravym chlebem z nebe: je to
Logos Boha, ktery se stal télem, a dal
sebe sama za nds ve velikono¢nim
tajemstvi.

LukaSovo vypravéni o Emauzskych
uCednicich nam umoznuje dalsi
reflexi o pojitku mezi slySenim Slova
a lamanim chleba (srov. Lk 24,13-35).
Jezi$ jim vychdazi vstric den po
soboté, nasloucha slovlim jejich
zklamané nadéje a stava se jejich
druhem na cesté, ,a vykladal jim, co
se ve vSech C¢astech Pisma na néj
vztahuje“ (Lk 24,27). Spolu s timto
pocestnym, ktery se necekané stava
davérnikem jejich Zivota, zac¢inaji se
oba ucednici na Pismo divat nové. Co
se stalo pred nékolika dny, uz se
nejevi jako nezdar, ale jako naplnéni



a novy pocatek. LukasSovo
evangelium nam rika, Ze ,,jim cosi
zadrzovalo o¢i, takZe ho
nepoznali“ (Lk 24,16). JeZiSova
pritomnost nejprve skrze slova a
potom gestem lamani chleba
umoznila u¢ednikim, aby Ho
poznali, a mohli tak nové pocitit to,
co predtim prozivali spolu s nim:
»,C0Z nam nehorelo srdce, kdyZ k nam
na cesté mluvil a odhaloval smysl
Pisma“ (Lk 24,32).

55. Z tohoto vypravéni vysvita, jak
samotné Pismo usmeérnuje chapani
svého nerozlucitelného spojeni s
eucharistii. ,,Je proto tfeba mit stale
na pameéti, Ze slovo Bozi, které cirkev
Cte a hlasa v liturgii, urcitym
zplsobem privadi ke svému cili, k
obéti smlouvy a k hostiné milosti, tj.
eucharistii.“[193] Slovo a eucharistie
patfi vnitiné natolik k sobé, Ze
jednomu bez druhého nelze
porozumét: Slovo BoZi se stava
svatostnym télem v udalosti



eucharistie. Eucharistie nas otevira
pro chapani Pisma svatého, tak jako
Pismo svaté osvécuje a vysvétluje
eucharistické tajemstvi. Bez uznani
realné pritomnosti Pana v eucharistii
by porozumeéni Pismu zstalo
nedotazené. ,Bozimu slovu a
eucharistickému tajemstvi proto
cirkev vzdycky a vSude projevovala a
uloZila projevovat stejnou uctu, byt
ne stejnym kultem. Pohnuta
prikladem svého zakladatele, nikdy
neprestala slavit velikono¢ni
tajemstvi, shromazdovat se k Cetbé
»,vSech Pisem, ktera se néj

vztahuji“ (Lk 24,27) a aktualizovat
pamatku Pané a svatosti, dilo
spasy.“[194] Sakramentalnost Slova
56. Znovu objeveni performativni
povahy BoZziho Slova ve svatostném
kondani a prohloubeni vztahu mezi
Slovem a eucharistii, nas privadi k
dal$imu vyznamnému tématu, které
vyslo najevo béhem zasedani synody
a tyka se svdtostnosti Slova.[195] Je
uziteéné v této souvislosti zminit, zZe



papez Jan Pavel II. mluvil o
wsakramentdlnim charakteru
zjeveni,“ predevsim o ,,znameni
eucharistie, kde neoddélitelna
jednota mezi véci a jejim vyznamem
dovoluje postihnout hlubiny
tajemstvi.“[196] Z toho chapeme, Ze
pocatkem sakramentality Slova je
praveé tajemstvi vtéleni: ,Slovo se
stalo télem* (Jan 1,14), realita
zjeveného tajemstvi se ndm nabizi v
»téle“ Syna. BoZi Slovo se tak stava
vnimatelné virou skrze ,znameni*
slov a lidskych gest. Vira tedy
rozpoznava BoZi Slovo prijetim gest a
slov, jimiZ se ndm Samo prezentuje.
Sakramentalni horizont zjeveni tedy
ukazuje déjinné spasonosnou
modalitu, kterou BoZi Slovo vstupuje
do Casu a prostoru, stava se
partnerem clovéka, povolaného
prijmout jeho dar ve vire.

Sakramentalnost Slova lze chapat v
analogii k realné pritomnosti Krista
pod zptsobami proménéného chleba



a vina.[197] Pristoupenim k oltari a
ucasti na eucharistické hostiné
mame skutecnou ucast na téle a krvi
Kristové. Hlasani Boziho Slova v
bohosluzbé, jak pripomina koncilni
nauka, zahrnuje uznani, zZe je
pritomen sam Kristus a obraci se na
nas,[198] aby byl prijat. O postoji,
ktery je tfeba zaujimat jak vaci
eucharistii, tak BoZimu Slovu, pravi
Origenes: ,Cteme svata Pisma.
Myslim, Ze evangelium je Kristovym
télem; myslim, Ze svata Pisma jsou
jeho ucenim. A kdyzZ rika: Kdo nebude
jist mé télo a pit mou krev (Jan 6,53),
tfebaZe tato slova lze vztahovat také
k eucharistickému tajemstvi, presto
je Kristovo télo a krev opravdu
slovem Pisma, je uCenim Boha. KdyzZ
pristupujeme k eucharistickému
tajemstvi a kousek nam upadne na
zem, jsme vyvedeni z miry. A kdyz
naslouchame Bozimu Slovu, je ndm
do usi vlévano Bozi Slovo, Kristovo
télo a krev, a my premyslime o
nécem jiném, jak velikému nebezpeci



se tak vystavujeme?“[199] Kristus,
realné pritomny ve zplsobach
chleba a vina, je pritomen analogicky
takeé ve slové pronaseném v liturgii.
Prohloubeni smyslu sakramentality
BoZiho Slova miiZe tedy usnadnit
ucelengjsi porozuméni mystériu
zjeveni v ,Cinech a slovech, které
navzajem vnitrné souviseji,[200] ku
prospéchu duchovniho Zivota
véricich i pastoraéniho ptsobeni
cirkve.

Pismo svaté a lekcionar 57.
Zdlraznénim spojitosti mezi Slovem
a eucharistii chtéla synoda pravem
poukazat také na nékteré aspekty
slaveni, jez patfi ke sluzbé Slovu. Rad
bych odkazal predevSim na
dtlezitost lekcionate. Reforma
prijatd Druhym vatikdnskym
koncilem[201] pfinesla své plody ve
vétSi dostupnosti Pisma svatého,
které je v hojnosti nabizeno zejména
v nedélni liturgii. Nynéjsi struktura,
kromé toho, Ze Casto prezentuje



vvvvvv

chapani jednoty boZského planu,
prostrednictvim korelace mezi
¢tenimi ze Starého a Nového zakona,
ktera ,je soustredéna v Kristu a jeho
velikono¢nim tajemstvi“.[202]
Nékteré tézkosti, které pretrvavaji v
chapéani vztahll mezi ¢tenimi obou
Zakond, je treba chéapat ve svétle
kanonického vykladu, totiZ ve vnitini
jednoté celé Bible. Tam kde se to
ukazuje nezbytnym, mohou
kompetentni autority vydat prirucky,
usnadnujici chapani vztahu mezi
Ctenimi, ktera podava lekcionar a
ktera musi byt v liturgickém
shromazdéni ¢tena v uplnosti podle
poZadavkd denni liturgie. Eventualni
jiné problémy a tézkosti je treba
oznamit Kongregaci pro bohosluzbu
a svatosti.

Kromé toho nesmime zapominat, Ze
nynéjsi lekciondar latinského ritu ma
také vyznam ekumenicky, nebot je
pouzivan a cenén také konfesemi,



které dosud nemaji pIlné spoleCenstvi
s katolickou cirkvi. OdliSnym
zplsobem je problém lekcionare
kladen ve vychodnich liturgiich
katolické cirkve, po nichz synoda
pozaduje, aby ,,byl smérodatné vzat v
potaz“[203] podle tradic a
kompetenci vlastnich cirkvimsui
iuris a také tady s ohledem na
ekumenicky kontext.

Hlasdani Slova a sluzba lektordtu 58.
JiZ na synodé o eucharistii byla
pozadovana vétsi peclivost pri
hlasani Boziho Slova.[204] Zatimco
evangelium je, jak znamo, pronaseno
knézem nebo jdhnem, jsou prvni a
druhé Cteni v latinské tradici Ctena
povérenym lektorem, muzem nebo
Zenou. Zde bych chtél dat hlas
synodalnim otclim, ktefi i pti této
piileZitosti zd@iraznili nezbytnost
poskytovat odpovidajici formaci[205]
pro plnéni munus (poslani) lektora
pri liturgickém slaveni[206] a
zejména sluzbeé lektora, ktery je v



latinském ritu sluzbou laikd. Je
nezbytné, aby lektori povéreni touto
sluzbou, 1 kdyZ nebyli primo
ustanoveni, byli opravdu vhodni a
zavazne pripraveni. Tato priprava
musi byt jak biblicka a liturgicka, tak
technicka: ,biblicka formace musi
lektory ucit zarazovat ¢teni do jejich
kontextu a chapat jadro zveésti
zjevené ve svétle viry. Liturgicka
formace musi proptjcovat lektorm
urcitou snadnost pri vnimani smyslu
a struktury liturgie Slova a motivace
vztahu mezi liturgii Slova a liturgii
eucharistickou. Technickd priprava
musi lektory stale vice uvadét do
umeéni prednaset publiku uvolnéné a
za pomoci modernich zesilovacich
prostiredki.“[207] DiileZitost homilie
59. ,,0dliSné jsou ukoly a poslani,
které kazdému nalezeji ve vztahu k
BoZimu Slovu: vérici mu maji
naslouchat a meditovat je; jeho
vyklad vSak prislusi pouze tém, kteri
na zakladé svatostného svéceni maji
poslani ucit nebo tém, ktefi jsou



plnénim této sluzby povéreni,“[208]
to znamena biskupové, knézi a jahni.
Proto je pochopitelnd pozornost,
ktera byla na synodé prikladana
tématu homilie. JiZ v aposStolské
posynodalni exhortaciSacramentum
caritatis jsem zminil, Ze ,,v souvislosti
s dlirazem na BoZi slovo je nutno
zkvalitnit uroven homilie. I ona je
ydaleZitym liturgickym prvkem*.
Jejim ukolem je napomahat
pInéjSimu porozumeéni a lepsi
ucinnosti Boziho slova v Zivoté
véricich.”[209] Homilie vskutku
predstavuje aktualizaci biblického
poselstvi zplisobem, ktery véricitho
privadi k objevu pritomnosti a
ucinnosti Boziho slova v dneSku
vlastniho zivota. Musi vést k
porozumeéni tajemstvi, které slavi,
vybizet k misii a disponovat
shromazdéni k vyznani viry,
primluvné modlitbé a eucharistické
liturgii. Tém, kteri jsou zvlastni
sluzbou povéreni kazat, ma pak tento
ukol opravdu leZet na srdci. Je tfeba



se vyhybat homiliim rozvla¢nym a
abstraktnim, které zatemnuji
jednoduchost Boziho slova, jakoz i
odbockam, které zaméruji pozornost
spiSe na kazatele neZ na jadro
evangelniho poselstvi. Je tfeba, aby
véricim bylo zrejmé, Ze kazateli lezi
na srdci ukazovat Krista, ktery ma
byt sttedem homilie. K tomu je
zapottebi, aby kazatelé byli v
divérném a ustaviéném kontaktu s
posvatnym textem;[210] pripravovali
homilii meditaci a modlitbou, aby
kazali presvédcive a prociténé.
Synodalni shromazdéni vybizelo k
tomu, aby byly kladeny nasledujict
otazky: “O Cem vypovidaji pronesena
Cteni? Co rikaji mné osobné? Co mam
Fici spoleCenstvi s ohledem na
konkrétni situaci?”[211] Kazatel se
ma “jako prvni nechat interpelovat
BoZim Slovem, které zvéstuje,”[212]
protoze, jak pravi svaty Augustin: “Je
nepochybné neplodné, kdyZ kazatel
kaze Boziho Slovo navenek a
nenasloucha mu ve svém



nitru.”[213] Je tfeba vénovat
pozornost zejména nedélnim
homiliim a slavnostem, ale netreba
opomijet ani béhem tydne mSe cum
populo a pokud mozno nabizet
kratké reflexe, prizptsobené situaci a
pomahat tak véricim prijimat a ¢init
plodnym slySené BoZi Slovo.

Vhodnost homiletického direktoria 60.
Kazat adekvatné s odkazem na
lekcionar je opravdové uméni, ktere
je treba péstovat. Proto v souvislosti s
tim, co pozadovala predchozi synoda,
[214] Zadam kompetentni autority,
aby vzhledem k Eucharistickému
kompendiu[215] pomysleli také na
vhodné prostredky a prirucky, které
by pomahali jednotlivym povérenym
sluZzebnikiim lépe plnit jejich ukol,
jako napr. Homiletické direktorium,
které by kazatelim mohlo
poskytovat uziteCnou pomoc pri
pripravé a plnéni jejich sluzby. Svaty
Jeronym pripomina, Ze kdzani musi
byt potom doprovazeno také



svédectvim vlastniho zZivota: “Tvé
skutky at neprotireci tvym sloviim,
aby se nestalo, Ze ti béhem tvého
kazani v kostele nékdo namitne:
»ProcC tedy pravé ty tak nejednas?«...
V Kristové knézi musi se mySleni a
slovo musi shodovat.”[216] BoZi
Slovo, Smireni a Pomazani
nemocnych 61. Ackoli ma ve vztahu
mezi BoZim Slovem a svatostmi
nepochybné ustredni postaveni
eucharistie, prresto je dobré zdlraznit
vyznam Pisma svatého také v dalSich
svatostech, zejména ve svatosti
pomazani nemocnych. Casto byva
odkaz na Pismo svaté v téchto
svatostech prehlizen. Je vSak
nezbytné, aby mu v nich byl dan
patricny prostor. Nikdy totiZ nelze
opominout, Ze “BoZi Slovo je slovem
smifeni, protoZe v ném Blih smifuje
se sebou vSechno (srov. 2 Kor 5,18-20;
Ef1,10). Milosrdné odpusténi Boha,
vtéleného v JeZisi, hriSnika
pozvedda.”[217] Slovo Bozi, “osvécuje
vériciho, aby poznal svoje hrichy,



vola ho k obraceni a vléva mu
divéru v BoZi milosrdenstvi.”[218]
Aby se prohloubila smirnad moc
BoZiho Slova, doporucuje se, aby se
kajicnik pripravil na zpovéd za
pomoci vhodného uryvku Pisma
svatého a mohl zacit zpovéd Ctenim a
nebo slySenim néjaké biblické vyzvy
podle toho, co stanovi vlastni obrad.
Pri vyznani litosti je pak dobré, aby
kajicnik pouzil ,,formuli sloZenou z
vyrokl Pisma svatého”[219]
stanovenou obradem. Je dobré, aby
se ve zvlastnich dobach béhem roku,
anebo pokud se to jevi jako vhodné,
konala pokud mozno individualni
zpoveéd v ramci kajicnych poboznosti,
jak to stanovuje obrad pfi
respektovani riiznych liturgickych
tradic, v nichZ lze za pouZiti
vhodnych Cteni dat vétsi prostor
bohosluzbé Slova.

Také pokud jde o svatost pomazani
nemocnych, netfeba zapominat, Ze
»uzdravujici sila Boziho Slova je



Zivou vyzvou k neustalé osobni
konverzi v posluchaci
samotném.“[220]Pismo svaté
obsahuje Cetné pasaze plné utéchy,
podpory a 1écivé sily, které vychazeji
z Boziho zasahu. Pfedevsim je treba
pamatovat na JeziSovu blizkost
trpicim a na to, Ze On sam vzal na
sebe nase bolesti, trpél z lasky k
Clovéku a daroval tak smysl nemoci a
smrti. Je dobré, kdyzZ se ve farnostech
a zejména v nemocnicich podle
okolnosti pravidelné vysluhuje
svatost nemocnych spole¢né. Pri
téchto prilezitostech at je dan Siroky
prostor bohosluzbé slova, a
nemocnym at je poskytovana pomoc
Zit s virou vlastni stav utrpeni ve
sjednoceni s vykupnou obéti Krista,
jeZ ndas osvobozuje od zla.

BoZi Slovo a liturgie hodin 62. Mezi
formy modlitby, které vyzdvihuji
Pismo svaté, patri nepochybné
liturgie hodin. Synodalni otcové
prohlasili, Ze predstavuje



»privilegovanou formu slySeni
BoZiho Slova, protoZe uvadi vérici do
kontaktu s Pismem svatym a zZivou
tradici cirkve.“[221] V prvni radé je
tfeba zminit hlubokou teologickou a
cirkevni diistojnost této modlithy.
,11m, Ze cirkev vykonava v liturgii
hodin knézsky urad své Hlavy,
prinasi Bohu »bez prestani« (1 Sol
5,17) obét chvdly, tj. ovoce rti téch,
kteFi vyznévaji jeho jméno (srov. Zid
13,15). Tato modlitba je »hlasem jeho
neveésty, ktera promlouva ke svému
Zenichovi, ba jesté vice: je to
modlitba, kterou Kristus spolu se
svymi télem (tj. cirkvi) prednasi
Otci« (SC 84).“[222] Druhy
vatikansky koncil k tomu prohlasil:
,Vsichni, kdo to konaji, plni jednak
povinnost cirkve a jednak maji podil
na vrcholné cti Kristovy Neveésty,
nebot kdyz Bohu vzdavaji chvalu,
stoji pted jeho trinem ve jménu
matky cirkve.“[223] V liturgii hodin
stejné jako ve verejné modlithé se
ukazuje krestansky ideal



posvécovani celého dne v rytmu
naslouchani BoZiho Slova a
modlitbou Zalmu, takze kazda
¢innost nachdazi svlij opérny bod ve
chvale prinasené Bohu.

Ti ktefi jsou svym Zivotnim stavem
povinovani recitovat liturgii hodin,
at Ziji vérné tento zavazek ku
prospéchu celé cirkve. Biskupoveé,
knézi a jahni aspirujici na knézstvi,
kteri obdrzeli od cirkve mandat
slavit liturgii hodin, maji povinnost
konat vSechny modlitby kazdy den.
[224] Pokud jde o zavaznost této
liturgie v katolickych cirkvich
vychodniho obradu sui iuris, je treba
sledovat to, co uvadi jejich vlastni
kanonické pravo.[225] Kromé toho
doporucuji komunitam zasvéceného
Zivota, aby byli skute¢né prikladem
ve slaveni liturgie hodin, aby mohli
byt opérnym bodem a inspiraci pro
duchovni zivot a pastoraci celé
cirkve.



Synoda pravem vyjadrila touhu, aby
se v lidu BoZim tento typ modlitby
vice roz8iril, zejména recitace chval a
nespor. Tento rozmach mezi véricimi
jenom zvétsi divérnost s Bozim
Slovem. Je treba zdlraznit také
hodnotu liturgie hodin stanovenou u
prvnich nesSpor nedéle a slavnosti,
zejmeéna v katolickych cirkvich
vychodniho obradu. Za tim ucelem
doporucuji, aby farnosti a reholni
komunity Sirili tuto modlitbu tam,
kde je to mozné, také s ucasti
véricich.

BoZi Slovo a Benedikcional 63. Také
pri uzivani Benedikcionalu je tfeba
vénovat pozornost prostoru
stanovenému pro Cetbu, naslouchani
a vysvétleni Boziho Slova kratkymi
povzbuzenimi. Gesta poZehnani v
pripadech, jez stanovi cirkev, a
pozadaji-li o né vérici, totiZ nejsou
izolovana, ale maji svijj vlastni vztah
k liturgickému Zivotu Boziho lidu. V
tomto smyslu pozehndni jakozto



pravé posvatné znameni ,,Cerpd svij
smysl a ucinnost hlasanim BoZiho
Slova.“[226] Proto je dilezité
vyuZzivat také tyto prilezitosti, aby
byly ve véricich roznécovany plamen
a Zizen po kazdého slovu, které
vychazi z BoZich ust (srov. Mt 4,4).

Konkrétni ukazatele a navrhy pro
liturgickou animaci 64. Poté co bylo
poukazano na nékolik zakladnich
prvkl vztahu mezi Liturgii a BoZim
Slovem, bych rad shrnul a zhodnotil
nékteré navrhy a ukazatele dané
synodalnimi otci za ucelem
usnadnovat v Bozim lidu stale vétsi
divérnost se Slovem BoZim v oblasti
liturgickych ukonti nebo s nimi
souvisejicich.

a) Bohosluzby slova 65. Synodalni
otcové pravem povzbudili vSechny
pastyte, aby ve spoleCenstvich, jez
jsou jim svéfena, prosazovali
bohosluzby slova.[227] Jde o
prednostni prileZitost setkani s



Panem. Proto tato praxe mizZe
prinést velky uZitek véricim a je
treba jej povazZovat za daleZzity prvek
liturgické pastorace. Tyto bohosluzby
maji znacny vyznam pri pripravé na
nedeélni eucharistii a davaji véricim
moznost vice proniknout do
bohatstvi lekcionare, rozjimat a
modlit se s Pismem svatym, zejména
v liturgickych obdobich adventu,
vanoc, postniho a velikono¢niho
obdobi. Slaveni bohosluzby slova se
dale doporucuje v onéch
komunitach, v nichZ z nedostatku
knéZi nelze slavit eucharistickou obét
ve svatecnich dnech. V souvislosti s
ukazateli podanymi v apoStolské
exhortaci Sacramentum caritatis o
nedélnich shromazdénich, které
postradaji knéze,[228] doporucuji,
aby byla kompetentnimi autoritami
vypracovana obradni direktoria s
uvazenim zkusSenosti mistnich cirkvi.
Takto pak budou v téchto situacich
uprednostiiovany bohosluzby slova,
které zivi viru véricich, ale vyhnou se



jejich zaménovani za eucharistickou
bohosluzbu; ,spiSe by to mély byt
privilegované okamziky modlitby k
Bohu za to, aby poslal svaté knéze
podle svého srdce.“[229]

Synodalni otcové dale doporucili
slavit Bozi Slovo také u prilezitosti
pouti, zvlastnich svatkd, lidovych
misii, duchovnich obnov a zvlastnich
dnd pokdani, od¢inéni a odpusténi.
Pokud jde o rlizné formy lidové
zboznosti, pak prestoZe nejde o
liturgické ukony a nemaji byt
zameénovany za liturgii, je dobré, aby
se inspirovaly a zvlasté aby daly
odpovidajici prostor Cetbé a
naslouchani Boziho Slova, nebot ,v
biblickém slovu najde lidova
zboZnost nevycCerpatelny zdroj
inspirace, neprekonatelné vzory
modlitby a plodné tématické
nabidky.“[230] b) Slovo a ticho 66. V
nemalo vystoupenich kladli
synodalni otcové dliraz na hodnotu
ticha ve vztahu k Bozimu Slovu a k



jeho recepci v Zivoté véricich.[231]
Slovo totiZ mlZe byt proneseno a
slySeno jediné v tichu, vnéjsim i
vnitfnim. NaSe doba neprivileguje
usebranost a nékdy lze nabyt dojmu,
Ze existuje jakasi bazen odpoutat se,
byt jen na chvili, od prostredki
masové komunikace. Proto je dnes
nezbytné vychovavat Bozi lid k
hodnoté ticha. Znovu odhalit
ustredni postaveni Boziho Slova v
Zivoté cirkve, znamena také odhalit
znovu smysl usebranosti a vnitfniho
ztiSeni. Velka patristicka tradice nas
uci, Ze tajemstvi Krista se poji k
tichu[232] a pouze v ném muiiZe Slovo
nalézt pribytek v nas, jako tomu bylo
u Marie, jeZ je neoddélitelné Zenou
Slova a ticha. NaSe liturgie maji toto
autentické naslouchani usnadnovat:
Verbo crescente, verba deficiunt.[233]

Tato hodnota se odrazi zejména v
liturgii Slova, jeZz ,,ma byt slavena
zplsobem, ktery by usnadrioval
meditaci.“[234] Ticho je zamysSleno a



ma byt chapano ,jako soucast
slaveni“.[235] Proto vybizim pastyre,
aby povzbuzovali chvile usebranosti,
jejichZ prostfednictvim je s pomoci
Ducha svatého prijimano srdcem
BoZi Slovo.

¢) Slavnostni hldsani BoZiho Slova 67.
DalSi navrh, ktery vzeSel ze synody,
spociva v oslavovani zejména pri
dtlezitych liturgickych
prileZitostech, hlasani Slova, zejména
evangelia, pouZitim evangelidre,
neseného v procesi béhem uvodnich
obradl a potom neseného k ambénu
jAhnem nebo knézem, aby bylo
Cteno. Takto se pomaha BoZimu lidu
uznat, Ze ,Cteni evangelia tvori
vrchol samotné liturgie Slova.“[236]
Podle indikaci, obsazenych v
Pokynech k meSnim ¢tenim je dobré
docenit hlasani Boziho Slova zpévem,
zejména evangelia pri urcitych
slavnostech. Pozdrav, uvodni
pozdrav: ,Cteni z evangelia... (Lectio
sancti evangelii...)* a zavérecného



»SlySeli jsme Slovo BoZi (Verbum
Domini)“ by bylo dobré zpivat, aby
byla podtrZena dlleZitost toho, co se
Cte.[237] d) BoZi Slovo v krrestanském
chramu 68. Naslouchani Bozimu
Slovu mohou usnadnovat urcité
prostredky, které pomahaji véricim
zvysit pozornost a které proto
netreba prehlizet. Z tohoto hlediska
je nezbytné, aby v sakralnich
budovach nebyla zanedbavana
akustika pri respektovani
liturgickych a architektonickych
norem. ,Biskupové s odbornou
pomoci dbaji o to, aby pri stavbé
kostell bylo zohledniovano, Ze maji
byt vhodnym mistem pro hlasani
Slova, meditaci a slaveni eucharistie.
Posvatné prostory maji byt i mimo
liturgické konani vymluvné a
prezentovat tak krestanské
mysterium ve vztahu k BoZimu
Slovu.“[238]

Zv1astni pozornost patri amboné jako
mistu, odkud je hlasano BoZi Slovo.



Musi byt umisténa na viditelném
misté, ke kterému se spontanné
obraci pozornost véricich béhem
liturgie Slova. Je dobré, aby byla
fixni, tvorena socharskymi prvky v
estetické harmonii s oltdrem, aby tak
byl znazornén teologicky smysl
dvojiho stolu Slova a eucharistie. Od
ambony se pronaseji Cteni,
responsorialni zalm a velikonoc¢ni
chvalozpév a l1ze odtud kazat a
prednaset primluvy.[239]

Synodalni otcové kromé toho
navrhuji, aby v kostelech bylo také
Cestné misto, kde by bylo umisténo
Pismo svaté také mimo bohosluzbu.
[240] Je totiZ dobré, aby kniha
obsahujici BoZi Slovo zaujimala
viditelné a Cestné misto uvnitr
krestanského chramu, ale tak aby
nezastinovala ustredni postaveni, jez
nalezi svatostanku uchovavajicimu
Exkluzivita biblickych textii v liturgii
69. Synoda déle zddraznila to, co jiZ



bylo stanoveno takeé litugickou
normou cirkve,[242] Ze totiZcteni z
Pisma svatého nesmi byt nikdy
zastoupeno Cetbou jinych textit, i kdyz
by z pastora¢niho nebo duchovniho
hlediska mohly byt dllezZité: ,Zadny
text spirituality i literatury nemtze
dosdhnout hodnoty a bohatstvi, jeZ
jsou obsaZené v Pismu svatém, které
je Bozim Slovem.“[243] Jde o
starobylé ustanoveni cirkve, které je
tfeba zachovavat[244] V souvislosti s
nékterymi nesvary jiz papez Jan
Pavel II. poukdzal na potfebu nikdy
nenahrazovat Pismo svaté jinymi
Ctenimi.[245] Pfipominame, Ze také
Responsoridlni Zalm je BoZzi Slovo,
kterym odpoviddme na Pantiv hlas a
proto nesmi byt nahrazovan jinymi
texty a zaroven je velmi Zadouci, aby
mohl byt podavan zpivanou formou.

f) Biblicky inspirovany liturgicky zpév
70. Vzhledem k podtrZzeni hodnoty
BoZiho Slova béhem liturgického
slaveni je tfeba mit na pameéti také



zpév ve chvilich, které stanovuje
vlastni obrad, a upfednostrovat
zpévy jasné biblické inspirace, které
dovedou vyjadrit prostfednictvim
harmonického souladu slov a hudby
krasu BoZiho slova. V tomto smyslu
je dobré docenit ony pisné, které
nam predala tradice cirkve a které
toto kritérium respektuji. Myslim
zejména na daleZitost
gregorianského zpévu.[246] g)
Zvlastni ohled na nevidomé/neslySict
71. V tomto kontextu bych rad
zminil, Ze synoda doporucila, aby byl
bran zvlastni zretel na ty, ktefri v
dtsledku svého zdravotniho stavu
maji problém aktivneé se ucastnit
liturgie, jako napr. nevidomi a
neslysici. Vybizim tedy, aby
krestanské komunity, je-li to mozné,
opatfily patri¢né prostredky, kterymi
by se vyslo vstric bratfim a sestram,
které trpi touto téZzkosti, aby i jim
byla ddna moZnost mit Zivy kontakt s
Panovym Slovem.[247]



BOZi SLOVO V ZIVOTE CiRKVE

Setkani s BoZim Slovem v Pismu
svatém 72. Stejné jako je pravdou, Ze
liturgie je privilegovanym mistem
pro hlasani, slySeni a slaveni BoZiho
Slova, plati také, Ze toto setkani je
treba pripravovat v srdcich véricich
a predevsim oni sami by je méli
prohlubovat a osvojovat si je.
Krestansky Zivot totiZ podstatné
charakterizuje setkani s JeziSem
Kristem, ktery nas vola, abychom ho
nasledovali. Biskupska synoda proto
nékolikrat zdliraznila vyznam
pastorace v krestanskych
spolecenstvich, ktera jsou vlastnim
prostredim osobniho i komunitniho
setkani s BoZim Slovem, aby tak bylo
opravdu zdkladem naseho
duchovniho Zivota. Spolu s ostatnimi
synodalnimi otci vyjadruji hlubokeé
prani, aby se rozvinulo ,,nové obdobi
veétsi lasky k Pismu svatému u vSech
¢lent BoZiho lidu, aby se tak
rozjimavou a zaroven veérici Cetbou



prohloubil vztah k samotné JeziSoveé
0s0hé.“[248]

V déjinach cirkve nechybéji
doporuceni svatych o nezbytnosti
znéat Pismo, aby bylo mozZné rist v
lasce Kristové. Zvlast evidentni je to
u cirkevnich otcl. Svaty Jeronym,
velky ,,milovnik“ BoZiho Slova se
tazal: ,Jak by bylo moZné zit bez
znalosti Pisma, jehoZ
prostrednictvim je poznavan Kristus
sam, ktery je Zivotem véricich?“[249]
Byl si dobfe védom, Ze Bible je
nastrojem, ,kterym Biith denné
oslovuje vérici.“[250] Tento velky
znalec Pisma radi urozené Rimance
Leté ohledné vychovy jeji dcery:
»Zajisti, aby denné studovala néjakou
pasaz Pisma... Po modlitbhé at
nasleduje Cetba, a po Cethé
modlitba... At misto Sperkl a
hedvabnych Satl miluje boZska
Pisma.“[251] Pro nas plati to, co
svaty znalec Pisma napsal knézi
Nepotidnovi: ,Casto ¢ti boZska Pisma,



ba neodkladej svatou knihu nikdy z
rukou. Z ni se nauc, cemu mas
ucit.“[252] Podle prikladu velkého
svétce, ktery zasvétil sviij Zivot
studiu Bible a ktery daroval cirkvi
jeji latinsky preklad, takzvanou
Vulgatu, a vSech svatych cirkve, kteri
ucinili sttedem svého duchovniho
Zivota setkani s Kristem, obnovme
ndas zavazek prohloubit slovo, které
Bih daroval cirkvi. Tak bychom
mohli dosahnout ,,vysokou miru
bézného krestanského Zivota,“[253]
ktera se ustavicneé syti naslouchanim
BozZiho Slova, jak po tom volal papez
Jan Pavel II. na pocatku tretiho
tisicileti.

Biblicka animace pastoracni ¢innosti
73. Synoda vyzvala ke zvlastnimu
pastoracnimu nasazeni, aby bylo
zrejmé ustredni misto Boziho Slova v
cirkevnim zivoté, a doporucila
»rozsirovat »biblickou pastoraci«
nikoli v opozici k jinym pastoracnim
formam, ale jako biblickou animaci



veskeré pastorace.“[254] Nejde tedy o
néjaka dodatecna setkani ve farnosti
nebo v diecézi, ale o provéreni toho,
zda v obvyklych aktivitach naSich
krestanskych komunit ve farnostech,
sdruzenich a hnutich je skute¢né
bran zretel na osobni setkani s
Kristem, ktery se nam sdéluje ve
svém Slovu. V tomto smyslu,
ponévadz ,neznalost Pisma svatého
je neznalosti Krista,“[255] povede
biblicka animace veSkeré radné i
mimoradné pastorace k vétsSimu
poznani osoby Krista, Zjevitele
Otcova a plnosti bozského Zjeveni.

Vybizim proto pastyre a vérici, aby
brali v potaz dileZitost biblické
animace. Bude to také nejlepsi
zplsob, jak Celit nékterym
pastora¢nim problémuam, které se
vynorily béhem zasedani synody a
které souviseji napf. s expanzi sekt,
které Siri znetvorené a uceloveé
vyklady Pisma svatého. Tam kde
vérici nejsou formovani k poznavani



Bible podle viry cirkve na zakladé
Zivé tradice, vznika skutecné jakési
pastoracni prazdno, ve kterém
mohou sekty najit urodnou ptdu, do
niz zapusti koreny. Proto je nutné
dbat také na vhodnou pripravu knézi
a laikd, ktefi mohou vyucovat BoZi
lid k pravému pristupu k Pismu.
Kromeé toho bylo béhem synodalnich
praci také zdlraznéno, Ze je dobre,
kdyz se pastorace vyjadfuje detailné
prostrednictvim Sitenimalych
spolecenstvi, ,tvorenych rodinami
nebo zakofenénych ve farnostech
nebo spojenych s riaznymi
cirkevnimi hnutimi a novymi
komunitami,“[256] je péstovana
formace, modlitba a znalost Bible
podle viry cirkve.

Biblicka dimenze katecheze 74.
DlleZitym momentem pastora¢ni
animace cirkve, v niZ 1ze moudie
odhalovat ustredni misto Boziho
Slova, je katecheze, ktera ve svych
odliSnych formach a fazich vzdycky



musi doprovazet BoZi lid. Setkani s
uCedniky z Emauz (Lk 24,13-35) s
JeZiSem, jak je popisuje evangelista
Luka$ predstavuje v jistém smyslu
vzor katecheze, jejimzZ jadrem je
»,vyklad Pisma*“, ktery je s to podat
jediné Kristus (srov. Lk 24,27), ktery
ukazuje jejich naplnéni v sobé
samém.[257] Timto zplisobem
dochazi k obrozeni nadéje, jeZ je
silnéjsi nez kazda porazka, a Cini z
ucednikl presvédcené a vérohodné
sveédky Zmrtvychvstalého.

Ve VSeobecném katechetickém
direktoriu nachazime platné
smérnice pro biblicky animovanou
katechezi, k nimZ rad odkazuji.[258]
V této souvislosti bych rad predevsim
zdlraznil, Ze katecheze ,musi cerpat
a byt prostoupena biblickym a
evangelnim myslenim, duchem a
postojem prostrednictvim neustalého
kontaktu se samotnymi texty*;
katecheze ,bude tim bohatsi a

vvvvvv



vykladat s porozuménim a srdcem
cirkve, a ¢im vice bude inspirovat
reflexi a dvoutisiciletym Zivotem
samotné cirkve.“[25] Je tfeba
povzbuzovat takto k poznavani
hlavnich postav, uddlosti a vyrazl
posvatného textu. K tomu mize
poslouZzit také rozumné memorovani
nékterych biblickych pasazi, které
obzvlasté vymluvné vyjadiuji
krestanska tajemstvi. Katecheticka
¢innost v sobé vZzdycky zahrnuje
uzivani Pisma ve vite a tradici
cirkve, aby tak ona slova byla
vnimana jako Ziva stejné jako je Zivy
Kristus tam, kde jsou dva nebo tfi
shromazdéni v jeho jménu (srov. Mt
18,20). Musi Zivotnym zptsobem
podavat déjiny spasy a obsahy viry
cirkve, aby kazdy vérici poznal v
téchto déjinach také svoje vlastni
osudy.

V této perspektivé je dilezité
zdlraznit vztah mezi Pismem svatym
aKatechismem katolické cirkve, jak to



ucinil VSeobecné katechetické
direktorium: ,Pismo svaté totizZ jako
»slovo Bozi... napsané z vnuknuti
Ducha Svatého“ a Katechismus
katolické cirkve, jakoZto vyjadreni
Zivé tradice cirkve a bezpetna norma
vyucovani ve vire, jsou zde proto,
aby - kazdé svym zptisobem a vlastni
autoritou — ulinily katechezi
soucasné cirkve plodnou.”[260]
Biblickd formace krestanii 75. K
dosazeni vice biblického charakteru
veskeré pastoracni ¢innosti cirkve,
jak si to prala synoda, je nezbytné
treba vhodné formace kiestanti a
zejména katechetdl. V tomto smeéru je
treba posilit biblicky apoStolat, coz
velice vhodna metoda k dosaZeni
tohoto cile, jak dokazuje cirkevni
zkuSenost. Synodalni otcové dale
doporucili, aby za pomoci docenéni
jiz existujicich akademickych
struktur byla pokud mozno
zakladana formacni centra pro laiky
a misionare, v nichz by se vyucovalo
chapani, Zivotu a hlasani Boziho



Slova a tam, kde je to nutné,
»zakladat specializované instituty
biblickych studii pro exegety, kteri
budou mit solidni teologické
porozumeéni a vnimavost pro
kontexty svého poslani.“[261] Pismo
svaté na velkych cirkevnich
shromazdénich 76. Mezi rozmanitymi
iniciativami, které mohou byt prijaty,
synoda navrhuje, aby na
shromazdénich na diecézni, narodni
¢i mezinarodni urovni bylo vice
zdlraznovana duleZitost BoZiho
Slova, jeho slySeni a Cetba Bible v
duchu viry a rozjimani. Proto l1ze v
ramci narodnich a mezinarodnich
eucharistickych kongrest, svétovych
dntt mladeZe a dalSich setkani
nalézat vétsi prostor pro bohosluzbu
Slova a chvile formace biblické
povahy.[262] Slovo BoZi a povoldni
77. Dlirazem na vnitini poZadavek
viry prohloubit vztah s Kristem,
BoZim Slovem mezi nami, chtéla
synoda poukazat na fakt, Ze toto
Slovo vola kazdého v osobnich



kategoriich a zjevuje tak, Ze samotny
Zivot je povolanim ve vztahu k Bohu.
To znamena, Ze ¢im vice
prohlubujeme ndas osobni vztah s
Panem JeziSem, tim vice si vSimame,
Ze nas povolava ke svatosti skrze
definitivni rozhodnuti, jimiz svym
Zivotem odpovidame na jeho lasku
prijimanim poslani a sluzeb, kterymi
roste cirkev. V tomto horizontu lze
chapat vyzvy, které synoda
adresovala vSem kiestanim, aby
jakoZto pokrténi, ale takeé jakozto
povolani k Zivotu podle riznych
Zivotnich stavi, prohloubili vztah k
BoZimu Slovu. Tady se dotykame
jednoho ze stéZejnich bodd nauky
Druhého vatikanského koncilu, ktery
zdlraznil povolani vSech véricich ke
svatosti, kazdého podle jeho
vlastniho zZivotniho stavu.[263] A
naSe povolani ke svatosti nalézame v
Pismu svatém: ,budte svati, nebot ja,
Hospodin, vas Bih jsem svaty“ (Lv
11,44; 19,2; 20,7). Svaty Pavel potom
ukazuje na jeho kristologicky koren:



Otec si nés v Kristu ,,vyvolil jesté
pred stvorenim svéta, abychom byli
pred nim svati a neposkvrnéni v
lasce“ (Ef 1,4). Takto se kazdy
muzZeme citit osloveni jeho
pozdravem bratfim a sestram rimské
komunity: ,vSem, které Biith miluje a
které povolal do stavu svatych:
milost vim a pokoj od Boha, naseho
Otce, a od Pana JeZiSe Krista!“ (Rim
1,7).

a) Slovo BoZi a svécent sluZebnici 78.
Pastyflm cirkve nyni pfipomindm
predevsim to, co prohlasila synoda:
,B0Z1 Slovo je nezbytné zapotrebi pro
formaci srdce dobrého pastyre,
sluZebnika Slova.“[264] Biskupové,
presbyteri a jahni si v Zadném
pripadé nemohou myslet, Ze Ziji
svoje povolani a poslani, aniz by
rozhodné a nové usilovali o
posvéceni, které ma v kontaktu s
Bibli jeden ze svych opérnych
sloupt.



79. Tém, kteri jsou povolani k
biskupské sluZzbé bych rad zdlraznil,
co prohlasil papez Jan Pavel II. v
posynodalni apoStolské exhortaci
Pastores gregis. Kvyzivé a pokroku
duchovniho Zivota musi biskup
vzdycky klast ,na prvni misto Cetbu a
meditaci Boziho slova. Kazdy biskup
se ma stale svérovat a citit se svéreny
»,Bohu a slovu jeho milosti, které ma
moc vzdeélavat a zjednat dédictvi (ve
spolecenstvi) vSech

posvécenych.“ (Sk 20,32). A proto
drive neZ bude biskup spolu se svymi
knézimi a jako kazdy vérici, 1 sama
cirkev predavat Slovo, musi Slovu
naslouchat. Musi byt jakoby »uvnitr«
Slova, aby se jim nechal chranit a
Zivit jako v mateiském 1iné.“[265] Po
vzoru Panny Marie, Virgo audiens a
kralovny apostolll doporucuji viem
bratrim v biskupské sluzbé Castou
osobni Cetbu a ustavi¢né studium
Pisma svatého.



80. Také knéze bych rad odkazal na
slova svého ctihodného predchidce,
ktery v Pastores dabo vobis
pripomina, Ze ,,knéz je predevsim
sluZebnikem slova BoZiho, je
posvécen a poslan hlasat evangelium
o kralovstvi BoZim, volat kazdého
Clovéka k poslusnosti viry a vést
verici ke stale hlubSimu poznani a
ucasti na BoZim tajemstvi, jeZ se nam
zjevilo a bylo sdéleno v Kristu.“ Aby
mohl odpovidajicim zplisobem tento
ukol plnit, musi predevsSim sam
rozvijet velikou divérnou znalost
slova Boziho: ,nevystaci s poznanim
jazykovych nebo exegetickych
aspektd, i kdyZ to je nezbytné; musi
se k BoZimu slovu pribliZit srdcem
chapavym a pripravenym modlitbou,
aby BoZi slovo proniklo hluboce do
jeho myslenek a do jeho citl a
vyvolalo v ném nové smyslenti -
»mySlenky Kristovy« (1 Kor
2,16)“[266]- tak aby jeho slova,
rozhodnuti a jeho postoje byly stale
vice transparentnéjsi zvésti a



svédectvim evangelia; ,,pokud
»zustane« ve slové, stane se knéz
dokonalym ucednikem Pana; pozna
pravdu a bude skutecné
svobodny.“[267]

Povolani ke knézstvi v posledku
zada, abychom byli realné posvéceni
»V pravdé«. Sam Jezis formuluje tento
pozadavek ve vztahu ke svym
ucedniklim: ,Posvét je v pravdeg; tvé
slovo je pravda. Jako jsi mne poslal
do svéta, tak ija jsem je poslal do
svéta“ (Jan 17,17). UCednici jsou tak v
jistém smyslu ,,vtaZzeni do BoZiho
nitra tim, Ze byli ponoreni do Boziho
Slova. Bozi Slovo je jakymsi
obmytim, které je ocistuje, tvirci
moci, jeZ je proménuje v byti
Boha.“[268] (Jan 14,6). Nejhlubsi
vyznam JeZiSovy modlitby k Otci
»,Posvét je v pravdé“ pak rika: ,ucin
je jedno se mnou, Kristem. Spoj je se
mnou. Vtahni je do mého nitra. A
skuteCné, existuje v posledku jenom
jediny knéz Nové Smlouvy, samotny



JeZiS Kristus.“[269] Je tedy nezbytné,
aby si knéZi byli stale hloubéji
veédomi této skuteCnosti.

81. Chtél bych poukazat na misto
Boziho Slova také v Zivoté téch, kteri
jsou povolani k diakondtu, nejenom
jako stupni predchdazeji presbyteratu,
ale jako trvalé sluzby. Direktorium
trvalé jahenské sluzby tvrdi, Ze z
teologické identity jahna ,,vyplyvaji
jasné obrysy jeji specifické
spirituality, ktera se podstatné
prezentuje jako spiritualita sluzby.
Vysadnim vzorem je Kristus
sluzebnik, ktery zil naprosto ve
sluzbé Bohu pro dobro lidi.“[270] V
této perspektivé je zrejmé, proc ,je
charakteristickym prvkem jahenské
sluzby Bozi Slovo, které je jahen
povolan spolehlivé zvéstovat, vérit v
to, co hlasa, vyucovat to, co veri a Zit
to, co uci.“[271] Doporucuji proto,
aby se jahni ve svém Zivoteé sytili
Cetbou viry Pisma svatého a jeho
pravym vykladem, vzajemnym



vztahem mezi Pismem a Tradici a
zejména uzitim Pisma pri kazani,
katechezi a v pastoracni aktivité
vibec.[272] b) BoZi Slovo a kandiddti
sluZzebného knéZstvi 82. Synoda
kladla velky dliraz na rozhodujici
roli BoZiho Slova v duchovnim Zivoté
kandidati knézstvi: ,Kandidati
knézskeé sluzby se musi naucit
milovat BoZi Slovo. At je Pismo dusi
jejich teologické formace s
neodmyslitelnym diirazem na
cirkulaci mezi exegezi, teologii a
misijni ¢innosti.“[273] Kandidati
sluzebného knézstvi jsou povolani ke
hlubokému osobnimu vztahu se
Slovem BoZim, zejména v
modlitbélectio divina, protoZe timto
vztahem se Zivi samotné povolani: Ve
svétle a moci BoZiho Slova miiZe byt
objeveno, pochopeno, milovano a
nasledovano vlastni povolani a
splnéno vlastni poslani, kdyz syti své
srdce mySlenkami BoZimi, takZe vira
jakoZto odpoveéd Slovu se stava
novym kritériem posuzovani a



hodnoceni lidi, véci, udalosti a
problémi.[274]

Tato pozornost k rozjimavé Cetbé
Pisma nesmi Zadnym zplsobem Zivit
néjakou dichotomii ve vztahu k
exegetickému studiu, které je béhem
formace vyZadovano. Synoda
doporucila, aby seminaristim bylo
konkrétné pomdahdano vidét vztah
mezi biblickym studiem a modlitbou
spolu s Pismem. Studium Pisma ma
upevnovat védomi mystéria Boziho
zjeveni a zivit postoj rozjimavé
odpovédi Panu, ktery oslovuje.
Autenticky Zivot modlitby pak bude
moci jen prispivat k tomu, aby v dusi
kandidata stale vice rostla touha
poznavat Boha, ktery se zjevil ve
svém Slovu jako nekonec¢na laska.
Proto je tfeba maximalné pecovat o
to, aby v Zivoté seminaristd byla
kultivovanavzdjemnost studia a
modlitby. Tomuto ucelu nepochybné
poslouZzi, budou-li kandidati uvedeni



do studia Pisma svatého metodami,
které usnadnuji celistvy pristup.

¢) BoZi Slovo a zasvéceny Zivot 83.
Synoda ve vztahu k zasvécenému
Zivotu predevsim pripomnéla, Ze ,se
rodi z naslouchani Bozimu Slovu a
prijima evangelium jako normu
svého Zivota.“[275] Zivot v
nasledovani Krista Cistého, chudého
a poslusného je tak jakousi ,,Zivou
»exegezi« Boziho Slova.“[276] Duch
svaty, moc, kterou byla napsana
Bible, je tim, ktery osvécuje ,novym
svétlem BoZi Slovo v zakladatelich a
zakladatelkach. Z ného vyvéra kazdé
charisma a kazd4 Rehole chce byt
jeho vyjadrenim,“[277] ¢imz dava
pocatek a smér kirestanskému Zivotu
poznamenanych evangelni
radikalitou.

Chtél bych pripomenout, Ze velka
mnisska tradice povazovala
rozjimani Pisma svatého, zejména
formu lectio divina, vZdycky za



konstitutivni fakt vlastni spirituality.
Také dnes jsou starobylé i nové
zplsoby zasvéceni povolany byt
opravdovymi Skolami duchovniho
Zivota, v nichZ se ¢te Pismo podle
Ducha svatého v cirkvi, aby z toho
mél uzitek vSechen lid BoZi. Synoda
proto doporucuje, aby v komunitach
zasveéceného zivota nikdy nechybéla
solidni formace k vérici Cetbé Bible.
[278]

Rad bych jesté tlumocil pozornost a
vdécnost, které synoda vyjadrila
zejména k formam kontemplativniho
Zivota, které svym specifickym
charismatem vénuji mnoho casu
napodobovani Matky BoZi, ktera
ustavicné meditovala nad slovy a
skutky svého Syna (srov. Lk 2,19.51) a
Marie z Betanie, ktera usedla Panovi
k noham, aby naslouchala jeho slovu
(srov. Lk 10,38). Obracim se v

v klauzure formou oddéleni od svéta
a nachazeji vnitfnéjsi spojeni s



Kristem, srdcem svéta. Dnes
potrebuje cirkev vice nez kdy jindy
sveédectvi téch, kteri se snazi
ysnhedavat nicemu pfednost pred
laskou ke Kristu.“[279] DneSni svét je
v niZ mu hrozi, Ze zbloudi.
Kontemplativni muZi i Zeny nam
svym Zivotem modlitby,
naslouchanim a meditovanim Boziho
Slova pripominaji, Ze nejenom
chlebem Ziv jest Clovék, ale kazdym
slovem, které vychazi z ust Boha
(srov. Mt 4,4). Proto by vSichni vérici
méli mit na paméti, Ze takovato
forma Zivota ,ukazuje dneSnimu
svétu to, co nejdalezitéjsia v
posledku jediné rozhodujici, Ze totiz
existuje posledni divod, pro ktery
stoji za to Zit, tj. Blih a Jeho nezmérna
laska.“[280] d) BoZzi Slovo a vérict
laici 84. Synoda obratila nékolikrat
pozornost k véricim laikim spolu s
podékovanim za jejich nasazeni pri
Sifeni evangelia v rznych oblastech
kazZdodenniho Zivota, v praci, ve



Skole, v rodiné a ve vychove, ktera v
téchto poslednich desetiletich stale
vice roste co do kvality a svatosti.
[281] Tato odpovédnost, vyvozujici se
ze ki'tu, se ma rozvijet stale
uveédomeélejSim krestanskym
Zivotem, schopnym poskytovat
»,divody nadéje“ (1 Petr 3,15), ktera
je v nas. JeZi§ vMatouSové evangeliu
ukazuje, Ze ,pole je svét. Dobré sémé
jsou synové kralovstvi“ (13,38). Tato
slova plati zejména pro krestanské
svatosti Zivotem podle Ducha, ktery
se vyjadruje ,predevsim v jejich
zaclenéni do ¢asnych skutecnosti a v
jejich ucasti na pozemskych
cinnostech.”[282] Maji zapotrebi byt
formovani k rozliSovani ville BoZi
prostrednictvim divérnosti s BoZim
Slovem, ¢tenym a studovanym v
cirkvi pod vedenim pravoplatnych
pastyii.. Tuto formaci mhou cerpat
ve Skolach velkych cirkevnich
spiritualit, jejichZ korenem je stale
Pismo svaté. Diecéze at podle svych



moznosti poskytuji formace laikim,
ktefi nesou zvlastni cirkevni
odpovédnost.[283]

e) BozZi Slovo, manZelstvi a rodina 85.
Synoda zaznamenala potrebu
zdilraznit také vztah mezi BoZim
Slovem, manzelstvim a krestanskou
rodinou. ,Hlasanim BoZiho slova
odhaluje cirkev krestanské rodiné
jeji pravou totoznost, to, ¢im podle
Panova planu je a ma byt.”[284]
Proto netfeba nikdy ztracet ze
zretele, Ze ,,BoZi Slovo stoji u pocatku
manZelstvi (srov. Gen 2,24). JeZiS sam
zaradil manZzelstvi mezi instituce
svého krdalovstvi (srov. Mt 19,4-8)“ a
povysil na svatost to, co je pivodné
vepsano do lidské prirozenosti. ,,PTi
slaveni svatosti manzelstvi pronaseji
muz i Zena prorocka slova
vzajemného darovani, byti ,jednim
télem“, znamenim tajemstvi jednoty
Krista a cirkve (srov. Ef
5,31-32).“[285] Vérnost BoZimu Slovu
nds nuti zdliraznit, Ze tato instituce je



dnes z mnoha stran vystavena
utokim soudobé mentality.
Vzhledem k roz$irenému citovému
neporadku a zptisobtim mysleni,
které banalizuji lidské télo a
rozdilnost pohlavi, BoZi Slovo
potvrzuje ptvodni dobrotu ¢lovéka,
stvoreného jako muZze a Zenu a
povolaného k vérné, vzajemné a
plodné lasce.

Z velkého snubniho tajemstvi
vychdazi nepfehlédnutelna
odpovédnost rodic¢ii vici vlastnim
détem. K autentickému otcovstvi a
materstvi totizZ patri sdileni a
dosvédcCovani smyslu Zivota v Kristu.
Prostrednictvim vérnosti a jednoty
rodinného Zivota jsou manzelé pro
sveé vlastni déti prvnimi hlasateli
BoZiho Slova. Cirkevni spolecCenstvi
je ma podporovat a pomdahat jim
rozvijet modlitbu v rodiné,
naslouchani Slovu a Cetbu Bible.
Synoda si proto preje, abykaZda
domdcnost méla svoji Bibli a distojné



ji opatrovala, aby ji mohla Cist a
modlit se s ni. Nezbytnd pomoc miiZe
byt poskytovana knézimi, jahny
anebo dobfe pripravenymi laiky.
Synoda také doporucila zakladani
malych spoleCenstvi mezi rodinami,
v nichZ se péstuje spolecna modlitba
a meditace vhodnych pasazi z Pisma.
[286] Manzelé si pak pripomenou, Ze
BoZi Slovo je drahocennou pomoci
také v nevyhnutelnych tézkostech
manZelského a rodinného Zivota.
[287]

V tomto kontextu bych rad poukazal
na to, co synoda doporucila ohledné
ukolu Zen ve vztahu k BoZimu Slovu.
Prinos ,,Zenského génia“,[288] jak
rekl papeZ Jan Pavel II., k poznani
Pisma jakoz i k ostatnimu Zivotu
cirkve, je dnes SirSi nez v minulosti a
tyka se nyni i oblasti samotnych
biblickych studii. Synoda se
pozastavila zejména u
neodmyslitelné role Zen zejména v
rodiné, ve vychové, v katechezi a



predavani hodnot diky jejich
zvlastnimu charismatu. ,,Dovedou
totiZ podnécovat naslouchani Slovu i
osobni vztah k Bohu, sdélovat smysl
odpusténi a evangelniho
sdileni“[289] a zarovern byt
nositelkami 1asky, ucitelkami
milosrdenstvi a tvlirkynémi pokoje,
rozdavat vroucnost a lidskost ve
svéte, ktery prilis ¢asto hodnoti lidi
chladnymi kritérii uzitku a vynosu.

Rozjimava cetba Pisma svatého a
»lectio divina« 86. Synoda opakované
zdliraznovala poZadavek
rozjimaveho pristupu k posvatnému
textu zejména s ohledem nalectio
divina[290] jakoZto nezbytného
faktoru duchovniho Zivota kazdého
vérictho v raznych sluzbach a
Zivotnich stavech. BoZi Slovo je
zakladem kazdé autentickeé
krestanské spirituality. Synodalni
otcové tak vyjadrili soulad s tim, co
tvrdiDei Verbum: ,,At tedy radi
pristupuji pfimo k posvatnému textu



jak prostrednictvim posvatné
liturgie, ktera oplyva bozskymi
vyroky, tak ve zbozné Cetbé nebo
prostrednictvim vhodnych
vzdélavacich zarizeni nebo pomoci
jinych prostredk, které se v nasi
dobé vSude chvalyhodné Si¥i se
souhlasem, a péci pastyit cirkve. At
vSak pamatuji, Ze Cetba Pisma
svatého ma byt provazena
modlitbou.“[291] Koncilni reflexe
tim méla v umyslu navazat na velkou
patristickou tradici, ktera vzdycky
doporucovala pristupovat k Pismu v
dialogu s Bohem. Svaty Augustin
rika: ,,Tva modlitba je tvoje slovo
obracené k Bohu. Kdyz ctes Bibli,
mluvi k tobé Blth. KdyZ se modlis,
mluvi$ k Bohu ty.“[292] Origines,
jeden z ucitelq této Cetby Bible, tvrdi,
Ze porozumeéni Pismu vyZaduje spiSe
neZ studium davérnost s Kristem a
modlitbu. Je vskutku presvédcen, ze
prednostni cestou k poznani Boha je
laska, a Ze nelze dojit
autentickéscientia Christi bez lasky k



Nému. V dopise Rehotovi, velkému
alexandrijskému teologovi
doporucuje: ,Vénuj se lectio
bozského Pisma; konej to vytrvale.
Zavaz se k lectio s umyslem veérit a
libit se Bohu. Pokud se béhem lectio
ocitnes$ pred zavirenou branou,
zaklepej a otevre ti onen strazce, o
kterém Jezi$ rekl: »Strazce mu je
otevie«. Tak pristupuyj k lectio divina,
hledej oddané a s neotresitelnou
divérou v Boha smysl boZského
Pisma, ktery se v ném skryva v
obrovské Siri. Nesmis se vSak
spokojit s tlu¢enim a hledanim: k
porozumeéni véci Bozich potrebujes
absolutné oratio. Pravé k tomu nas
vyzval Spasitel, ktery nam rekl
nejenom ,Hledejte a naleznete® a
Ltucte a bude vam otevieno,“ ale
také ,Proste a bude vam dano“.[293]

V této souvislosti je vsak treba se
vyhnout riziku individualistického
pristupu a mit na pameéti, Ze BoZi
Slovo je ndm dano pravé k vytvareni



spoleCenstvi, aby nas sjednotilo s
Pravdou na nasi pouti k Bohu. Je to
Slovo, které se obraci ke kazdému
osobné, ale je také Slovem, které
buduje spoleCenstvi, vytvari cirkev.
Proto mame zboznou Cetbou
pristupovat k posvatnému textu v
cirkevnim spolecenstvi. ,SpoleCna
Cetba je skutecné velmi daleZita,
protoZe Zivym podmétem Pisma
svatého je Bozi lid, cirkev... Pismo
nepatfi minulosti, protoZe jeho
podmét, Bozi lid inspirovany
samotnym Bohem, je stale tentyz, a
Slovo je tudiz stale Zivé v Zivém
podmétu. Proto je dileZité ¢ist Pismo
svaté a slySet Pismo svaté ve
spolecenstvi cirkve, to znamena se
vSemi velkymi svédky tohoto Slova,
pocinaje prvnimi otci az ke svatym
dneska, aZz k dneSnimu ucitelskému
uradu.“[294] Privilegovanym mistem
rozjimaveé Cetby Pisma svatého je
proto liturgie, zejména eucharistie,
kde se slavenim Téla a Krve Krista ve
svatosti aktualizuje samo Slovo mezi



nami. Vjistém smyslu ma rozjimava,
osobni i komunitni cetba byt
prozivana v souvislosti se slavenim
eucharistie. Jako eucharisticka
adorace pripravuje, doprovazi a
nasleduje eucharistickou liturgii,
[295] tak rozjimava, osobni a
komunitni Cetba prohlubuje to, co
cirkev slavi hlasanim Slova na
liturgickém poli. Tésny vztah lectio a
liturgie umoznuje 1épe chapat
kritéria, ktera maji vést Cetbu v
kontextu pastorace a duchovniho
Zivota BoZiho lidu.

87. V dokumentech, které
pripravovaly a provazely synodu,
byla fe¢ o riznych metodach
plodného uzivani Pisma svatého ve
vire. Nicméné, vétsi pozornost byla
pravem vénovana lectio divina, ktera
je ,vskutku schopna otevrit véricimu
poklad BoZiho Slova, ale také vytvorit
setkani s Kristem, Zivym bozskym
slovem.“[296] Chtél bych zde kratce
poukdazat na jeji zakladni kroky:



zahajuje se Cetbou (lectio) textu,
ktery vyvola otazku po autentickém
poznani jeho obsahu: co rika biblicky
text sam o sobé? Bez tohoto momentu
se riskuje, Ze se text stane pouhou
zaminkou k tomu, abychom se nikdy
neodpoutali od svych vlastnich
mysSlenek. Potom ndasleduje meditace
(meditatio), ktera klade otazku: co
rika biblicky text nam? Tady se ma
kazdy osobné, ale takeé jako soucast
komunity, nechat oslovit a
zpochybnit, ponévadz nejde slova
pronesend v minulosti, nybrz v
pritomnosti. Potom prichdazi chvile
modlitby (oratio), ktera predpoklada
otazku: co rekneme Panu v odpovéd
na jeho Slovo? Modlitba jako Zadost,
prosba a podékovani je prvni
nezastupitelny zplisob, kterym nas
Slovo méni. Lectio divina kon¢i
kontemplaci (contemplatio), b€hem
niz prijimame od Boha jako dar Jeho
zplsob posuzovani reality a ptame
se: jaké obraceni mysli, srdce a Zivot
od nds Zada Pan? Svaty Pavel v listé



Riman®im v této souvislosti
prohlasuje: ,neprizptsobujte se uz
tomuto svétu, ale zménte se a
obnovte svoje smysSleni, abyste
dovedli rozeznat, co je vile BoZi, co
je dobré, bohulibé a dokonalé“ (Rim
12,2). Kontemplace v nas totiz zac¢ina
vytvaret moudry pohled na realitu
podle Boha a rodi v nas ,,mySlenky
Kristovy“ (1 Kor 2,16). BoZi Slovo se
tu prezentuje jako kritérium
rozliSovani: je ,plné Zivota a sily,
ostrejs$i nez kazdy dvojsecny mec:
pronika az k rozdéleni duse a ducha,
kloubli a morku, a pronasi soud i nad
nejvnitfnéjsSimi lidskymi myslenkami
a hnutimi“ (Zid 4,12). Je dobré také
pripomenout, Ze dynamika lectio
divina nekonci, dokud neprejde k
actio, tedy k Cinu, kterym se Zivot
vericiho stava darem pro druhé v
lasce.

Tyto pasaze, na které jsme poukazali,
nachazime shrnuty vytribenou
formou v postavé Matky Bozi. Maria



predstavuje pro kazdého vériciho
vzdycky vzor chapavého prijeti
bozského Slova, ktera ,,to vSechno
uchovavala v srdci a rozvaZovala o
tom*“ (Lk 2,19; srov. 2, 51), to
znamena - jak pravi fecky original —
ze dovedla nalézat hlubokeé jadro, jez
spojuje zdanlivé oddélené udalosti,
skutky a véci ve velkém Bozim
planu.“[297] Chtél bych také
poukdazat na to, co bylo
doporucovano béhem synody
ohledné osobni Cetby Pisma jako
skutku, s nimZ se poji moZnost ziskat
podle obvyklych podminek cirkve
odpustky pro sebe Ci pro zesnulé.
[298] Praxe odpustk(i[299] v sobé
zahrnuje jak nauku o nekonecnych
zasluhach Krista, které cirkev jako
sluzebnice vykoupeni rozdéluje a
aplikuje, tak také spolecenstvi
svatych, a fikd nam ,,Ze jsme
sjednoceni vzajemné v Kristu a zZe
nadpftirozeny Zivot kazdého mlze
byt prospésny druhym.“[300] V této
perspektivé nas cetba Boziho Slova



jakoZto postni praxe podporuje na
cesté pokani a obraceni a umoznuje
nam prohloubit smysl cirkevni
prisludnosti a prinasi vétsi diivérnost
s Bohem. Jak tvrdil svaty Ambroz:
bereme-li do rukou Pismo svaté a
Cteme je spolu s cirkvi, vraci se
Clovék do raje, aby tam chodil s
Bohem.[301] BoZi Slovo a marianska
modlitba 88. S ohledem na
nerozlucitelny vztah Boziho Slova a
Marie z Nazareta vybizim spole¢né
se synodalnimi otci, aby byly mezi
véricimi, zejména v rodinném Zivoté,
uplatnovany maridnské modlithy
jako prosta pomoc pfi rozjimani
svatych tajemstvi, podavanych
Pismem. Velmi uzite¢nym nastrojem
je napriklad osobni i spolecna
recitace svatého riiZence,[302]ktery
spolu s Marii probira tajemstvi Zivota
Kristova,[303]ktera papeZ Jan
Pavlem II. rozsitil o tajemstvi svétla.
[304] Je vhodné doprovazet
oznameni jednotlivych tajemstvi
kratkymi vynatky z Pisma, tykajicimi



se prislusného tajemstvi a tak
usnadnovat zapamatovani
vyznamnych sdéleni Pisma ve vztahu
k tajemstvim Kristova Zivota. Synoda
kromeé toho pravem doporucila Sirit
mezi véricimi recitaci modlitby Andél
Pané. Jde o jednoduchou a hlubokou
modlitbu, ktera nam spolu s Matkou
BoZi umoznuje konat ,denni
pamatku mystéria Vtéleni.“[305] Je
vice neZ vhodné, aby Bozi lid, rodiny
a spolecenstvi zasvécenych osob byli
vérni této marianské modlithé,
kterou tradice doporucuje recitovat
rano, v poledne a vecer. V modlithé
Angelus Domini prosime Boha, aby
na primluvu Panny Marie bylo také
nam déano plnit vili BoZi jako Ona a
prijmout do sebe Jeho Slovo. Tato
praxe mulZe posilovat autentickou
lasku k mystériu Vtéleni. Také
nékteré starobylé modlitby
krestanského Vychodu, které ve
vztahu k Theotokos, Bohorodicce,
hledi na celé déjiny spasy, si zaslouZzi,
aby byly poznany, cenény a Sifeny.



Mame na mysli predevsim Akathistos
a Paraklesis. Jde o chvalozpévy
zpivané formou litanii, proniknuté
cirkevni virou a biblickymi odkazy,
které pomadhaji véricim rozjimat
spolu s Marii o tajemstvich Krista.
PredevsSim uctyhodny hymnus k
Matce BoZi, zvany Akathistos — coZ
znamena zpivany ve stoje —
predstavuje jednu z nejvznesSenéjSich
vyrazll maridnské zboznosti
byzantské tradice.[306] Modlit se
témito slovy rozsiruje dusi a
disponuje k pokoji, ktery prichazi
shiry, od Boha, k onomu pokoji,
kterym je Kristus sdm, narozeny z
Marie pro nasi spasu.

BoZi Slovo a Svata zemé 89.
Pripomenutim BoZiho Slova, které se
stalo télem v liné Marie Nazaretské,
se nyni naSe srdce obraci k oné zemi,
v niZ se naplnilo tajemstvi naseho
vykoupeni a z niZ se BoZi Slovo Sifi
aZ na konec zemé. Slovo se totiz
vtélilo pisobenim Ducha svatého v



presném okamziku a na konkrétnim
misté, v cipu zemé na hranicich
rimského impéria. Proto ¢im vice
nahliZime univerzalitu a jedineCnost
osoby Krista, tim vice s vdécnosti
hledime na onu zemi, v niZ se JeZis
narodil, Zil a daroval sebe samého za
ndas vSechny. Kameny, po kterych
kracel nas Vykupitel, zlistavaji
prostoupeny pameéti a nadale , krici“
Dobrou zpravu. Proto synodalni
otcové pripomneéli prihodné
vyjadreni, které oznacCuje Svatou
zemi za ,,paté evangelium®“.[307] Jak
dtlezité je, aby také v téchto krajich
byla krestanska spolecenstvi,
navzdory tolika téZkostem!
Biskupska synoda vyjadruje
hlubokou blizkost vS§em kirestantim,
viru ve VzkriSeného. Tady jsou
krestané povolani slouzit nejenom
jako ,,majak viry celé vSeobecné
cirkvi, ale také jako kvas harmonie,
proziravosti a vyvazenosti uprostred
Zivota spolec¢nosti, ktera tradicné



byla a nadale je pluralisticka,
multietnicka a
multindboZenska.“[308] Svata zemé
dodnes pravem zlstava cilem pouti
krestanského lidu jakoZto gest
modlitby a pokani, jak dosvédcuiji jiz
ve starovéku autori jako svaty
Jeronym.[309] Cim vice obracime
svlj pohled a srdce k pozemskému
Jeruzalému, tim vice se v nas
roznécuje touha po Jeruzalému
nebeském, pravém cili kazdé pouti, a
vrouci prani, aby JeziSovo jméno, ve
kterém jediné je spasa, bylo vSemi
uznano (srov. Sk 4,12).

TRETI CAST: VERBUM MUNDO

»~Boha nikdo nikdy nevidél.
Jednorozeny Biih, ktery spocivd v
naruci Otcové, ten o ném podal
zpravu“ (Jan 1,18)

POSLANI CIRKVE: HLASAT BOZI
SLOVO



Slovo od Otce a k Otci 90. Svaty Jan ve
Ctvrtém evangeliu i ve svych listech
klade velky diiraz na zdkladni
paradox krestanské viry: na jedné
straneé tvrdi, Ze ,Boha nikdo nikdy
nevidél“ (Jan 1,18; srov. 1 Jan 4,12).
Nase obrazy, pojmy ¢i slova nikterak
nemohou definovat i zmérit
nekonecnou realitu Nejvyssiho.
ZUstava Deus semper maior. On vSak
také tvrdi, Ze Slovo se skute¢né ,;stalo
télem“ (Jan 1,14). Jednorozeny Syn,
ktery spociva v naruci Otcové, zjevil
Boha, kterou ,,nikdo nikdy

nevidél” (Jan 1,18). JeZiS Kristus k
nam prichdazi ,,plny milosti a

pravdy“ (Jan 1,14), které jsou nam
skrze ného dany (srov. jan 1,17);
nebot ,,vSichni jsme dostali z jeho
plnosti, a to milost za milosti“ (Jan
1,16). Timto zptGsobem evangelista
Jan v prologu kontempluje Slovo od
jeho byti u Boha k jeho vtéleni, az k
jeho navratu do Otcovy naruce kam s
sebou prinasi nase lidstvi, které si
navzdy prisvojil. V tomto svém vyjiti



od Otce a navratu k Nému (srov. Jan
13,3; 16,28; 17,8.10) se nam
prezentuje jako ,Zpravodaj“ Boha
(srov. Jan 1,18). Svaty Irenej totiz
tvrdi, Ze ,,Syn je Zjevitel Otce.“[310]
JeZiS Nazaretsky je takrikajic
»exegetou“ Boha, kterého ,nikdo
nikdy nevidél“. ,,On je obraz
neviditelného Boha“ (Kol 1,15). Tady
se naplnuje IzaiaSovo proroctvi o
ucinnosti Panova Slova: jako dést a
snih padaji z nebe, aby daly vypucit
zemi, tak se Bozi Slovo ,nevrati ke
mneé bez ucinku, ale vse, co jsem
chtél, vykona a zdari se mu, k Cemu
jsem ho poslal“ (Iz 55,10). JeZis
Kristus je timto definitivnim a
ucinnym Slovem, které vyslo od Otce
a vratilo se k Nému, pricemz
dokonale uskutecnilo ve svété jeho
vuli.

Hlasat svétu ,Logos“ Nadéje 91. Slovo
BoZi nam sdélilo bozsky zivot, ktery
meéni tvar zeme a vSechno obnovuje
(srov. Zjev 21,5). Jeho Slovo se na nas



vztahuje nejenom jako na prijemce
BoZiho Zjeveni, ale také jako na jeho
hlasatele. On, poslany Otcem splnit
jeho vili (srov. Jan 5,36-38; 6,38-40;
7,16-18) nas pritahuje k sobé a
zapojuje nas do svého Zivota a
poslani. Duch VzkriSeného tak
uzpusobuje nas Zivot k uc¢innému
hlasani Slova v celém svété. To je
zkuSenost prvotniho krestanského
spoleCenstvi, které prihliZelo Sifeni
Slova (srov. Sk 6,7) skrze hlasani a
svedectvi. Chtél bych zde poukazat
zejména na Zivot svatého apostola
Pavla, muZe zcela uchvaceného
Panem (srov. Flp 3,12) - ,neZiji uz ja,
ale zZije ve mné Kristus“ (Gal 2,20) — a
jeho poslanim: ,béda mi, kdybych
nehlasal evangelium!“ (1Kor 9,16),
ktery si byl védom, Ze v Kristu byla
skutecné zjevena spasa vSech
narodd, vysvobozeni z otroctvi
hrichu a vstup do svobody déti
BoZich.



Cirkev vskutku svétu hlasa Logos
Nadéje (srov. 1Petr 3,15); lovék
potrebuje ,velkou Nadéji“, aby mohl
Zit vlastni pritomnost, velkou nadéji,
ktera je Bohem, ,ktery nese lidskou
tvar a »miloval nas az do

krajnosti« (Jan 13,1).“[311] Proto je
cirkev ve své podstaté misionarska.
NemuZeme si nechdvat pro sebe
slova vécného Zivota, ktera nam byla
dana v setkani s JeZiSem Kristem a
ktera jsou pro vSechny, pro kazdého
Clovéka. Kazdy clovék nasi doby, at
uZ si to uvédomuje Ci nikoli,
potrebuje tuto zvést. Pan at vzbudi
mezi lidmi novy hlad a novou Zizen
po Panovych slovech jako v ¢asech
proroka Amose (srov. Am 8,11). My
jsme odpovédni za predavani toho,
co jsme milosti obdrZeli.

Z BoZiho Slova poslanti cirkve 92.
Biskupska synoda silné zd@iraznila
nezbytnost posilit v cirkvi misijni
védomi, pritomné v Bozim lidu jiZ od
pocatkd. Prvni kirestané chapali svoje



misijni zvéstovani jako nezbytnost
vyplyvajici ze samotné povahy viry:
Bih, v néhoz vérili, byl Bohem vsech,
jediny a pravy Buh, ktery se ukazal v
déjinach Izraele a nakonec ve svém
Synu a podal tak odpovéd, kterou
vSichni lidi ve svém nitru oCekavaji.
Prvni krestanska spoleCenstvi
vnimala, Ze jejich vira neni néjakou
zvlastni kulturni zvyklosti, ktera se
lisi podle narodd, nybrzZ patii do
oblasti pravdy, ktera se tyka vSech
lidi stejné.

A je to znovu svaty Pavel, ktery nam
svym zZivotem osvétluje smysl
kirestanského poslani a jeho ptivodni
univerzalitu. Vzpomenme na
epizodu vypravénou ve Skutcich
apostolit na Athénském Areopagu
(srov. 17,16-34). Apostol naroda
navazuje dialog s lidmi raznych
kultur u védomi, Ze tajemstvi Boha,
Neznamého, o kterém ma kazdy
Clovék tuseni, byt nejasné, se
skutecné zjevil v déjinach: ,,co vy



tedy neznate, a prece to ctite, to ja
vam zvestuji“ (Sk 17,23). Novost
krestanského poselstvi je totiz
moznost fikat nyni vSem narodu:
,On se ukazal. On osobné. A nyni je
oteviena cesta k Nému. Novost
krestanské zveésti nespociva v néjaké
mysSlence, nybrz ve faktu, Ze On se
zjevil.“[312] Slovo a BoZi kralovstvi
93. Poslani cirkve proto nemiiZe byt
pokladano za volitelnou ¢i
dodatec¢nou skute¢nost cirkevniho
Zivota. Je treba nechat Ducha
svatého, aby nas prisvojil Kristu
samému a podilet se tak na jeho
poslani: ,,Jako Otec poslal mne, tak ja
posilam vas“ (Jan 20,21), a predavat
tak Slovo celym Zivotem. Je to Slovo
samo, jeZ nas privadi k bratrim: je to
Slovo, které osvécuje, oCiStuje a
obraci. My nejsme nic neZ sluzebnici.

Je tedy nezbytné objevit znovu
naléhavost a krasu hlasani Slova o
prichodu BoZiho kralovstvi,
hlasaného samotnym Kristem. V



tomto smyslu obnovme védomi, jez
bylo tak divérné znamé cirkevnim
otclim, Ze totiZ obsahem Slova je BoZi
kralovstvi (srov. Mk 1,14-15), kterym
je —jak plisobivé pripomina
Origenes[313] - samotna JeZiSova
osoba (Autobasileia). Pan nabizi
spasu v kazdé dobé. VSichni
vnimame, jak je nezbytné, aby
Kristovo svétlo osvécovalo kazdé
lidské prostredi: rodinu, Skolu,
kulturu, praci, volny Cas a dalsi
sektory Zivota spolecnosti.[314]
Nejde o hlasani utésujicitho, nybrz
pronikaveého slova, které vola k
obraceni, umozZinuje setkat se s Tim,
skrze Néhoz vzkvéta nové lidstvo.

VSichni pokrténi jsou odpovédni za
hlasani 94. Ponévadz vesSkery Bozi lid
je lidem ,,poslanym®, synoda
zdlraznila, Ze ,,misijni poslani
zvéstovat BoZi Slovo je ukolem vSech
ucCednikdl JeZiSe Krista jako disledek
jejich kitu.“[315] Zadny véFici v
Krista se nemuZe citit zbaven této



odpoveédnosti, kterd vychazi ze
svatostné prislusnosti ke Kristovu
télu. Toto védomi musi byt
probouzeno v kazdé farnosti,
komunité a cirkevnim sdruzeni a
hnuti. Cirkev jako tajemstvi
spoleCenstvi je tedy cele misijni a
kazdy ve svém Zivotnim stavu je
povolan pronikaveé prispét ke
krestanskému hlasani. Biskupové a
knéZi podle svého vlastniho poslani
jsou povolani jako prvni k Zivotu
uchvacenému sluzbou Slovu,
hlasanim evangelia, slavenim
svatosti a vedenim véricich k
autentickému poznani Pisma. Také
jahni at se citi plné povolani
spolupracovat podle vlastniho
poslani na tomto zavazku
evangelizace. Zasvéceny Zivot
vyzaruje v celych déjinach cirkve
schopnost ujmout se vyslovné ukolu
hlasat a kazat Bozi Slovo v misiich ad
gentes, a v nejobtiznéjSich situacich, s
ochotou i v novych podminkach
evangelizace odvazné a sméle



nastupuji nové cesty a celi novym
vyzvam, aby bylo BoZi Slovo u¢inné
hlasano.[316] A konecné, laici jsou
povolani plnit svij prorocky ukol,
ktery vyplyva pfimo ze kitu a
dosvédcuji evangelium v
kazdodennim zivoté, kdekoli se
nachazeji. V této souvislosti synoda
vyjadrila ,nejhlubsi uctu a vdécnost,
jakoZ i povzbuzeni vzhledem ke
sluzbé evangelizaci, kterou mnozi
laici a zejména Zeny velkodusné a
usilovné nabizeji ve spoleCenstvich
po celém svété podle prikladu Marie
z Magdaly, prvni svédkyné
velikonoc¢ni radosti.“[317] Synoda
dale s vdécnosti uznava cirkevni
hnuti a nova spolecenstvi jako
,mimoradné bohatstvi evangeliza¢ni
sily cirkve v této dobé, jeZ podnécuje
cirkev vyvijet nové formy hlasani
evangelia.“[318] Nezbytnost »missio
ad gentes« 95. Synodalni otcové
vybizeji vSechny vérici ke hlasani
BoZiho Slova a zdlraznuji, Ze i v nasi
dobé je nezbytné tfeba rozhodného



nasazeni v missio ad gentes. Cirkev se
Zadnym zplisobem nemuizZe omezit
Kristovo evangelium znaji. Misijni
napéti je jasné znameni zralosti
cirkevniho spoleCenstvi. Otcové
kromeé toho dali silné najevo védomi,
Ze BoZi Slovo je spasnd pravda,
kterou ma kazdy ¢lovék v kazdé dobé
zapottebi. Toto poselstvi proto musi
byt explicitni. Cirkev ma moci Ducha
jit vSem vstric (srov. 1 Kor 2,5) a
prorocky pokracovat v obhajobé
prava a svobody lidi slySet Bozi
Slovo, hledat u€innéjsi prostredky
jeho hlasaniiza cenu
prondsledovani.[319] Cirkev se citi
vazana hlasat vSem Slovo, které
zachranuje (srov. Rim 1,14).

Zvést a novd evangelizace 96. PapeZ
Jan Pavel II. ve §lépéjich toho, co jiz
prorocky vyjadril papez Pavel VI. v
Evangelii nuntiandi jiZ nékolikrat
poukazal véricim na dileZitost nové
misijni éry pro cely Bozi lid.[320] Na



usvitu tretiho tisicileti, nejenom zZe
existuji mnohé narody, které neznaji
dobrou zvést, ale mnoho kirestanti
potrebuje, aby jim bylo presvédcive
znovu hlasano BoZi Slovo a mohli tak
zakusit moc evangelia. Mnozi bratri
jsou ,pokiténi, ale nedostatecCné
evangelizovani.“[321] Narody kdysi
oplyvajici virou a povolanimi casto
pod vlivem sekularizované
kultury[322] ztraceji vlastni identitu.
PoZadavek nové evangelizace,
pocitovany tak silné mym ctihodnym
predchiidcem, musi byt bez bazné
opét potvrzen v jistoté ucinnosti
BoZiho Slova. Cirkev je si jista
vérnosti sveho Pana a neunavné
hlasa dobrou zvést evangelia vSem
kirestanim, aby znovu objevili
pritazlivost nasledovani Krista.

BoZi Slovo a krestanské svédectvi 97.
Nezmérné horizonty cirkevniho
poslani a slozitost nynéjsi situace
dnes vyZaduji nové zplsoby u¢inné
komunikace Boziho Slova. Duch



svaty, prvotni ¢initel kazdé
evangelizace zajisté nikdy
neprestane vést Kristovu cirkev v
tomto pusobeni. Nicméné je dlleZité,
aby kazdy zplisob zvéstovani mél na
zreteli predevSim vnitini vztah
mezikomunikaci BoZiho Slova a
krestanskym svédectvim. Na tom
zavisi sama vérohodnost zvésti. Na
jedné strané je nezbytné Slovo, které
sdéluje to, co nam rekl samotny Pan.
Na druhé strané je nezbytné dodat
vérohodnost tomuto slovu
svédectvim, aby nevypadalo jako
néjaka hezka filosofie i utopie, ale
jako realita, kterou lze Zit a ktera
umoznuje Zit. Tato vzajemnost mezi
Slovem a svédectvim odkazuje na
zplsob, kterym se Blth sdm sdéluje
skrze vtéleni Slova. BoZi Slovo
dosahuje k lidem ,,skrze setkani se
svedky, kteri jej zpritomnuji a
0zivuji.“[323] Kazdy Clovék totiz
potrebuje byt priveden k BoZimu
Slovu ,,setkanim a svédectvim
dospélého, vlivem pratel a za



doprovodu cirkevniho
spolecCenstvi.“[324]

Existuje tésna souvislost mezi
svédectvim Pisma, jako potvrzeni,
které dava Slovo BoZi samo od sebe,
a svédectvim Zivota véricich. Jedno v
sobé zahrnuje druhé a vede k nému.
Krestanské svédectvi sdéluje Slovo
potvrzené v Pismech. Pisma podavaji
sveédectvi, které jsou krestané
povolani vydavat vlastnim zivotem.
Ti ktefi se setkaji s vérohodnymi
svédky evangelia jsou tak vedeni ke
zjiSténi, Ze BoZi slovo je ucinné v
téch, kteri ho prijmou.

98. Tento kolobéh mezi svédectvim a
Slovem umoznuje pochopit tvrzeni
papeZe Pavla VI. v apostolské
exhortaciEvangelii nuntiandi. NaSe
odpovédnost se neomezuje na to, Ze
nabizime svétu spolecné hodnoty. Je
tfeba dojit az k vyslovné zvésti
Boziho Slova. Jediné tak budeme
vérni Kristovu mandatu: ,,Radostna



zvést, hldsana vlastnim Zivotem,
musi byt tedy, drive ¢i pozdéji,
hlasana primo slovem Zivota. Nelze
mluvit o skutec¢né evangelizaci, jestli
se pri ni nehlasa i jméno, uceni,
Zivot, zaslibeni, kralovstvi a tajemstvi
JeZiSe z Nazareta, Boziho Syna.“[325]

Fakt, Ze zvést Boziho Slova vyZaduje
svedectvi vlastniho Zivota, je v
krestanském védomi dobre patrny jiz
od jeho pocatkl. Kristus sam je
svédkem vérnym a pravym (srov.
Zjev 1,5; 3,14), svédkem Pravdy (srov.
Jan 18,37). V této souvislosti bych rad
poukazal na nespocetna svédectvi,
ktera jsme mohli vyslechnout béhem
synodalniho zasedani. Byli jsme
hluboce dojati vypravénim téch, kteri
dokazali viru Zit a vydat zariveé
svédectvi evangeliu také v reZimech
nepratelskych krestanstvi nebo v
situacich pronasledovani.

Tim vSim se nesmime dat zastrasit.
JeZi§ sdm tekl svym ucednikim:



»Sluzebnik neni vic nez jeho pan.
KdyZ pronasledovali mne, budou
prondsledovat i vas“ (Jan 15,20). Rad
bych proto spolu s celou cirkvi vzdal
Bohu chvalu za svédectvi mnoha
bratri a sester, kteri také v nasi dobé
polozili zivot, aby hlasali pravdu o
BoZi lasce zjevené v ukriZovaném a
zmrtvychvstalém Kristu. Kromé toho
vyjadruji vdécnost celé cirkve
kirestantim, ktefi se nepoddavaiji
protivenstvim a pronasledovani
kvili evangeliu. Soucasné se v
hluboké a solidarni srdecnosti
primykame ke vSem krestanskym
komunitam, které zejména v Asii a
Africe riskuji v této dobé Zivot nebo
socialni diskriminaci kvili
krestanské vire. Vidime zde
uskutecnéni ducha blahoslavenstvi
téch, ktefi jsou prondsledovani kvili
Panu JeZisi (srov. Mt 5,11). Zaroven
nepiestavame pozvedat svij hlas,
aby vlady statl zarucovali vSem
svobodu svédomi a nabozZenstvi,



véetné moznosti dosvédcovat vlastni
viru verejneé.[326]

SLOVO BOZi A NASAZENI VE SVETE

SlouZit JeZisi v jeho ,,nejposlednéjsich
bratrich“ (Mt 25,41).

99. BoZi Slovo osvécuje lidsky Zivot a
probouzi svédomi, aby v hloubi
revidovalo vlastni Zivot, ponévadz
celé déjiny lidstva jsou pod Bozim
soudem: ,AZ pfijde Syn ¢lovéka ve
své slavé a s nim vsichni andéle,
posadi se na svij slavny triin a
budou pred néj shromazdény
vSechny narody.“ (Mt 25,31-32). V
nasi dobé se Casto povrchné
pozastavujeme nad hodnotou
prchavého okamziku jako by byl
nedlleZity pro budoucnost.
Evangelium nam naopak pripomina,
Ze vSichni budou vydavat pocet ze
svého Zivota. V 25. kapitole
MatouSova evangelia Syn ¢lovéka
vztahuje na sebe to, co jsem ucinili
nebo neucinili jednomu z jeho



,nejposlednéjsich bratri“ (25,41):
»,mél jsem hlad, a dali jste mi najist,
mél jsem Zizen, a dali jste mi napit;
byl jsem na cesté, a ujali jste se mné,
byl jsem nahy, a oblékli jste mné; byl
jsem nemocen, a navstivili jste me,
byl jsem ve vézeni, a prisli jsme k
tobé“ (25,35-36). TotéZ BozZi Slovo
tedy poukazuje na nezbytnost
naSeho nasazeni ve svété a nasi
odpoveédnosti pfed Kristem, PAnem
déjin. Pri hlasani evangelia se
vzajemné povzbuzujme ke konani
dobra a usili o spravedlnost, smifeni
a pokao;j.

BoZi Slovo a nasazeni za spravedlnost
ve spolec¢nosti 100. Bozi Slovo vede
¢lovéka k navazovani vztahi
ozivovanych poctivosti a
spravedlnosti, potvrzuje pred Bohem
vysokou hodnotu vSech ndmah
Clovéka o spravedlivéjsi a
obyvatelnéjsi svét.[327] TotéZ Bozi
Slovo bez dvojakosti pojmenovava
nespravedlnost a prosazuje



solidaritu a rovnost.[328] Ve svétle
Panovych slov tedy rozpoznavame
»Znameni doby“ pritomna v déjinach,
neodmitame nasazeni ve prospéch
téch, ktefi trpi a jsou obéti egoismu.
Synoda pravem pripomnéla, Ze usili
o spravedlnost a proménu svéta je
pro evangelizaci konstitutivni. Jak
rikal papez Pavel VI, ,jde ji o to, aby
silou evangelia pretvarela méritka,
podle nichz lidé soudi, stupnici
hodnot, jejich zajmy, zptisob myslent,
prameny, z nichz lidé Cerpaji své
podnéty a vzory, pokud snad jsou v
rozporu s BoZim slovem a planem
spasy.“[329] Za timto ucelem
synodalni otcové vénovali zvlastni
zminku tém véricim, ktefi jsou
zapojeni do socialniho a politického
Zivota. Jejich ptsobeni ve svété pri
hledani pravého dobra vSech v ucté a
prosazovani dastojnosti clovéka ma
byt inspirovano evangelizaci a
Sifenim BoZiho Slova. Vytvorit
spravedlivéjsi spoleCnost jisté neni
primym poslanim cirkve, tfebaze



cirkvi patri pravo i povinnost
vyjadrovat se k etickym a moralnim
otazkam, tykajicich se dobra lidi a
narodd. Vystupovat primo v socidlni
a politické ¢innosti je predevsim
ukolem véricich laikl. Synoda proto
doporucuje vhodnou vychovu podle
principi socidlniho uceni cirkve.
[330] 101. Kromé toho bych rad
zameéril pozornost vSech na
dlleZitost obrany a prosazovani
lidskych prav kaZdé osoby, ktera jsou
jako takova ,,univerzalni,
nedotknutelnd, nezcizitelna.“[331]
Cirkev si preje, aby stvrzenim téchto
prav byla lidska ddstojnost u¢innéji
uznavana a vSeobecné
prosazovanal332] jakoZto
charakteristika, kterou Buh Stvoritel
vtiskl svému stvoreni a ktera byla
prijata a vykoupena JeziSem Kristem
skrze jeho Vtéleni, smrt a vzkriSeni.
Sifeni BoZiho Slova proto nemuize
nez posilit tvrzeni a respektovani
lidskych prav kazdé osoby.[333]
Hlasdani BoZiho Slova, smifeni a pokoj



mezi narody 102. Synoda vrele
doporucila, aby vedle rozmanitych
zdvazkl bylo prosazovano smifeni a
pokoj. V dneSnim kontextu je
nezbytné znovu objevit BoZi Slovo
jako pramen smireni a pokoje,
protoZe v ném Biih vSechny véci
smiruje se sebou (srov. 2 Kor 5,18-20;
Ef1,10): Kristus ,,je naS pokoj“ (Ef
2,14), ten ktery bofi zdi rozdéleni.
Mnoha svédectvi na synodé
poukdazala na zavazné a krvavé
konflikty vSeho druhu a napéti
vyskytujici se na nasi planeté. Nékdy
se zd4, Ze tato nevrazivost nabyva
podobu mezindboZenského
konfliktu. JeSté jednou bych tedy rad
zduraznil, Ze nabozZenstvi nemuZe
nikdy ospravedlnit netoleranci Ci
valky. Nelze zabijet ve jménu BoZim!
[334] Kazdé nabozenstvi by mélo
vést ke spravnému uzivani rozumu a
prosazovat etické hodnoty, které
buduji obcanské souziti. Ve vérnosti
dilu smifeni, vykonaného Bohem v
JeZiSi Kristu, ukriZovaném a



vzkriSeném, se katolici a vSichni lidé
dobré vile snazi davat priklady
smireni a vytvaret tak spravedlivou a
mirumilovnou spolec¢nost.[335]
Nezapominejme nikdy, Ze takeé ,tam,
kde vladne tragicky hluk zbrani a
nasili, neztraci se prorocka sila
BoZiho Slova a opakované nam
pripomind, Ze mir je mozny a ze my
musime byt nastroji smireni a
pokoje.“[336] Bozi Slovo a ¢inoroda
laska 103. Nasazeni za spravedlnost,
smitfeni a pokoj ma sviij nejhlubsi
koren v lasce, zjevené v Kristu. Kdyz
jsme naslouchali svédectvim, ktera se
vynorila na synodé, stali jsme
vnimaveéjsimi na spojitost mezi
laskavym naslouchanim Boziho
Slova a neziStnou sluzbou vici
bratrim; vSichni vérici chapou
nezbytnost ,prevadét slySené slovo
na skutky lasky, protoZe jediné tak se
poselstvi evangelia stane
vérohodnym i navzdory lidské
krehkosti, ktera lidi
poznamenava.“[337] JeZis prochazel



timto svétem a konal dobro (srov. Sk
10,35). Ochotnym naslouchanim
Boziho Slova v cirkvi se probouzi
slaska a spravedlnost vici vSem,
zejména vici chudym.“[338] Netireba
nikdy zapominat, Ze laska — caritas -
bude vZdycky potreba, atoiv té
nejspravedlivéjsi spolecnosti... Ten,
kdo se chce zbavit 1asky, sméruje k
tomu, Ze se zbavi Clovéka jakoZto
Clovéka.“[339] Vybizim proto
vSechny veérici, aby ¢asto rozjimali
velepisen na lasku, jak nam ji
zanechal apostol Pavel a nechali se ji
inspirovat: ,laska je shovivava, laska
je dobrosrdecna, nezavidi, laska se
nevychloubd, nenadymad, nedéla, co
se nepatri, nemysli jen a jen na sebe,
nerozciluje, zapomind, kdyz ji nékdo
ubliZi, ma zarmutek, kdyZ se déla
néco Spatného, ale raduje se, kdyz
lidé Ziji podle pravdy. Laska vSechno
omlouva, vSemu véri, nikdy nad
ni¢im nezoufd, vSecko vydrZi. Laska
nikdy neprestava.“ (1 Kor 13,4-8).



Laska k bliznimu, zakorenéna v lasce
k Bohu ma proto vést k neustalému
nasazeni jak jednotlivce, tak cirkevni
spolecCenstvi, mistni i vSeobecné.
Svaty Augustin prohlasuje:
»,Zakladem je pochopit, Ze naplnénim
Zakona, jakoz i vSech bozskych
Pisem, je laska... Kdo si tedy mysli, Ze
porozumeél Pismu nebo alespon
néjakeé jeho casti, aniz by se snazil
budovat skrze jeho porozumeéni tuto
dvoji lasku k Bohu a bliZznimu,
dokazuje, Ze ho dosud
nepochopil.“[340]

Hlasdani Boziho Slova a mladez 104.
Synoda vénovala zvlastni pozornost
hlasani Boziho Slova novym
generacim. Mladi jiZ jsou aktivnimi
Cleny cirkve a predstavuji jeji
budoucnost. Casto v nich nachazime
spontanni otevienost k naslouchani
BoZimu Slovu auprimnou touhu
poznat JeZise. V mladi totiZ se totiz
nezadrzitelné a upfimné vynoruji
otazky po smyslu vlastniho zZivota a



po zaméreni vlastni existence. Na
tyto otazky dava pravou odpovéd
jediné BoZi Slovo. Pozornost vici
svétu mladi v sobé zahrnuje odvahu
jasného poselstvi; musime pomahat
mladym osvojit si ddvérnost a
blizkost vli¢i Pismu svatému, aby
bylo kompasem, ktery ukazuje, jakou
cestou se vydat.[341]K tomu mladi
lidé potfebuji svédky a ucitele, kteri
kraceji s nimi a vedou je, aby sami
milovali a sdileli evangelium se
svymi vrstevniky a stavali se
autentickymi a vérohodnymi svédky.
[342] Je zapotrebi, aby bylo Bozi
Slovo prezentovano vcetné zminek
tykajicich se povolani, aby tak
mladym pomadhalo orientovat se v
zivotnich rozhodnutich také smérem
k naprostému zasvéceni.
[343]Autenticka povolani k
zasvécenému Zivotu a ke knézstvi
nachdzeji vhodnou ptadu v
divérnému kontaktu s BoZim
Slovem. Opakuji dnes znovu pozvani
otevrit brany Kristu, jak jsem to



ucinil na zacatku svého pontifikatu:
»,Kdo nechd vstoupit Krista, neztraci
nic — nic — absolutné nic z toho, co
C¢ini Zivot svobodnym, krasnym a
velkym. Ne! Jen v tomto pratelstvi se
oteviraji dokoran brany Zivota. Pouze
v tomto pratelstvi se skute¢né
oteviou velké moznosti lidské
bytosti.. drazi mladi: Neméjte strach
z Krista! On nic neodnimad a dava
vSechno. Kdo se da Jemu, dostane
stondsobné. Ano, oteviete, dokoran
rozevrete brany Kristu — a najdete
pravy zZivot.“[344] Hldsani BoZiho
Slova a migranti 105. BoZi Slovo nas
¢ini pozornymi viici déjindm a k
tomu, co nového v nich klici.
Vzhledem k evangeliza¢nimu poslani
cirkve proto synoda chtéla obratit
pozornost také ke sloZitému
fenoménu migrac¢niho pohybu
narodd, které v téchto letech nabyva
nevidanych rozmeéra. Rodi se tak
znacné delikatni otazky tykajict
sebezpecnosti narodli apohostinnosti,
kterou je tfeba nabidnout tém, kdo



hledaji utocisté, lepsi Zivotni
podminky, zdravi a praci. Masy lidi,
které neznaji Krista anebo o ném
maji zkreslenou predstavu se usazuji
v zemich s davnou krestanskou
tradici. Zaroven lidé patfici k
narodlm hluboce poznamenanym
krestanskou virou emigruji do zemti,
v nichz je tfeba nové evangelizace.
Vznikaji tak nové situace, ale také
nové moznosti Sireni Boziho Slova. V
této souvislosti synodalni otcové
predevsim prohlasili, Ze migranti
maji pravo slySet kérygma, které jim
je predloZeno, nikoli uloZeno. Pokud
jsou krestané, potrebuji naleZitou
pastoracni pomoc pro posileni viry a
aby se sami stali nositeli evangelniho
poselstvi. Je nezbytné, aby si vSechny
zainteresované diecéze uvédomovali
sloZitost tohoto fenoménu a snazili se
chapat migrac¢ni hnuti takeé jako
prilezitost odhalit nové zptsoby
pritomnosti a zvésti a postarali se
podle svych moznosti o adekvatni
prijeti a animaci téchto naSich bratfi,



aby se jich dotkla Dobra zvést a sami
se stali hlasateli BoZiho Slova a
svédky vzkriSeného Krista, nadéje
svéta.[345] Hldasani BoZiho Slova a
trpici 106. Béhem synodalnich praci
byla ¢asto vénovana pozornost
nezbytnosti hldsat BoZi Slovo vSem,
kterT ocitli v situaci fyzického,
psychického nebo duchovniho
utrpeni. Praveé ve chvilich bolesti se
totizZ v srdci ¢lovéka rodiposledni
otdazky o smyslu vlastniho Zivota.
Pokud se zda, Ze lidska slova utichaji
tvar v tvar tajemstvi zla a bolesti a Ze
nase spolecnost dava zivotu hodnotu
pouze, pokud ma jistou uroven
vykonnosti a blahobytu, BoZi Slovo
nam zjevuje, Ze také tyto okolnosti
jsou tajemné ,,objimany“ BoZi néhou.
Vira, ktera se rodi ze setkani s Bozim
Slovem, nam pomdaha pokladat lidsky
Zivot za plnohodnotny i tehdy, kdyZ je
postiZen zlem. Blih stvoril clovéka ke
Stésti a Zivotu, zatimco nemoc a smrt
vstoupily do svéta jako dlsledek
hfichu. Avsak Otec Zivota je 1ékafem



Clovéka par excellence a neprestava
se laskaveé sklanét k trpicimu lidstvu.
Vrcholem blizkosti Boha lidskému
utrpeni kontemplujeme v JeZisi,
ktery je ,,vtélenym Slovem. Trpél s
nami a zemfel. Svyym umucenim a
smrti prijal a proménil az do hloubi
nasi slabost.“[346] Blizkost JeZise
trpicim nebyla prerusena: pokracCuje v
case puisobenim Ducha svatého v
poslani cirkve, ve Slovu a ve
svatostech, v lidech dobré vile, v
pomocnych aktivitach, které
komunity vyvijeji s bratrskou laskou
a ukazuji tak pravou tvar Boha a jeho
lasku. Synoda vzdava diky Bohu za
oslnivé a nezridka skryté svédectvi
mnoha krestanu — knézi, reholniki a
laikl — ktefi proptjcili a nadale
propujcuji své ruce, své o€i a sva
srdce Kristu, pravému lékari tél i
dusi! Vybizi pak k dalsi péci o
nemohouci lidi a prinaseji jim
oZivujici pritomnost Pana JezZiSe ve
Slovu a v eucharistii. Kéz je jim
poskytovana pomoc pri Cteni Pisma a



pri odhaleni, Ze praveé jejich stav jim
umoznuje mit podil na vykupném
utrpeni Kristovu za spasu svéta (srov.
2 Kor 4,8-11.14).[347] Hldsdni BoZitho
Slova a chudi 107. Pismo svaté
projevuje prednostni lasku Boha vici
chudym a potrebnym (srov. Mt
25,31-46). Synodalni otcové Casto
poukazovali na nezbytnost toho, aby
evangelni poselstvi, zavazek pastyia
a komunit byly vSude zaméreny a
témto nasim bratfim. ,Prvni kdo
maji pravo na hladsani evangelia jsou
praveé chudi, kteri potfebuji nejenom
chléb, ale také slova Zivota.“[348]
Diakonie charity, ktera nesmi v
nasich cirkvich nikdy chybét, musi
byt stale spojena se zvéstovanim
Slova a slavenim posvatnych
tajemstvi.[349] Zaroven je tfeba
uznat a zhodnotit fakt, Ze sami chudi
jsou také Ciniteli evangelizace. V Bibli
je opravdu chudym ten, ktery se
naprosto svéruje Bohu, a sam JeZis je
v evangeliu nazyva blahoslavenymi,
témi, kterym ,patfi nebeské



kralovstvi“ (Mt 5,3; srov. Lk 6,20).
Pan chvali jednoduchost srdce téch,
kdo spatfuje v Bohu vlastni
bohatstvi, sklada v Ného svou nadéji
a nikoli v majetek tohoto svéta.
Cirkev nemuzZe zklamat chudé:
»Pastyri jsou povolani jim naslouchat
a ucit se od nich, vést je v jejich vire a
motivovat je, aby byli tvirci svych
déjin.“[350]

Cirkev je si takeé védoma, zZe
existujechudoba jako ctnost, kterou je
treba zvolit a péstovat svobodné,
jako to Cini vSichni svati, a Ze existuje
bida, jez je Casto vysledkem
nespravedlnosti a je vyvolana
egoismem, ktery rozséva nedostatek
a hlad a vytvari konflikty. Kdyz
cirkev zvéstuje Bozi Slovo ve vztahu
k chudym, je si védoma potreby
favorizovat ,,plodnou cirkulaci“ mezi
chudobou, kterou»je treba si vybrat«
a chudobou, kterou»je treba
odstranit« a odhalovat tak ,stridmost
a solidaritu jako evangelni a



soucasné univerzalni hodnoty...
Obnasi to rozhodnuti pro
spravedlnost a stfidmost.“[351] BoZi
Slovo a péce o stvoreni 108. Nasazeni
ve svéteé vyZadované Bozim Slovem
ndas nuti hledét novyma ocima takeé
na cely vesmir stvoreny Bohem a
nese v sobé jiZ stopy Slova, skrze
néhoz vSechny bylo stvoreno (srov.
Jan 1,2). Vskutku existuje
odpovédnost, kterou mame jako
vérici a hlasatelé evangelia takeé ve
vztahu ke stvoreni. Zjeveni, které
nam odhaluje BoZi plan s vesmirem,
nas vede také k pojmenovavani
pomylenych postoji ¢lovéka, ktery
nepoklada vSechny véci za odraz
Stvoritele, ale za pouhou matérii, s
niz 1ze bez skrupuli manipulovat.
Tak se Clovék pripravuje o onu
podstatnou pokoru, ktera mu
umoznuje rozpoznavat stvoreni jako
BoZi dar, jenz je tfeba prijmout a
uzivat podle Jeho planu. Naopak,
arogance Clovéka, ktery Zije jakoby
Buh neexistoval, vede k



vykoristovani a poslapavani prirody,
v niZ neuznava dilo stvoritelského
Slova. V tomto teologickém ramci
bych rad poukazal na vypovédi
synodalnich otct, ktefi pripomnéli,
Ze ,prijeti BoZiho Slova
dosvédcCeného v Pismu svatém a Zivé
tradici cirkve rodi novy zptisob
vidéni véci a prosazuje autentickou
ekologii, ktera kofeni v poslusnosti
viry, jez prijima Bozi Slovo... rozviji
novou teologickou vnimavost k
dobroté vSech véci, stvorenych v
Kristu.“[352] Clovék potiFebuje byt
opétovné vychovavan k uZasu a k
uznani autentické krasy, ktera se
projevuje ve stvorenych vécech.[353]

BOZi SLOVO A KULTURY

Hodnota kultury pro Zivot ¢lovéka
109. Janovské poselstvi o vtéleni
Slova zjevuje nerozlucny svazek
mezi BoZim Slovem a lidskymi slovy,
jejichz prostrednictvim se nam
sdéluje. V ramci tohoto pojeti se



biskupska synoda Siroce pozastavila
nad vztahem BoZiho Slova a kultury.
Biih se totiZ ¢lovéku nezjevil
abstraktné, ale prijetim jazykd,
obrazi a vyjadieni, nevyhnutelné
spojenych s riiznymi kulturami. Jde o
plodny vztah obsahle dosvédceny v
déjinach cirkve. Dnes toto téma
proziva novou etapu zplsobenou
rozSifenim a zakorenénim
evangelizace uvnitf raznych kultur a
také vzhledem k nedavnému rozvoji
zapadni kultury. Toto spojeni v sobé
zahrnuje dlleZitost kultury jako
takové v Zivoté kazdého Clovéka.
Fenomén kultury se totiZ prezentuje
v mnoha aspektech jako konstitutivni
danost lidské zkusenosti: ,,Clovék Zije
vzdycky podle néjaké kultury, jeZ je
mu vlastni, a ktera vytvari mezi
lidmi svazek, jenz je jim vlastni, a
urcuje mezilidsky a socialni
charakter lidské existence.“[354]

BoZi Slovo inspirovalo béhem staleti
rizné kultury a zrodilo zdkladni



moralni hodnoty, vynikajici
umeélecké vyrazy a prikladné Zivotni
styly.[355] Proto bych v perspektivé
nového setkani Bible a kultur rad
zduraznil vSem kulturnim ¢initeltim,
Ze se viibec nemusi obavat
otevirenosti vii¢i BoZimu Slovu, které
pravou kulturu nikdy nenici, ale je
neustalou pobidkou v hledani stale
vhodnéjsich a smysluplnéjsich
lidskych vyrazl. Kazd4 autenticka
kultura, ma-li byt opravdu lidska,
musi byt otevirena vici
transcendenci a v posledku vici
Bohu.

Bible jako velky kodex kultur 110.
Synodalni otcové proto poukazali na
dlleZitost zprostredkovavat
kulturnim ¢initelim ndaleZitou
znalost Bible i v sekularizovaném
prostredi a mezi nevéricimi;[356] v
Pismu svatém jsou obsaZeny
antropologické a filosofické hodnoty,
které pozitivné ovlivnily celé lidstvo.



[357] Je treba plné si osvojit smysl
Bible jako velkého kodexu kultur.

Poznani Bible ve Skoldch a
univerzitdach 111. Zvlastnim polem
setkani mezi Bozim Slovem a
kulturami jeskola a univerzita.
Pastyri at pecCuji o tato prostredi a
S$ifi hlubokou znalost Bible, aby bylo
mozné dobirat se plodnych
kulturnich implikaci také dnes.
Zvlaste studijni centra zakladana
katolickymi institucemi poskytuji
originalni prinos, ktery je tfeba
uznat, pokud jde o pozvedani kultury
a vzdeélanosti. Netfeba pritom
zanedbavat vyuku ndaboZenstvi a
dtkladné pripravovat ucitele tohoto
predmétu. V. mnoha pripadech je to
pro studenty jedind prilezitost
kontaktu se zvésti viry. Je dobré, aby
v této vyuce byla podporovana
znalost Pisma svatého, byly
prekonany staré i noveé predsudky a
davala se poznat jeho pravda.[358]
Pismo svaté v riiznych uméleckych



vyjadrenich 112. Vztah mezi Bozim
Slovem a kulturou nalezlo vyraz v
dilech mnoha oblasti, zejména ve
svété uméni. Velka tradice Vychodu i
Zapadu si proto vzdy cenila vSech
umeéleckych projevi inspirovanych
Pismem svatym, jako napr. sakralni
socharstvi a architektura, literatura a
hudba. Myslim také na starobyly
jazyk, kterym mluviikony a ktery se z
vychodni tradice postupneé Siti do
celého svéta. Cela cirkev spolu se
synodalnimi otci vyslovuje vaznost,
uctu a obdiv vS§em umeélcim
yzamilovanym do krasy“, kteri se
nechali inspirovat posvatnymi texty;
prispéli k vyzdobé nasich kosteld, ke
slaveni nasi viry, k obohaceni nasi
liturgie, a soucasné mnozi z nich do
jisté miry umoznili vnimat v Case a
prostoru neviditelné a vécné
skutecnosti.[359] Vybizim
kompetentni instituce, aby byla v
cirkvi poskytovana solidni formace
umeélci ohledné Pisma svatého ve



sveétle zZivé tradice cirkve a jejiho
ucitelského uradu.

BoZi Slovo a spolecenské sdélovact
prostiedky 113. Se vztahem BoZiho
Slova a kultur se nevyhnutelné poji
také vyznam inteligentniho a
vnimavého vyuziti starych i novych
sdélovacich prostredki spolecenské
komunikace. Synodalni otcové
doporucuji naleZité se seznamit s
témito prostredky se zretelem na
jejich rychly rozvoj a rizné roviny
interakce, a investovat vice energie k
ziskani kompetence v riznych
sektorech, zejména v takzvanych
new media, jako napfr. internet. Ve
svété masovych sdélovacich
prostredkd je cirkev jiZ vyznamné
zastoupena a také ucitelsky urad
cirkve se jiZ mnohokrat k tomuto
tématu vyjadril, pocinaje Druhym
vatikanskym koncilem.[360]
Osvojeni si novych metod pro
predavani evangelniho poselstvi je
soucasti trvalého evangelizacniho



nasazeni véricich. Dnesni
komunikacéni sit obepind celou
zemeékouli a novy vyznam tak
dostava Kristova vyzva: ,,Co vam
rikam ve tmé, poveézte na svétle, a co
se vam Septa do ucha, hlasejte ze
strech!“ (Mt 10,27). Hlas boZského
Slova kromé tisténé formy musi znit
také pomoci ostatnich forem
komunikace.[361] Proto chci spolu se
synodalnimi otci podékovat
katolikim, ktefi se kompetentné a
vyznamneé zapojili do svéta médii a
vybizim k dalSimu jesSté SirSimu a
kvalifikovanéjSimu nasazeni.[362]

Mezi novymi formami masové
komunikace je dnes tfeba priznat
rostouci vyznam internetu, ktery je
jakymsi novym forem, v némz
zazniva evangelium. Avsak s
védomim, Ze virtudlni svét nebude
moci nikdy nahradit redlny svét a Ze
evangelizace bude moci vyuzit
virtuality, kterou nabizejinew media,
pii vytvareni smysluplnych vztahil



pouze tehdy, pokud dosahne
osobniho pristupu, jenZ zustava
nezastupitelnym. Také ve svété
internetu, ktery umozinuje, aby se
miliardy obrazl objevily na
milionech monitorud celého svéta, se
musi objevovat tvar Krista a byt
slySen Jeho hlas: ,,neni-li misto pro
Krista, neni misto pro ¢lovéka.“[363]
Bible a inkulturace 114. Tajemstvi
vtéleni nam ukazuje, Ze Blih se
vzdycky sdé€luje jednak v
konkrétnich déjinach, pricemz
prijima kulturni kodexy v nich
vepsané, a jednak Ze samotné Slovo
muiZe a ma byt preddvano v
odliSnych kulturach, které zevnitr
promeénuje prostrednictvim toho, co
papez Pavel VI. nazyval evangelizace
kultur.[364]1BoZi Slovo stejné jako
kirestanska vira vyjevuje svij
hluboce mezikulturni charakter, jenz
je s to setkat se a umoznit setkani
raznych kultur.



V tomto kontextu je pochopitelna
také hodnota inkulturace evangelia.
[366] Cirkev je pevné presvédcena o
vnitini schopnosti Boziho Slova
dosdahnout ke vSem lidem v tom
kulturnim kontextu, ve kterém Ziji:
,Toto presvédceni vyplyva ze
samotné Bible, kterd ma uz od knihy
Genesis univerzalni zaméreni (Gn
1,27-28), to pak zachovava v
pozZehnani prislibeném vSem
narodim diky Abrahdmovi a jeho
potomstvu (Gn 12,3; 18,18) a
definitivné je stvrzuje rozsirenim
krestanské evangelizace na »vSechny
narody« (Mt 28,18; Rim 4,16-17; Ef
3,6).“[367] Inkulturaci proto netreba
zameénovat s procesy povrchniho
prizptsobeni, ani se synkretistickym
smésovanim, které redi originalitu
evangelia ve snaze ucinit jej snadnéji
prijatelnym.[368] Autentickym
paradigmatem inkulturace je samo
vtéleni Slova: ,»Akulturace« nebo
»inkulturace« evangelia bude
skuteCné odrazem vtéleni Slova, kdyzZ



kultura proménéna a obrozena
evangeliem vytvori ve své vlastni
tradici piivodni vyrazy kiestanského
Zivota, slaveni a mySleni“[369] a
zevnitf prokvasi mistni kulturu tim,
Ze zhodnoti semina Verbi, a to
pozitivni, co se v ni vyskytuje, otevre
na evangelni hodnoty.[370] Preklady
a Sireni Bible 115. Inkulturace Boziho
Slova je neoddélitelna soucast
poslani cirkve. Rozhodujicim
momentem tohoto procesu je Sifeni
Bible v riiznych jazycich
prostrednictvim cenné
prekladatelské prace. V této
souvislosti je tfeba mit stale na
zreteli, Ze preklad Pisma ,zacal uz v
dobach Starého zakona, kdyZ byl
hebrejsky text ustné prekladan do
aramejstiny (Neh 8,8.12) a pozdéji
pisemneé do rectiny. Preklad je totiz
vZdycky nécim vic nezli prostym
prepisem originalniho textu.
Prevedeni z jednoho jazyka do
druhého s sebou nutné nese zménu
kulturniho kontextu: pojmy nejsou



totoZné a vyznam symbolt je
rozdilny, protoZe se dostavaji do
styku s jinymi mySlenkovymi
tradicemi a jinymi zplsoby
Zivota.“[371]

Béhem synodalnich praci bylo tfeba
konstatovat, Ze existuji opravdu
mnohé mistni cirkve, které dosud
nemaji preklad Bible ve svém jazyce.
Kolik naroddi méa dnes hlad a Zizen
po BoZim Slovu, ale bohuzel dosud
nemaji moznost ,,otevieného
pristupu k Pismu svatému,“[372] jak
si to pral Druhy vatikansky koncil!
Tato synoda proto ,povaZzuje za
dllezité zejména formaci specialisti,
kteri se vénuji prekladu Bible“[373]
Vybizim proto investovat zdroje do
této oblasti. Zejména bych rad
doporucil podporovat Katolickou
biblickou federaci, aby mohl dale
rast pocet prekladd Pisma svatého a
jejich detailni Sirfeni.[374] Je dobre,
kdyZ se ze samotné povahy této



prace pokud mozno spolupracuje s
raznymi Biblickymi spole¢nostmi.

BoZi Slovo presahuje kulturni meze
116. Zasedani synody v debaté o
vztahu mezi BoZim slovem a
kulturami pocitilo potfebu znovu
potvrdit to, co prvni kiestané
zakouseli jiZz od prvniho dne Letnic
(srov. Sk 2,1-13). BozZi Slovo je
schopno prostoupit rizné kultury a
vyjadrit se v riznych jazycich, ale
samo Slovo pretvari meze
jednotlivych kultur a vytvari
spolecenstvi mezi riznymi narody a
zemémi. Slovo Paneé nas vybizi,
abychom §li vstfic SirSimu
spoleCenstvi. ,,Prekro¢me meze svych
zkuSenosti a vstupme do reality,
ktera je opravdu univerzalni.
Vstupem do spolecenstvi s Bozim
Slovem, vstupujeme do spolecenstvi
cirkve, ktera zZije BoZim Slovem...
Prekrocit meze jednotlivych kultur
smérem Kk univerzalité nas spojuje
vSechny a €ini z nas vSech



bratry.“[375] Hlasani BoZiho Slova
proto v prvni radé na nas pozaduje
novy exodus, opusténi nasich
meéritek a nasSich omezenych
predstav, abychom v sobé dali
prostor Kristové pritomnosti.

BOZi SLOVO A MEZINABOZENSKY
DIALOG

Hodnota mezindboZenského dialogu
117. Cirkev si je védoma, Ze Blth Otec
i Syn i Duch svaty je Bohem, ktery
mluvi a nasloucha, a spatruje
podstatnou soucast zvésti Slovo v
setkani a dialogu se vSemi lidmi
dobré vile, a zvlasté s lidmi, kteri
patii k riznym ndboZenskym
tradicim lidstva, aniz by se
uchylovala k synkretismu ¢i
relativismu, nybrZ podle ukazatel
deklarace Druhého vatikanského
koncilu Nostra aetate a nadsledného
ucitelského uradu papezi.[376]
Rychly proces globalizace vnasi do
Zivota tésnéjsi kontakty mezi lidmi



raznych kultur a ndboZenstvi. Jde o
prozretelnostni prileZitost, jak
ukazat, Ze autentické nabozZenské
citéni mlZe prosazovat vztahy
vSeobecného bratrstvi mezi lidmi. Je
velmi daleZité, aby ndboZenstvi
mohla v naSich casto
sekularizovanych spole¢nostech
favorizovat mentalitu, ktera spattuje
ve VSemohoucim Bohu zaklad vSeho
dobra, nevycCerpatelny zdroj
moralniho Zivota, oporu hlubokého
smyslu pro vSeobecné bratrstvi.
Napriklad v Zidovsko-krestanské
tradici existuje ptsobivé svédectvi
lasky Boha ke vSem narodam, které
ve Smlouveé uzaviené s Noem
sjednocuje jedinym obrovskym
objetim symbolizovanym ,,duhou v
oblacich (Gen 9,13.14.16) a které chce
podle slov prorokd shromazdit v
jediné vSeobecné rodiné (srov. Iz 2,2;
42,6; 66,18-21; Jer 4,2; Z1 47).
Svédectvi o vnitfni spojitosti mezi
vztahem k Bohu a etikou lasky ke
kazdému c¢lovéku lze vskutku



zaznamenat v mnoha velkych
naboZenskych tradicich.

Dialog mezi krestany a muslimy 118.
Mezi riznymi ndboZenstvimi bych
rad pripomneél, Ze cirkev ,se diva s
uctou také na muslimy, kteri se
klanéji jedinému Bohu.“[377] Hlasi
se k Abrahamovi a klanéji se Bohu
predevsim modlitbou, almuznou a
postem. V islamské tradici
rozpoznavame Cetneé biblické
postavy, symboly a témata. V
navaznosti na dilo zahajené
ctihodnym Janem Pavlem II. doufam,
Ze vztahy inspirované daveérou, které
byly pred lety navazany mezi
krestany a muslimy, se budou
rozvijet v duchu uprimného a
uctivého dialogu.[378] Synoda
vyjadrila prani, aby v tomto dialogu
byly prohloubeny ucta k Zivotu
jakoZto zdkladni hodnota,
nezcizitelnad prava muze a Zeny a
jejich rovna dlistojnost. NaboZenstvi
maji s ohledem na dtleZitost



rozliSovani mezi socidlné-politickym
a ndboZenskym radem prispivat k
obecnému dobru. Synoda Zada
biskupské konference, aby tam, kde
se to jevi jako vhodné a uzitecCné,
byla pofadana setkani vzajemného
poznavani mezi kfestany a muslimy
a podporovany tak hodnoty, které
spolecnost potrebuje k pozitivnimu a
pokojnému souZiti.[1] Dialog s
ostatnimi nabozZenstvimi 119. Pri této
prilezitosti chci dale vyjadrit respekt
cirkve k tradi¢nim nabozenstvim
Afriky a Oceanie. Také davné
duchovni tradice Asie a Ameriky
obsahuji hodnoty, které mohou
vyznamneé usnadnit porozumeéni
mezi lidmi a narody.[380] Casto
konstatujeme soulad s hodnotami
vyjadrenymi také v jejich
nabozenskych knihach, jako je
napriklad v buddhismu ucta k Zivotu,
kontemplace, mlceni, jednoduchost;
smysl pro posvatno, obét a plist v
hinduismu; a také hodnoty rodinné a
socialni v konfucianismu. S



potéSenim objevujeme také v jinych
naboZenskych zkuSenostech
uprimnou pozornost, kterou vénuji
transcendenci Boha, uznavaného za
Stvoritele, jakoz i uctu k Zivotu,
manzelstvi a rodiné, a silny smysl
pro solidaritu.

Dialog a naboZenska svoboda 120.
Dialog by nicméné nebyl plodny,
kdyby nezahrnoval také autentickou
uctu ke kazdé lidské osobé, aby
mohla svobodé Inout ke svému
nabozenstvi. Synoda se tedy zasazuje
0 spolupraci mezi predstaviteli
riznych naboZenstvi, pripomina
rovnéz ,potfebu, aby byla vSem
vericim ucinné zajiSténa svoboda
vyznavat soukromeé a verejné vlastni
naboZenstvi i svoboda
svédomi,“[381] nebot ,,ucta a dialog
vyzaduji vzajemnost ve vSech
oblastech, zejména pokud jde o
zakladni svobody a zvlasté o svobodu
naboZenskou, a usnadnuji pokoj a
dorozuméni mezi narody.“[382]



ZAVER Definitivni slovo Boha 121. Na
zaveér téchto uvah, v nichZ jsem chtél
shrnout a prohloubit bohatstvi XII.
vSeobecného zasedani biskupské
synody o Bozim Slovu v zZivoté a
poslani cirkve, bych rad jesté jednou
povzbudil veskery lid Bozi, pastyre,
osoby zasvéceného Zivota a laiky, aby
usilovali o stale véts$i diveérnost ve
vztahu k Pismu svatému. Nesmime
nikdy zapominat, Ze zdkladem kazdé
autentické a Zivé krestanské
spirituality je BoZi Slovo hldsané,
prijaté, slavené a rozjimané v cirkvi.
Zintenzivnéni tohoto vztahu k
BoZimu Slovu nastane, kdyZ si
budeme vice uvédomovat, ze jak v
Pismu, tak v Zivé tradici cirkve
stojime pred definitivnim Slovem
Boha o vesmiru a déjinach.

Prolog Janova evangelia nas privedl
k rozjimdani o tom, Ze veSkeré byti
spociva pod znamenim Slova. Slovo
vychdzi od Otce, prichazi prebyvat
mezi své a vraci se do naruce Otcovy,



aby s sebou prineslo veskeré
tvorstvo, které v Ném a skrze Néj
bylo stvofeno. Cirkev nyni Zije své
poslani v dychtivém ocekavani
eschatologického zjeveni Zenicha:
,Duch i nevésta volaji: Prijd!“ (Zjev
22,17). Toto oCekavani nikdy neni
pasivni, nybrz misijni usili hlasat
BoZi Slovo, které uzdravuje a
vykupuje kazdého Clovéka: také dnes
nam Zmrtvychvstaly JezisS pravi:
»,Jdéte do celého svéta a hlasejte
evangelium vSemu tvorstvu!“ (Mk
16,15).

Nova evangelizace a nové
naslouchani 122. NasSe doba proto
musi byt stale vice dobou nového
naslouchani BoZimu Slovu a nové
evangelizace. Znovuobjeveni
ustredniho postaveni bozského Slova
v krestanském Zivoté nam umozni
objevit hlubsi smysl toho, na co
papez Jan Pavel II. mocné
poukazoval béhem svého dlouhého a
intenzivniho pontifikatu: pokracujte



vV missio ad gentes a pustte se vSemi
silami do nové evangelizace zejména
v onéch narodech, kde bylo
evangelium zapomenuto anebo
strada lhostejnosti mnohych v
dtsledku rozsifeného sekularismu.
Duch svaty probouzi v lidech hlad a
Zizen po BoZim Slovu a vzbuzuje
horlivé hlasatele a svédky evangelia.

Napodobenim velkého apostola
narodd, ktery zménil sviij Zivot, kdyz
uslySel hlas Pana, (srov. Sk 9,1-30),
naslouchejme také my Bozimu Slovu,
které nds tady a ted stale osobnéji
interpeluje. Duch svaty, jak podavaji
Skutky apostold, si vyhradil Pavla
spolu s Barnabasem ke hlasani a
Sifeni dobré zvésti. Stejné tak i dnes
at Duch svaty vzbuzuje presvédcené
a presvédcivé posluchace i hlasatele
Panova Slova (srov. Sk 13,5).

Slovo a radost 123. Cim vice budeme
chapavymi posluchaci a hlasateli
boZského Slova, tim vice budeme



moci konstatovat, Ze tajemstvi Letnic
pusobi v BoZi cirkvi i dnes. Duch
Pantv nadale sesild své dary na
cirkev, abychom byli vedeni k plné
pravdé, byl ndm oteviran smysl
Pisma a vytvarel z nas ve svété
veérohodné hlasatele Slova spasy.
Vratme se tak k prvnimu listu
svatého Jana. V Bozim Slovu jsme
také my slyseli, vidéli a dotykali se
Slova zivota. Milosti jsme prijali
zvést, Ze se zjevil vécny Zivot, takZe
nyni uznavame, Ze jsme byli uvedeni
do vzajemného spoleCenstvi s témi,
kdo nas predesli ve znameni viry a se
vSemi, kdo roztrouseni ve svété
naslouchaji Slovu, slavi eucharistii,
Ziji svédectvi lasky. Sdileni této zveésti
— pfipomind nam apostol Jan - je
nam dano, ,,aby nase radost byla
uplna“ (1 Jan 1,4).

Synodalni zasedani ndm umoznilo
zakusit to, co sdéluje janovskeé
poselstvi: zvést Slova vytvari
spolecenstvi a uskuteCnujeradost. Jde



o hlubokou radost, ktera prameni v
srdci troji¢niho Zivota a ktera se nam
dava v Synu. Jde o radost jakoZto
nevyslovny dar, ktery svét nemuiiZe
dat. Je mozZné zorganizovat slavnosti,
ale nikoli radost. Podle Pisma je
radost plodem Ducha svatého (srov.
Gal 5,22), ktery ndm umozinuje
vstoupit do Slova, nechat vstoupit
BoZi Slovo do nas a prinaset plody
pro zivot vécny. Hlasanim Boziho
Slova moci Ducha svatého touzime
podat pramen prave radosti, nikoli
plytké a prchavé radosti, ale takové,
ktera plyne z védomi, Ze pouze Pan
JeZiS ma slova vécného Zivota (srov.
Jan 6,68).

,~Mater Verbi et Mater laetitiae“ 124.
Tento vnitfni vztah mezi Bozim
Slovem a radosti je ndm ostatneé plné
zfejmy pravé v Matce BoZi.
Pripomenme slova svaté AlZbéty:
»,Blahoslavena, ktera jsi uvérila, Ze se
splni to, co ti bylo receno od

Pana!“ (Lk 1,45). Maria je



blahoslavena, protoZze ma viru,
uveérila a v této vire prijala do
vlastniho Iina BoZi Slovo, aby jej
darovala svétu. Radost obdrZena od
Slova se nyni miliZe §itit na vSechny,
kter1 se ve vife nechaji zménit BoZim
Slovem. LukdSovo evangelium nam
predstavuje toto tajemstvi
naslouchani a radosti dvéma texty.
JeZiS prohlasuje, Ze ,moje matka a
moji pribuzni jsou ti, kdo slySi a plni
BoZi slovo“ (8,21). A pri zvolani jedné
Zeny ze zastupu, kterd chce velebit
lino, které ho nosilo a prsy, které ho
kojily, JeZiS zjevuje tajemstvi pravé
radosti: ,,spiSe jsou blahoslavent ti,
kdo slySi Bozi slovo a zachovavaji
ho“ (11,28). JeZiS tak ukazuje pravou
velikost Marie a tak otevira i
kazdému z nds moznost onoho
blahoslavenstvi, které se rodi ze
slySeného a uskutecnovaného Slova.
Proto vS§em ki'estantim piipominam,
Ze nas osobni a komunitni vztah k
Bohu zavisi na umocnéni nasi
divérnosti ve vztahu k BoZimu



Slovu. Obracim se nakonec ke vSem
lidem i k tém, kteri jsou od cirkve
vzdaleni, opustili viru anebo nikdy
neslyseli zvést o spase. Pan pravi
vSem: ,Hle stojim u dvefi a klepu.
Kdo usly$i mij hlas a otevie dvere, k
tomu vejdu a budu jist u ného a on u
meé.“ (Zjev 3,20). Kazdy nas den at je
utvaren opakovanym setkanim s
Kristem, Slovem Otce, jeZ se stalo
télem: On je na pocatku i na konci a
»vSechny véci jsou v ném“ (srov. Kol
1,17). ZtiSme se a naslouchejme
Panovu slovu, abychom jej rozjimali,
aby v nds a¢innym ptsobenim Ducha
svatého nadale prebyvalo, Zilo a
mluvilo v nas po vSechny dny naseho
Zivota. Tak bude cirkev neustale
obnovovana a omlazovana diky
Panovu Slovu, které trva na véky
(srov. 1 Petr 1,25; Iz 40,8). Tak
budeme moci i my vejit do velkého
snubniho dialogu, kterym se kon¢i
Pismo svaté: ,Duch i neveésta
volaji:»Prijd!« Ten, kdo to
dosvédcuje, rika: »Ano, prijdu brzy!«



Amen, prijd, Pane JeziSi. Milost Pana
JeZiSe bud se vSemi!“ (Zjev
22,17.20-21).

Déno v Rimé u sv. Petra v den
pamatky sv. Jeronyma 30. zari 2010,
v Sestém roce mého pontifikatu

Benedikt XVI.
[1] Srov.Propositio 1.

[2] Srov. 12.VSeobecné zasedani
biskupské synody, Instrumentum
laboris, 27.

[3] Srov. Lev XIII., Providentissimus
Deus, Benedikt XV., Spiritus
Paraclitus, Pius XII., Divino Afflante
Spiritu. [4] Propositio 2.

[5] Ibidem. [6] Druhy vatikansky
koncil, Dei Verbum, 2.

[7]1 Ibidem 4.

[8] Srov. Mezi vystoupenimi riizné
povahy vzpomenme: Pavel VI,



Summi Dei Verbum (4. listopadu
1963), Pavel VI., Sedula cura, (27.
¢ervna 1971); Jan Pavel I1., generalni
audience 22. kvétna 1985), Jan Pavel
II., Promluva o interpretaci Bible v
cirkvi (23. dubna 1993)., Benedikt
XVI., Ad conventum internationalem
La Sacra Scrittura nella vita della
Chiesa) 16.zari 2005., Benedikt XVI.,
Angelus (6. listopadu 2005). Za
zminku stoji dokumenty PapeZzské
biblické komise, De sacra Scriptura et
cristologia (1984); Unita e diversita
nella Chiesa (11. dubna 1988); Vyklad
Bible v cirkvi (15. dubna 1993);
Zidovsky ndrod a jeho svatd Pisma v
krestanské Bibli (24.kvétna 2001),
Bible a moralka, Biblické koreny
krestanského jednani (11. kvétna
2008).

[9] Srov. Benedikt XVI., Promluva k
rimské kurii pri vyméné vanocnich
blahoprani (22. prosince 2008).

[10] Srov. Propositio 37.



[11] Srov. PapeZska biblicka
komise,Zidovsky ndrod a jeho svatd
Pisma v krestanské Bibli (24.kvétna
2001).

[12] Benedikt XVI., Promluva k
rimské kurii pri vyméné vanocnich
blahoprani (22. prosince 2008).

[13] Srov. Benedikt XVI., Angelus
4.]ledna 2009.

[14]Srov. Relatio ante disceptationem,
I.

[15] Verbum Dei, 2.

[16] Deus caritas est, 1.

[17] Instrumentum laboris, 9.
[18] Nicejsko-carihradské krédo.

[19] Sv. Bernard z Clairvaux, Homilia
super missus est, 4,11; srov. KKC, 108.

[20] Dei Verbum, 10.



[21] Srov. Propositio 3.

[22] Srov. Kong.pro nauku viry,
Dominus Jesus, 13-15.

[23] Srov. In Hexaem., XX,5; Brevil., I,
8.

[24] ,,Omnis enim creatura verbum
Dei est, quoniam Deum proclamat* -
Sv. Bonaventura, Itinerarium mentis
in Deum; ,,Verbum divinum est omnis
creatura, quia Deum loquitur*-
Commentarius in librum Ecclesiae,
cap.1,11; Quaestiones, II, 3. Opera
omnia, VI. str.16.

[25] Dei Verbum, 3; Dei Filius, cap. 2.
[26] Srov. Propositio 13.

[27] Mezinarodni teologicka komise,
Hleddani univerzalni etiky — novy
pohled na prirozeny zakon, Vatikan
20009, ital. vyd. str.39.

[28] Srov. Summa theologiae, 1a-11ae,
q.94, A.2.



[29] Mezinarodni teologicka komise,
Bible a moralka, Biblické koreny
krestanského jedndni, 109.

[30] Srov. Benedikt XVI., Meditace
modlitby béhem dne (6. rijna 2008).

[31] Mezinarodni teologicka komise,
Hleddani univerzalni etiky — novy
pohled na prirozeny zakon, Vatikan
20009, ital. vyd. str. 109.

[32] Dei Verbum, 14.

[33] Benedikt XVI., Deus caritas est,
1.

[34] »Ho Logos pachyneitai (o
brachyneitai) «. Srov. Origenes z
Alexandrie, Peri Archon, 1,2,8.

[35] Benedikt XVI., Homilie na
slavnost Narozeni Pané, 24. prosince
2006.

[36] Srov. Zavérecné poselstvi, 11, 4-6.



[37] Maxim Vyznavac, La vita di
Maria, n.89: Testin mariani del primo
millenio, Roma 1989, str. 253.

[38] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 112.

[39] Benedikt XVI., Generdlni
audience 15. dubna 2009.

[40] Benedikt XVI., Homilie na
Zjeveni Pané, 6.1.2009.

[41] Dei Verbum, 4.
[42] Propositio 4.

[43] Sv. Jan od KtiZe, Vystup na Horu
Karmel, 11, 22 (Modlitba se ¢tenim z
pondéli 2. adventniho tydne: KKC,
65)

[44] Propositio 47.
[45] KKC, 67.

[46] Srov. Kongregace pro nauku
viry, Fatimské poselstvi.



[47] Adversus Haereses, 1V, 7,4;V, 1,3;
V, 6,1; V,28,4.

[48] Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, 12.

[49] Srov. Propositio 5.
[50] Ad.Haer. 111, 24,50.
[51] In Gen. h. 21, n.1.
[52] Ep. 120, 10.

[53] ,Sanctorum Testamentorum
dicta, ipse creavit et ipse aperuit”, in
Ez..1,I. H7,n.17.

[54] ,,Oculi ergo devotae animae sunt
columbarum quia sensus eius per
Spiritum sanctum sunt illuminati et
edocti, spiritualia sapientes... Nunc
quidem aperitur animae talis sensus,
ut intellegat Scripturas“, Richard od
Svatého Viktora, PL. CXCVI, 450 B a D.

[55] Sacramentum Serapionis, in X.
Funk, Didascalia et Constitutiones



apostolorum, Paderborn 1905, II,
158-160.

[56] Dei Verbum, 7.

[57] Ibidem, 8.

[58] Ibidem. [59] Srov. Propositio 3.
[60] Srov. Zavérecné poselstvi, 11, 5.
[61] In Lucam VI, 33.

[62] Dei Verbum, 13.

[63] KKC, 102; srov. téZ Rupert z
Deutz, De operibus Spiritus Sancti, L,6.

[64] Ennarationes in Psalmos, 103, 1V,
1.

[65] Srov. Dei Verbum, 21.

[66] Ibidem 9, srov. TéZ Dei Verbum,
11.

[67] Srov. Propositio 5.12.

[68] Srov. Dei Verbum, 12.



[69] Srov. Propositio 12.
[70] Dei Verbum, 11.
[71] Propositio 4.

[72] Prolog [73] Srov. Benedikt XVI.,
Promluva ke svétu kultury v Collegge
des Bernardins v PariZi, 12.zari 2008.

[74] Srov. Propositio 4.

[75] Srov. Relatio post
disceptationem, 12.

[76] Dei Verbum, 5.
[77] Propositio 4.

[78] Napf. Dt 28,1-2.15.45;32,1; u
proroki srov. Jer 7,22-28; Ez 2,8; 3,10;
6,3; 13,2; aZ k poslednim: srov. J1 1,2;
Zach 3,8). U sv. Pavla srov. Rim
10,14-18; 1 Sol 2,13.

[79] Propositio 55.



[80] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 33.

[81] Deus caritas est, 41.
[82] Propositio 55.

[83] Srov. Evang.secundum Lucam 2,
19.

[84] Breviloquium, Prol. 2.

[85] Summa theologiae, 1a-11ae, q.106,
a.2.

[86] Papezska biblicka komise,
Vyklad Bible v cirkvi, 111, 85, 3.

[87] Dei Verbum, 12.

[88] ,,Ego vero Evangelio non
crederem, nisi me catholicae Ecclesiae
commoveret auctoritas“ - Contra
epistulam Manichaei quam vocant
fundamenti, 5,6.

[89] Srov. Benedikt XVI., Generdlni
audience, 14.listopadu 2007.



[90] Comm.in Is. , Prol.
[91] Ep. 52,7.

[92] Papezska biblicka komise,
Vyklad Bible v cirkvi, 11, A, 2.

[93] Ibidem. 11, A, 2.

[94] ., Divina eloquia cum legente
crescunt“ - Homilia in Ezechielem
1,7,8.

[95] Verbum Dei, 24;srov. Lev XIII.,
Providentissimus Deus, pars II, sub
fine; Benedikt XV., Spiritus Paraclitus,
pars III.

[96] Srov. Propositio 26.
[97] Srov. Vyklad Bible v cirkvi.

[98] Benedikt XVI., Vystoupeni na
XIV. generalni kongregaci synody,
14.rijna 2008, srv. Propositio 25.



[99] Benedikt XVI., Promluva k lidem
kultury v “College des Bernardins” v
Parizi, 12.zari 2008.

[100] Verbum Dei, 10.

[101] Srov. Jan Pavel II., Promluva u
pril. 100. vyroci Providentissimus
Deus a 50. vyroci Divino Afflante
Spiritus, 23. dubna 1993.

[102] Ibidem. 4.

[103] Ibidem. 5.

[104] Ibidem. 5.

[105] Vyklad Bible v cirkvi, 111, C, 1.
[106] Dei Verbum, 12.

[107] Benedikt XVI., Vystoupeni na
XII. Vseobecném zasedani biskupské
synody, 14.rijna 2008; Propositio 25.

[108] Srov. Propositio 26.

[109] Propositio 27.



[110] Benedikt XVI., Vystoupeni na
XII. VSeobecném zasedant biskupské
synody, 14. fijna 2008; srov.
Propositio 26.

[111] Srov. Ibidem.

[112] Ibidem. [113] Srov. Propositio
217.

[114] Ibidem. [115] Jan Pavel II.,
Fides et ratio, 55.

[116] Srov. Benedikt XVI., Promluva k
IV. Italskému ndarodnimu sympoziu,
19. fijna 2006.

[117] Srov. Propositio 6.

[118] Srov. sv. Augustin, De libero
arbitrio, III, 21; De Trinitate, 11, 1,2.

[119] Kongregace pro katolickou
vychovu, Inspectis dierum, 26.

[120] KKC, 116.



[121] ,,Omnes sensus (sc. Sacrae
Scripturae) fundentur super
litteralem® Summa theologiae, 1, 1, 10,
adl.

[122] Katechismus katolické cirkve,
118.

[123] Vyklad Bible v cirkvi, 11, A, 2.
[124] Ibidem. 11, B, 2.

[125] Benedikt XVI., Promluva k
lidem kultury v College des
Bernardins v ParizZi, 12. zari 2008.

[126] 126 Ibidem. [127] Srov.
Benedikt XVI., Gen. audience 9.ledna
2008.

[128] Srov. Propositio 29.
[129] De arca Noe, 2,8.

[130] Srov. Benedikt XVI., Promluva k
lidem kultury v College des
Bernardins v ParizZi, 12. zari 2008.



[131] Srov. Propositio 10; srov.
PapeZska biblicka komise, Zidovsky
ndarod a jeho svata Pisma v krestasnké
Bibli, 3- 5.

[132] Srov. KKC 121-122.
[133] Propositio 52.

[134] Srov. Kard. J. Ratzinger,
Predmluva k PapeZska biblicka
komise, Zidovsky ndrod a jeho svatd
Pisma v krestanské Bibli; srov.
Origenes, Homilie nad knihou Numeri
9,4.

[135] Katechismus katolické cirkve
128.

[136] Katechismus katolické cirkve
129.

[137] Propositio 52.

[138] Questiones in Heptateuchum, 2,
73, cit. KKC 129.

[139] In Ezechielem, 1, 6, 15.



[140] Propositio 29.

[141] Jan Pavel II., Poselstvi vrchnimu
rimskému rabinovi, 22. kvétna 2004.

[142] Srov. PapeZska biblicka komise,
Zidovsky lid a jeho svatd Pisma v
krestanské Bibli, 87.

[143] Srov. Benedikt XVI., Promluva
na rozloucenou na letiSti v Tel Avivu,
15. kvétna 2009.

[144] Jan Pavel II., Promluva k
ucastnikitm studijniho setkdni o
Korenech antijudaismu v ki'estanském
prostredi, (1997)

[145] Srov. Propositio 47.
[146] Vyklad Bible v cirkvi, 1, F.

[147] Benedikt XVI., Promluva k
lidem kultury v College des
Bernardins v Parizi, 12. zari 2008.

[148] Propositio 46.



[149] Propositio 28.
[150] Dei Verbum 23.

[151] Je vSak tfeba zminit, Ze pokud
jde o tzv. Deuterokanonické knihy
Starého zakona a jejich inspiraci,
nemaji katolici a pravoslavni presné
tentyz biblicky kanon jako anglikani
a protestanté.

[152] Srov. Relatio post
disceptationem, 36.

[153] Propositio 36.

[154] Srov. Benedikt XVI., Promluva k
XI. fadné radeé generalniho
sekretariatu biskupské synody, 25.
ledna 2007.

[155] Unitatis redintegratio, 21.
[156] Srov. Propositio 36.
[157] Srov. Dei Verbum, 10.

[158] Ut unum sint, 44.



[159] Dei Verbum, 10.

[160] Ibidem. [161] Srov. Dei Verbum,
24.

[162] Srov. Propositio 22.

[163] Sv. Rehor Veliky, Moralia in Job
XXIV, VIII, 16.

[164] Srov. Sv. Atanas, Vita Antonii,
2,4.

[165] Moralia, Prologo. [166] Regula,
¢.73,2-5.

[167] Tomas z Celana, La vita prima
di S. Francesco, 83.

[168] Regula, 1, 1-2.

[169] Bl. Jordan Sasky, Libellus de
principiis Ordinis Preadicatorum, 104.

[170] R4d Bratii Kazateld, Prvni
konstituce Ci Consuetudines, II, XXXI.

[171] Zivot, 40, 1.



[172] Srov. Déjiny dusSe, Ms B, 254.
[173] Ibidem, Ms C, 339.

[174] In Johannis Evangelium
Tractatus. 1,12.

[175] Veritatis Splendor, 25.

[176] Dei Verbum, 8.

[177] Relatio po disceptationem, 11.
[178] ,,Dei Verbum, 1.

[179] Benedikt XVI., Promluva na
mez. sympoziu “Pismo svaté v Zivoté
cirkve”, 16. zari 2005.

[180] Relatio post disceptationem, 10.
[181] Zavérecné poselstvi, 111, 6.
[182] Sacrosanctum concilium, 24.

[183] Ibidem, 7.



[184] Missale Romanum, Ordo
Lectionum Missae, Editio typica
altera, 4.

[185]Ibidem, 9.

[186] Ibidem. , 3; srov. Lk 4,16-21; 24,
25-35.44-49.

[187] Sacrosanctum concilium, 102.

[188] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 44-45.

[189] PapeZska biblicka komise,
Vyklad Bible v cirkvi, 1V, C,1:

[190] Ibidem, 111, B, 3.

[191] Sacrosanctum concilium,
48.51.56; Dei Verbum, 21.26; Ad
gentes, 6.15; Presbyterorum ordinis,
18; Perfectae caritatis, 6. V dlouhé
tradici cirkve nachazime priznacna
vyjadreni, napt. »Corppus Christi
intelligitur etiam... Scriptura

Dei« (také Bozi Pismo je chapano jako
Kristovo Télo) — Waltramus, Unitate



Ecclesiae conservanda 13, vyd. W.
Schwenkenbecher, Hannoverae 1883,
str. 33: ,,Télo Pané je pravy pokrm a
jeho krev pravym napojem; pravym
dobrem, které ndm je vyhrazeno v
nynéjsim Zivoté, spociva v tom, Ze se
Zivime jeho télem a pijemem jeho
krev nejenom v eucharistii, ale také v
Cetbé Pisma svatého, nebot pravy
pokrm a pravy napoj Slova BoZiho se
Cerpd z poznani Pisem*“ - Sv.
Jeronym, Commentarius in
Ecclesiasten, 313.

[192] ]. Ratzinger-Benedikt XVI., JeZis
Nazaretsky, Barrister, Brno, str. 188.

[193] Missale Romanum, Ordo
Lectionum Missae, Editio typica
altera, 10.

[194] Ibidem. [195] Srov. Propositio 7.
[196] Fides et ratio, 13.

[197] Srov. KKC, 1374.



[198] Sacrosanctum concilium, 7.
[199] In Ps. 147.
[200] Dei Verbum, 2.

[201] Srov. Sacrosanctum concilium,
107-108.

[202] Missale Romanum, Ordo
Lectionum Missae, Editio typica
altera, 66.

[203] Propositio 16.

[204] Srov. Sacramentum caritatis,
45.

[205] Srov. Propositio 14.
[206] Srov. CIC, kan. 230 §2; 204 §1.

[207] Missale Romanum, Ordo
Lectionum Missae, Editio typica
altera, 55.

[208] Ibidem, 8.

[209] Sacramentum caritatis, 46.



[210] Srov. Dei Verbum, 25.
[211] Propositio 15.
[212] Ibidem. [213] Sermo 179,1.

[214] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 93.

[215] Kongregace pro bohosluzbu a
svatosti, Eucharistické kompendium,
2009.

[216] Ep. 52,7.

[217] Propositio 8.

[218] Obrad pokani. Praenotanda, 17.
[219] Ibidem, 19.

[220] Propositio 8.

[221] Propositio 19.

[222] Pavel VI., Laudis Canticum,
ktery byla promulgovana obnovena
liturgie hodin podle Druhého



vatikanského koncilu, VSeobecné
pokyny k liturgii hodin, kap. 1,15.

[223] Sacrosanctum concilium, 85.
[224] Srov. CIC, cc. 276, §3; 1174 §1.

[225] Srov. CCEO, cc.377; 473,81 a
2,1; 538 §1; 881 §1.

[226] Benedikciondl, rimsky obrad,
VSeobecné pokyny, 21.

[227] Srov. Propositio 18,
Sacrosanctum concilium, 35.

[228] Srov. Sacramentum caritatis,
75.

[229] Ibidem. [230] Kongregace pro
bohosluzZbu a svatosti, Direktorium k
lidové zboZnosti a liturgii, 87-88.

[231] Srov. Propositio 14.

[232] Srov. Sv. Ignac z Antiochie, Ad
Eph, 15,2.



[233] Srov. Sv. Augustin, Sermo 288,
5.

[234] Kongregace pro bohosluzbu a
svatosti, VSeobecné pokyny k
rimskému misalu, 56.

[235] Ibidem, 45.

[236] Kongregace pro bohosluzbu a
svatosti, Pokyny k mesnim ¢tenim, 13.

[237] Srov. Ibidem, 17
[238] Propositio 40.

[239] Srov. Kongregace pro
bohosluZbu a svatosti, VSeobecné
pokyny k rimskému misalu, 309.

[240] Srov. Propositio 14.

[241] Srov. Sacramentum caritatis,
69.

[242] Srov. Kongregace pro
bohosluzZbu a svatosti, VSeobecné
pokyny k rimskému misalu, 12



[243] Propositio 14.

[244] Srov. kanon 36 ze Synody v
Hyppo z roku 393, DS, 186.

[245] Srov. Jan Pavel I1., Vicesimus
quintus annus, 4.prosince 1988, ¢.13;
Kongregace pro bohosluzbu a
svatosti, Redemptionis sacramentum,
Instrukce k tomu, co je tieba zachovat
a ¢eho je tieba se vyvarovat ohledné
eucharistie, 25.brezna 2004.

[246] Srov. Sacrosanctum concilium,
116; Kongregace pro bohosluzbu a
svatosti, VSeobecné pokynyn k
rimskému misdlu, 41.

[247] Srov. Propositio 14.
[248] Propositio 9.

[249] Ep. 30,7.

[250] Id., Ep. 133,13.

[251] Id., Ep. 107, 9.12.



[252] Id., Ep. 52,7.

[253] Jan Pavel II., Novo millenio
ineunte, 31.

[254] Propositio 30; srov. Dei Verbum,
24.

[255] Sv. Jeronym, Comm. in Is. , Prol.
[256] Propositio 21.
[257] Srov. Propositio 23.

[258] Konregace pro klérus,
VSeobecné katechetické direktorium,
15. srpna 1997, €. 94-96. Jan Pavel II.,
Catechesi tradendae, 16.1ijna 1979,
27.

[259] 259 Ibidem, 127. srov. Catechesi
tradendae, 27.

[260] Ibidem, 128.
[261] Propositio 33.

[262] Srov. Propositio 45.



[263] Srov. Lumen gentium, 5.
[264] Propositio 31.

[265] Jan Pavel I1., Pastores gregis,
15.

[266] Ibid. , C.26
[267] Ibidem, 26.

[268] Benedikt XVI., Homilie pri mSi
se svécenim oleji 9. dubna 2009

[269] Ibidem. [270] Kongregace pro
katolickou vychovu a Kongregace pro
klérus, Norme fondamentali per la
formazione dei Diaconi permanenti -
Direttorio per il Ministero e la vita dei
diaconi permanenti, 22.unora 1998, .
74.

[271] Ibidem, 74.
[272] Srov. ibidem. 81

[273] Propositio 32.



[274] Srov. Pastores dabo vobis., 47.
[275] Propositio 24.

[276] Benedikt XVI., Promluva k
svatku Uvedeni Pané do chramu -
XII. Den zasvéceného Zivota, 2. unora
208; srov. Jan Pavel I1., Vita
consecrata, 82.

[277] Kongregace pro zasvéceny
Zivot, Znovu zacit od Krista: obnovené
usili zasvéceného Zivota v tretim
tisicileti, 24.

[278] Srov. Propositio 24.
[279] Sv. Benedikt, Rehole, 1V, 21.

[280] Benedikt XVI., Promluva pri
navstéveé opatstvi Heiligenkreuz, 9.
Zari 2007.

[281] Srov. Propositio 30.

[282] Jan Pavel I1., Christifideles laici,
17.



[283] Srov. Propositio 33.

[284] Jan Pavel 1., Familiaris
consortio, 49.

[285] Propositio 20.

[286] Srov. Propositio 21.
[287] Srov. Propositio 20.
[288] Mulieris dignitatem, 31.
[289] Propositio 7.

[290] Srov. Propositio 9,22.
[291] Dei Verbum, 25.

[292] Sv. Augustin, Ennarat. In Ps.
85,7.

[293] Origenes, Epistola ad
Gregorium, 4.

[294] Benedikt XVI., Promluva v
rimském semindadri, 17. inora 2007.



[295] Srov. Sacramentum caritatis,
66.

[296] Zavérecné poselstvi, 111, 9.

[297] Srov. ibidem.. [298] ,,Plenaria
indulgentia conceditur christifideli
qui Sacram Scripturam, iuxta textum
a competenti auctoritate
adprobatum, cum veneratione divino
eloquio debita et ad modum lectionis
spiritalis, per dimidiam saltem
horam legerit; si per minus tempus id
egerit indulgentia erit partialis*:
Penitenziaria Apostolica, Enchiridion
Indulgentiarum. Normae et
concessiones, 16. cervence 1999, 30,

§1.

[299] Srov. Katechismus katolické
cirkve, 1471-1479.

[300] Pavel V1., Indulgentiarum
doctrina, 18-19.

[301] Srov. Ep. 49,3:



[302] Srov. Kongregace pro
bohosluzZbu a svatosti, Direktorium k
lidové zboZnosti a liturgii, Principy a
smérnice, 9.dubna 2002, 197-202.

[303] Srov. Propositio 55.

[304] Srov. Rosarium Virginis Mariae,
5-36.

[305] Propositio 55.

[306] Srov. Direktorium k lidové
zboZnosti a liturgii..., 207.

[307] Propositio 51.

[308] Srov. Benedikt XVI., Homilie v
Jeruzalémé, udoli Josafat, 12. kvétna
2009.

[309] Srov. Ep. 108, 14.
[310] Ad. Haereses, 1V, 20, 7.

[311] Spe salvi, 31.



[312] Benedikt XVI., Promluva k
lidem kultury v College des
Bernardins v Parizi, 12.zari 2008),

[313] Srov. In Evangelium secundum
Mattheum 17,7; srov. téZ sv. Jeronym:
Translatio homiliarium Origenis in
Lucam, 36.

[314] Srov. Benedikt XVI., Homilie na
zahajeni XII. zasedani biskupské
synody, 5.fijna 2008.

[315] Propositio 38.

[316] Srov. Kongregace pro
zasvéceny zivot, Znovu zacit od
Krista: obnovené usili zasvéceného
Zivota v trretim tisicileti, 36.

[317] Propositio 30.
[318] Propositio 38.
[319] Srov. Propositio 49.

[320] Srov. Jan Pavel I1., Redemptoris
missio, 40; Novo millenio ineunte, 40.



[321] Propositio 38.

[322] Srov. Benedikt XVI., Homilie na
zahajeni synody, 5.rijna 2008.

[323] Propositio 38.

[324] Zavérecné poselstvi 1V, 12.
[325] Evangelium nuntiandi, 22.
[326] Dignitatis humanae, 2.7.
[327] Srov. Propositio 39.

[328] Srov. Benedikt XVI., Poselstvi
ke Svétovému dni miru z 1. ledna
2009, Vytvaret mir bojem proti
chudobé, 4-5.

[329] Evangelium nuntiandi, 19.
[330]Srov. Propositio 39.
[331] Jan XXIII., Pacem in terris, 1.

[332] Srov. Jan Pavel II., Centesimus
annus, 47; 1d., Promluva na gen.
shromazdéni OSN, 2.rijna 1979, 13.



[333] Srov. Kompendium socidlniho
uceni cirkve, 152-159.

[334] 334 Srov. Benedikt XVI.,
Poselstvi ke Svétovému dni miru
2007, 10.

[335] Srov. Propositio 8.

[336] Benedikt XVI., Homilie,
25.ledna 2009.

[337] Benedikt XVI., Homilie na
zakonceni synody, 26. Fijna 2008.

[338] Propositio 11.
[339] Deus caritas est, 28.

[340] De doctrina christiana, I, 35,
39-36 40.

[341] Srov. Benedikt XVI., Poselstvi je
XXI. Svétovému dni mladeze z 9.
dubna 2006.

[342] Srov. Propositio 34.



[343] Srov. ibidem.

[344] Benedikt XVI., Homilie 24.
dubna 2005.

[345] Srov. Propositio 38.

[346] Benedikt XVI., Homilie na XVII.
Svétovy den nemocnych, 11.unora
2009.

[347] Srov. Propositio 35.
[348] Propositio 11.

[349] Srov. Benedikt XVI., Deus
caritas est, 25.

[350] Propositio 11.

[351] Benedikt XVI., Homilie, 1.leden
20009.

[352] Propositio 54.

[353] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 92.



[354] Jan Pavel II., Promluva v
UNESCO, 2. ¢ervna 1980, 6.

[355] Srov. Propositio 41.

[356] Srov. Ibidem. [357] Srov. Jan
Pavel I1., Fides et ratio, 80.

[358] Srov. Lineamenta 23.
[359] Srov. Propositio 40.

[360] Srov. Inter mirifica, PapeZzska
rada pro sdélovaci prostredky,
Communio et progressio, Jan Pavel II.,
Rychly rozvoj, Papezska rada pro
sdélovaci prostredky, Aetatis novae,
Cirkev a internet, Etika v internetu.

[361] Srov. Zavérecné poselstvi, IV,
11; Benedikt XVI. Poselstvi ke XLIII.
Svétovému dni sdélovacich
prostiredkd, 24. ledna 2009.

[362] Srov. Propositio 44.



[363] Jan Pavel II., Poselstvi ke
XXXVI. Svétovému dni sdélovacich
prostredkd, 12. kvétna 2002.

[364] Srov. Evangelii nuntiandi, 20.

[365] Srov. Benedikt XVI.,
Sacramentum caritatis, 78.

[366] Srov. Propositio 48.
[367] Vyklad Bible v cirkvi, 1V, B.

[368] Srov. Ad gentes, 22.; Vyklad
Bible v cirkvi,1V, B.

[369] Jan Pavel II., Promluva k
biskuplim Keni, 7.kvétna 1980.

[370] Srov. Instrumentum laboris,56.
[371] Vyklad Bible v cirkvi,IV, B.
[372] Dei Verbum, 22.

[373] Propositio, 42.

[374] Srov. Propositio, 43.



[375] Benedikt XVI. Meditace na Hora
tertia béhem prvni generalni
kongregace synody, 6.Fijna 2008.

[376] Mezi mnoha vypovédmi
rizného druhu stoji za zminku: Jan
Pavel II., Dominum et vivificantem,
Redemptoris missio, Promluvy a
homilie v Assisi na Svétovy den
modliteb za mir 26. fijna 1986;
Kongregace pro nauku viry, Dominus
Jesus.

[377] Nostra Aetate, 3.

[378] Srov. Benedikt XVI., Promluva k
velvyslanclim zemi s muslimskou
vétSinou pri Svatém stolci a
nékterym predstavitelim muslimské
obce v Italii, 25.zari 2006.

[379] Srov. Propositio 53.
[380] Srov. Propositio 50.

[381] Propositio 50.



[382] Jan Pavel II., Promluva na
setkani s mladymi muslimy,
Casablanca 19.srpna v Maroku.

pdf | dokument generovan automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-
nas-vyzyva-abychom-milovali-slovo-
bozi/ (25.12.2025)


https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-nas-vyzyva-abychom-milovali-slovo-bozi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-nas-vyzyva-abychom-milovali-slovo-bozi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-nas-vyzyva-abychom-milovali-slovo-bozi/

	Papež nás vyzývá, abychom milovali Slovo Boží

