
opusdei.org

Roztržitost,
vyprahlost a
omrzelost v
modlitbě

Při katechezi o modlitbě
uvažoval papež o „některých
nejčastějších obtížích, které se
mohou v životě modlitby
objevit“. Jde o to, že se necháme
unést roztržitostí, vyprahlostí a
omrzelostí. Vysvětlil původ
těchto obtíží a poradil, jak je
překonávat. Zvláště
připomenul, že „se jimi
nesmíme nechat odradit, ale v
modlitbě pokračovat pokorně a
s důvěrou“.



20.05.2021

Dobrý den, drazí bratři a sestry!

Jako předlohu v těchto katechezích
sledujeme Katechismus, a proto se
dnes budeme zabývat prožíváním
modlitby ve snaze ukázat některé její
velice běžné obtíže, které je třeba
určit a překonat. Modlit se není
jednoduché: během modlitby se
vyjevuje řada nesnází. Je nezbytné je
poznat, pojmenovat a přemoci.

První problém, který se objevuje,
když se člověk modlí, je roztržitost
(srov. KKC, 2729). Začneš se modlit a
poté se mysl rozběhne, rozletí do
celého světa. Srdce se modlí, ale mysl
je jinde. Modlitba a roztržitost
nezřídka žijí spolu. Lidskou mysl
totiž namáhá dlouhodobé setrvání u
jediné myšlenky. Všichni zakoušíme
ono víření obrazů a vjemů v trvalém



pohybu, které nás provází dokonce
též ve spánku. A všichni víme, že
není dobré poddávat se těmto
nevyrovnaným sklonům. Boj o
získání a udržení soustředěnosti se
netýká pouze modlitby. Pokud
nedosáhneme dostatečného stupně
soustředění, nelze prospěšně
studovat ani dobře pracovat.
Sportovci vědí, že v závodech se
vítězí nejenom díky fyzickému
tréninku, nýbrž také skrze duševní
kázeň – zejména schopnost
soustředěnosti a udržení pozornosti.

Roztržitost nenese vinu, avšak je
nezbytné s ní bojovat. V bohatství
naší víry existuje jedna ctnost, na niž
se mnohdy zapomíná, ačkoli tolikrát
vystupuje v evangeliu. Říká se jí
„bdělost“. Ježíš tolikrát nabádá:
„Bděte, modlete se“. Katechismus ji
ve svém poučení o modlitbě výslovně
uvádí (srov. 2730). Ježíš opakovaně
učedníky povolává ke střízlivému
životu, vedenému myšlenkou, že se



dříve či později vrátí jako ženich na
svatbu anebo pán z cest. Jelikož ale
neznáme den a hodinu jeho návratu,
všechny minuty našich životů jsou
cenné a nelze je roztržitě promarnit.
Ve chvíli, kterou neznáme, znovu
zazní hlas našeho Pána: onoho dne
budou blažení oni služebníci, které
Pán najde v činnosti a soustředěnosti
nad tím, co má skutečně cenu.
Nerozptylovali se vším přitažlivým,
co jim přicházelo na mysl, ale snažili
se kráčet správnou cestou, konat
dobro a dobře plnit svou úlohu.
Roztržitost v modlitbě působí naše
obrazotvornost, která se vydává
všemi směry. Svatá Terezie je
přirovnávala k „zuřícímu bláznovi“,
který stále pobíhá…Musíme ji
zastavit a opatrně zavřít do klece.

Jiné vysvětlení si zaslouží vyprahlost
v modlitbě. Katechismus takový čas
popisuje následovně: „Vyprahlé
srdce se cítí jakoby odloučeno od
Boha a bez záliby v duchovních



myšlenkách, vzpomínkách a citech.
Jsou to chvíle čisté víry, která zůstává
s Ježíšem ve smrtelné úzkosti a v
hrobě“ (srov. 2731).

Vyprahlost nás myšlenkami přivádí k
Velkému pátku, následující noci a
Bílé sobotě, kdy Ježíš leží v hrobě,
zemřel, jsme sami. Právě z této
myšlenky se rodí vyprahlost.

Často neznáme původ takové
vyprahlosti, která může záviset na
nás, ale také na Bohu, který dopouští
určité situace vnějšího či vnitřního
života. Někdy to může být bolest
hlavy či jater, která brání v modlitbě.
Leckdy nedokážeme rozpoznat
příčiny vyprahlosti. Duchovní učitelé
popisují prožitek víry jako ustavičné
střídání útěšných a bezútěšných
časů, momentů, ve kterých je vše
snadné, zatímco jiné poznamenává
veliká tíže. Když se našich přátel
ptáme, jak se jim daří, mnohokrát
odpoví, že jsou na dně. Nejednou je



to s námi zlé, nic necítíme, nic nás
netěší, nic nezvládáme. Nastupují
šedé dny…a takových je v životě
skutečně mnoho. Nebezpečí ovšem
spočívá v tom, že zešedne také srdce,
když ho tato malátnost zasáhne a
nakazí. Existují lidé, kteří mají
ponuré srdce, a to je příšerné,
protože v takovém stavu se nelze
modlit a vnímat útěchu! Popelavé
srdce nesnese duchovní vyprahlost!
Srdce totiž musí být otevřené a jasné,
aby do něj vstupovalo Pánovo světlo,
a pokud do něj zrovna nevstupuje,
srdce je očekává s nadějí. Nesmí se
ale uzavřít do šedi.

Něco jiného je omrzelost, další vada a
neřest, která je skutečným
pokušením v modlitbě a všeobecněji
v křesťanském životě. Je to „druh
skleslosti, zapříčiněný ochabnutím
sebezáporu, snížením bdělosti,
nedostatečným střežením
srdce“ (2733). Je jedním ze sedmi
hlavních hříchů, protože pokud je



sycena domýšlivostí, může vést ke
smrti duše.

Jak tedy jednat v tomto sledu nadšení
a sklíčenosti? Musíme se naučit, že se
bez ustání putuje dál. Pravý pokrok v
duchovním životě nespočívá v
násobení extází, nýbrž ve schopnosti
vytrvat v těžkých časech – jít dál a
dál. Připomeňme si podobenství sv.
Františka o dokonalé radosti:
řeholníkova bravura se nepoměřuje
štěstím, které mu spadlo z nebe,
nýbrž vytrvalou poutí, i když zůstává
nepoznán, je vystaven týrání, ztratil
počáteční zalíbení. Všichni světci
prošli tímto „temným údolím” a při
četbě jejich deníků nás nesmí
pohoršovat, když referují o večerech
omrzelé modlitby, prožívané bez
veškeré chuti. Je třeba se naučit
říkat: „I když se zdá, můj Bože, že
děláš vše, abych v tebe přestal věřit,
nadále se k tobě modlím“. Věřící
nikdy nezhášejí modlitbu! Ačkoli se
někdy podobá modlitbě Joba, který



nesouhlasí s Božím nespravedlivým
jednáním, protestuje a obžalovává
ho. Námitky proti Bohu jsou ale
častokrát druhem modlitby, či, jak
říkala ona stařenka, „rozzlobit se na
Boha je také modlitbou“, protože dítě
se mnohdy rozhněvá na tatínka, je to
způsob jejich vztahu umožněný
právě tím, že ho uznává za otce.

Také my – mnohem méně svatí a
trpěliví než Job – víme, že na konci
tohoto zdrcujícího času, za kterého
jsme se k nebi obraceli s němým
výkřikem a mnohými otázkami
„proč?“, nám Bůh odpoví.
Nezapomínejme na tuto modlitbu,
která se táže „proč?“. Takto se modlí
děti, když nerozumí, a to v letech,
které psychologie nazývá „věkem
proč?“. Dítě se totiž neustále ptá
tatínka: „Proč, tati? Proč?“.
Všimněme si ale, že neočekává
tatínkovu odpověď. Tatínek se dá do
vysvětlování a dítě ho hned přeruší s
jiným „proč“. Chce totiž na sebe



upoutat otcův pohled. Když se tedy
trochu rozzlobíme na Boha a
zahrneme ho svými „proč“,
přitahujeme našeho Otce ke své
ubohosti, obtížím, životům. Seberte
odvahu, abyste Bohu řekli: „Ale
proč…?“ Trochu zloby totiž někdy
prospívá, protože probouzí tento
vztah mezi synem a Otcem, dcerou a
Otcem, který k Bohu máme mít. On, v
otcovské lásce, přijme i naše
nejtvrdší a nejtrpčí výroky a bude je
považovat za úkon víry, za modlitbu.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-

frantisek-roztrzitost-modlitba/
(10.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-frantisek-roztrzitost-modlitba/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-frantisek-roztrzitost-modlitba/

	Roztržitost, vyprahlost a omrzelost v modlitbě

