
opusdei.org

Modlitba v liturgii

Papež František řekl při
audienci, že je třeba „znovu
objevit liturgii“, protože je to
pokrm pro náš vztah s Kristem.
„Liturgie sama o sobě není
jenom spontánní modlitbou, ale
úkon církve, setkání se
samotným Kristem, který se
zpřítomňuje v Duchu svatém
skrze posvátná znamení, aby
nám předal svou milost.“

04.02.2021

Dobrý den, drazí bratři a sestry!



V dějinách církve lze vícekrát
zaznamenat pokušení o praktikování
křesťanství, založeného na niterných
pocitech, které nepřiznává veřejným
liturgickým obřadům jejich duchovní
důležitost.

Tento sklon si často nárokoval
domnělou vyšší vytříbenost
religiozity, která by nezávisela na
vnějších obřadech, považovaných za
zbytečnou či škodlivou přítěž. Jeho
kritika se nezaměřovala pouze na
určitou formu obřadu či způsob jeho
slavení, nýbrž na samu liturgii,
liturgickou formu modlitby.

V církvi skutečně můžeme najít jisté
formy spirituality, které do sebe
nedokázaly příslušně začlenit daný
liturgický moment. Mnozí věřící,
ačkoli se pilně účastní obřadů,
zejména nedělní mše, čerpají pokrm
pro svou víru a duchovní život spíše
z jiných zdrojů devocionálního typu.



V posledních desetiletích se hodně
pokročilo a konstituce Sacrosanctum
Concilium II. Vatikánského koncilu
představuje předěl na této dlouhé
cestě. Uceleně a uspořádaně totiž
zdůrazňuje důležitost božské liturgie
v životě křesťanů, kteří v ní nacházejí
ono objektivní zprostředkování
skutečnosti, že Ježíš Kristus není idea
či pocit, nýbrž živá Osoba, a jeho
tajemství je historickou událostí.

Křesťanská modlitba prochází skrze
konkrétní zprostředkovatele, jimiž
jsou Písmo svaté, svátosti, liturgické
obřady, společenství. V křesťanském
životě nelze odhlédnout od tělesné a
hmotné sféry, protože v Ježíši Kristu
se právě tato oblast stala cestou ke
spáse. Mohli bychom říci, že se
máme modlit také tělem: tělo
vstupuje do modlitby.

Neexistuje tudíž křesťanská
spiritualita, která by nebyla ukotvena
ve slavení svatých tajemství.



Katechismus píše: » Poslání Krista a
Ducha svatého, jež ve svátostné
liturgii církve hlásá, zpřítomňuje a
sděluje tajemství spásy, pokračuje v
srdci, které se modlí.« (2655).
Liturgie sama o sobě není jenom
spontánní modlitbou, nýbrž něco
více a mnohem původnějšího: je to
úkon, který zakládá veškerý
křesťanský prožitek, a proto též
modlitbu. Je to událost, dění,
přítomnost, setkání. Setkání s
Kristem. Kristus se zpřítomňuje v
Duchu svatém skrze posvátná
znamení, z čehož se pro nás křesťany
odvozuje nutnost účasti na božských
tajemstvích.

Odvážil bych se říci, že křesťanství
bez liturgie je křesťanství bez Krista.
Bez celého Krista. Dokonce i v tom
nejprostším obřadu, jaký slavili a
dosud slaví pronásledovaní křesťané
ve věznicích anebo skrytu svých
domovů, se Kristus reálně
zpřítomňuje a dává svým věřícím.



Právě tento objektivní rozměr
liturgie vyžaduje vroucnost při jejím
slavení, aby se tak milost, vylévaná v
obřadu, nerozptylovala, nýbrž
zasáhla do prožitku každého
jednotlivce. Katechismus to velmi
dobře vysvětluje a praví: »Modlitba
zniterňuje a vstřebává liturgii během
jejího slavení i po něm« (tamtéž).
Mnohé křesťanské modlitby
nepocházejí z liturgie, tedy svátostné
mediace Ježíše Krista, avšak všechny,
jsou-li křesťanské, ji předpokládají.
Pokaždé, když slavíme křest,
posvěcujeme chleba a víno v
Eucharistii, anebo pomazáváme
posvátným olejem tělo nemocného,
Kristus je zde. Jedná a je přítomen
stejně, jako když uzdravoval slabé
údy nemocného, či při Poslední
večeři předával svou závěť ke spáse
světa.

Křesťanova modlitba si přisvojuje
Ježíšovu svátostnou přítomnost. To,
co je vnější, se stává naší součástí:



liturgie to vyjadřuje dokonce tak
přirozeným gestem, jakým je
požívání pokrmu. Mši nelze jenom
“naslouchat”, ani to není správný
výraz: “Jdu si poslechnout mši”.
Nelze jí pouze naslouchat, jako
bychom byli pouhými diváky čehosi,
co se odvíjí, aniž by nás to pohltilo.
Mše se vždy slaví, a to nejenom ze
strany kněze, který jí předsedá,
nýbrž slaví ji všichni křesťané, kteří
ji prožívají. A středem je Kristus!
Všichni se – v různorodosti darů a
služeb – připojujeme k jeho konání,
neboť On, Kristus, je Protagonistou
liturgie.

Když první křesťané začínali s
prožíváním bohoslužby, ve světle a
síle Ducha svatého v ní zpřítomnili
Ježíšova gesta a slova, aby se tak
jejich život naplněný milostí stával
duchovní obětí přinášenou Bohu.
Takový přístup byl skutečnou
“revolucí”. Svatý Pavel v listě
Římanům píše: “Pro Boží



milosrdenství vás, bratři, vybízím:
přinášejte sami sebe v oběť živou,
svatou a Bohu milou! To ať je vase
duchovní bohoslužba” (12,1). Život je
povolán k tomu, aby se stával
bohoslužbou, avšak to se nemůže stát
bez modlitby, zejména modlitby
liturgické. Tato myšlenka ať nám
pomáhá, když jdeme na mši.
Chodíme se tam modlit ve
společenství, s Kristem, který je
přítomen. Když například jdeme na
křestní obřad, Kristus je tam
přítomen a křtí. “Ale otče”,
namítnete, “to je nějaká představa, to
se jen tak říká…”. Nikoli, Kristus je
přítomen a v liturgii se modlíš s
Kristem, který stojí vedle tebe.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-
frantisek-modlitba-liturgie/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-frantisek-modlitba-liturgie/
https://opusdei.org/cs-cz/article/papez-frantisek-modlitba-liturgie/

	Modlitba v liturgii

