
opusdei.org

Otevřené Boží srdce:
milosrdenství a
apoštolát

Když odmítne pokušení
podřídit si království země,
Ježíš odhaluje, jaká je jeho
vláda nad dějinami. Třebaže se
to lidským očím může zdát
naivní, Bůh vládne
milosrdenstvím. A tak si také
přeje být svými vyslanci,
křesťany, ve světě
zpřítomňován.

15.02.2019



„Moje království není z tohoto světa,“
odpoví Ježíš, když se ho Pilát ptá, z
čeho ho velerada obvinila. Ježíš je
král, ale ne ve smyslu, jaký slovu král
dávají lidé: „Kdyby moje království
bylo z toho světa, moji služebníci by
přece bojovali, abych nebyl vydán
židům. Ne, moje království není
odtud.“[1] Ještě pár hodin předtím
hovořil podobně s Petrem v
Getsemanech a přiměl ho zastrčit
meč zpátky do pochvy: „Anebo
myslíš, že by mi můj Otec neposlal
ihned víc jak dvanáct pluků andělů,
kdybych ho o to poprosil?“[2] Bůh
nevstupuje do světa silou lidských
zbraní, ale pomocí svého Slova, které
jako „dvojsečný meč“ „pronáší soud i
nad nejvnitřnějšími lidskými
myšlenkami a hnutími“.[3] Ježíš
„nebojuje proto, aby upevnil prostor
svojí moci. Pokud prolamuje
ohrazení a zpochybňuje jistoty, pak
proto, aby dal průchod
milosrdenství, které chce spolu s
Otcem i Duchem seslat na zem.



Milosrdenství, které vede od dobrého
k lepšímu, zvěstuje a přináší něco
nového: ozdravuje, osvobozuje a
hlásá milostivé léto Páně“.[4]

Bůh hledí na srdce

„Ve světě budete mít soužení. Ale
buďte dobré mysli. Já jsem přemohl
svět, ego vici mundum.“[5] Ježíšova
kněžská modlitba ve večeřadle
posiluje učedníky všech dob. Pán
vítězí, a to i tehdy, když se hlásání
evangelia setká s obtížemi tak
velikými, až se zdá, že Boží věc
ztroskotá. Christus vincit, ale podle
plánu, který neodpovídá logice lidské
moci. „Mé úmysly nejsou úmysly
vaše a vaše cesty nejsou cesty
moje.“[6]

„Všechnu tuto moc a jejich slávu dám
tobě, protože mně je odevzdána a
dávám ji, komu chci.“[7] Když ďábel
ukázal Ježíšovi všechny národy
světa, nenabídl mu ani tak přepych a
majetek jako podřízenost lidí a vládu



nad světem. Ďábel překrucuje a
zesvětšťuje slib, daný Otcem Synu ve
2. žalmu: „Požádej, a národy ti
předám do dědictví“[8]. Předkládá
mu vykoupení bez utrpení. „Ježíš
však ví velmi dobře, že to, co spasí
svět, není světská moc, ale moc kříže,
pokory a lásky.“[9]

Když toto pokušení odmítne a vytyčí
tím cestu všem křesťanům, Ježíš
odhaluje, jaká je jeho vláda nad
dějinami. Třebaže se to lidským očím
může zdát naivní, Bůh vládne
milosrdenstvím. Jestliže jeho
království není z tohoto světa, pak
ani jeho milosrdenství. Avšak právě
proto, že „pochází z výsosti“[10],
může svět obejmout a spasit.

„Člověk se dívá na to, co má před
očima, Hospodin však hledí na
srdce.“[11] Bůh by nevěděl, co si
počít s formální, vnější, avšak
prázdnou podřízeností. Hledá
každého člověka, u každého klepe na



dveře[12]: „Můj synu, dej mi své
srdce, ať si tvé oči oblíbí mé
cesty.“[13] Taková je vláda Boha,
který vítězí, protože ví, jak nás
odzbrojit. Nevítězí proto, že potlačuje
naši touhu po štěstí, ale proto, že
nám ukazuje, že bez něj nás tato
touha odstaví na slepou kolej.

„Proroci je volali, oni se však od nich
odvraceli,“[14] stýská si Pán ústy
proroka Ozeáše. My křesťané však
víme, že i když můžeme Božímu
volání vzdorovat, stačí jen na malou
škvírku otevřít dveře duše a Bůh si
najde cestu do našeho života a my
nakonec před jeho neutuchající
láskou kapitulujeme. Jeho
milosrdenství je „milosrdenství
putující, milosrdenství, které se
denně snaží učinit krok vpřed a
postoupit o maličký krok dál do země
nikoho, kde kralovaly lhostejnost a
násilí“.[15] Proto apoštolát vzešlý z
víry překypuje pokojem. „Nejedná se
o to pořádat protestné kampaně, ani



o to být proti všemu. Naopak: mít
kladný vztah k životu, být plni
optimismu, mládí, radosti a
pokoje.“[16]

Milovat Boží láskou

„Když viděl zástupy, bylo mu jich líto,
protože byli vysílení a skleslí jako
ovce bez pastýře.“[17] Bůh se nedívá
na duše úzkostným, ale soucitným
pohledem: prostřednictvím svých
dětí se chce dostat ke všem lidem.
„Boží láska je nám vylita do srdce
skrze Ducha svatého, který nám byl
dán.“[18] On působí, že žijeme
ponořeni do Boží lásky – životního
prostředí, rodinné atmosféry, do níž
nás již zde na zemi a potom na
věčnosti chce Bůh uvést. „Naše láska
nemá co dělat se sentimentálním
postojem ani s pouhým
kamarádstvím ani s jakousi snahou
pomáhat druhým, abychom si
dokázali, že jsme něco lepšího. Láska
znamená umět žít s bližním, ctít (…)



Boží obraz, který je v každém
člověku, a snažit se, aby i on ho viděl,
aby se dovedl obrátit ke Kristu.“[19]
Jde tedy o to dovolit Bohu, aby ve
mně žil, aby skrze mě miloval:
milovat Boží láskou.

„LÁSKA… rozhodně stojí za
lásku!“[20] V těchto slovech, která
svatý Josemaría míval často na
jazyku, na sebe hledí nekonečně
veliké Boží srdce a srdce lidí, které je
sice malé, ale zato schopné
roztáhnout se tak, že dokáže učinit
veliké věci. Boží láska rozhodně stojí
za lásku – za život naplněný Bohem a
věnovaný šíření Božího
milosrdenství. Je to výzva určená
velkodušným lidem, pozvání vznést
se do výše a být většinou skryt v
prozaickém předivu každodenního
života. „Mít milosrdné srdce
neznamená mít slabé srdce. Kdo chce
být milosrdný, potřebuje silné, pevné
srdce uzavřené před pokušitelem, ale
otevřené pro Boha. Srdce, které se



nechá prostoupit Duchem a vést po
cestách lásky, jež nás vedou k
bratřím a sestrám. Chudé srdce,
které zná svou vlastní chudobu a dá
všechno pro druhého.“[21]

Zouvat si opánky z nohou před
posvátným územím druhého

Chudé srdce není ubožácké srdce.
Kdo „zná svou vlastní ubohost“, ten
se dokáže naplnit bohatstvím Boží
lásky. „Bůh, který s námi sdílí naše
hořkosti, Bůh, který se stal člověkem,
aby nesl náš kříž, chce proměnit naše
srdce z kamene a volá nás, abychom
sdíleli utrpení druhých. Chce nám
dát srdce z masa (…), které by cítilo
soucit a dovedlo nás k lásce, která
léčí a pomáhá.“[22] Dokážeme pak k
druhým přistupovat nejen jako ten,
kdo má hodně co předat, ale také
jako ten, kdo má hodně co se učit.
Čím více budeme schopni přijímat od
druhých, tím více bude zářit všechno
to, co Bůh vložil do naší duše. K srdci



dokáže skutečně promlouvat zase jen
srdce – cor ad cor loquitor –, jak
přiléhavě vystihl blahoslavený John
Henry Newman:[23] Kdo „si zouvá
opánky z nohou před posvátným
územím druhého“[24], kdo se jím
nechá překvapit, ten mu může
doopravdy pomoct. „Když uvidíte
nějakého svého přítele v životě
uklouznout a upadnout, jděte, a
nabídněte mu pomocnou ruku.
Udělejte to však důstojně. Postavte se
vedle něj a naslouchejte mu (…).
Nechte ho mluvit, nechte ho
vyprávět. On k vám pomalu vztáhne
ruku a vy mu budete moci ve jménu
Ježíše Krista pomoct. Když k němu
ale jen tak nečekaně přiběhnete,
pustíte se do něj a začnete mu kázat,
bude na tom chuděra hůř než na
začátku.“[25]

V dnešní době se křesťan setkává s
lidmi v nejrůznějších situacích.
Přiblíží-li se k nim skutečně s
otevřeným srdcem, může jim v duši



zanechat něco z „Božího pokoje,
který převyšuje všechno
pomyšlení“[26], a oni zase – každý
svým způsobem – mohou zanechat
stopu v jeho duši. Někdy půjde o
křesťany, kteří svou víru
nepraktikují, nebo od ní upustili
krátce po prvním svatém přijímání;
někteří možná po letech
praktikování, a dokonce horlivého
praktikování, podlehli svodům
pohodlnosti, relativismu a vlažnosti.
V mnoha dalších případech se bude
jednat o lidi, kteří si o Bohu nikdy s
nikým důvěrně nepovídali. Někteří
budou možná zpočátku odmítaví,
protože budou mít dojem, že musí
bránit svou svobodu před
napadáním. Naší nejlepší zbraní
bude v tu chvíli jako vždy pokoj
Božích dětí: „Radujte se stále v Pánu,
opakuji: Radujte se! Vaše ušlechtilost
ať je známá všem lidem. Pán je
blízko.“[27] Boží milosrdenství nás
přivede k tomu, abychom jako Ježíš
všechny přijali a byli s nimi[28] a



abychom se také nechali jako Ježíš
všemi přijmout[29]; abychom se
zajímali o jejich starosti a
nepřehlíželi jejich problémy;
abychom se jim tam, kde jsou, snažili
otevřít nové obzory; abychom je s
odvahou, avšak jemně povzbuzovali;
abychom jim nepřestali nabízet
pomocnou ruku.

„Církev sjednocená s Kristem se rodí
z jeho probodeného Srdce. Z tohoto
dokořán otevřeného Srdce je nám
předáván život.“[30] Každý skutečný
apoštolát je zároveň apoštolátem
zpovědi, tj. snahou pomáhat
ostatním zakusit bezbřehost
milosrdenství Boha, který nás
vyčkává jako otec marnotratného
syna a touží po tom, aby nás sevřel
ve své otcovské náruči, jež nás očistí
a dovolí nám pohlédnout opět
zpříma do očí jemu i ostatním. „Když
se od něho z nějakého důvodu
vzdálíš, pokorně začni zase znova,
chovej se jako kající marnotratný



syn, každý den, dokonce 24 hodin
denně. Smiř své kající srdce ve
zpovědi, která je skutečným
zázrakem Boží lásky. A Pán v této
báječné svátosti očistí tvou duši a
naplní tě radostí a silou, abys
neumdléval ve svém úsilí a obracel
se bez ustání k Bohu, i když ti vše
bude připadat černé. A také Boží
matka, která je i matkou naší, tě bude
chránit svou mateřskou péčí a bude
upevňovat tvé kroky.“[31]

Mohlo by se zdát zbytečné něco
takového říkat, ale víme, že tomu tak
není: oblíbenci Božího milosrdenství
jsou naši bratři ve víře. „Kdo
nemiluje svého bratra, kterého vidí,
nemůže milovat Boha, kterého
nevidí.“[32] Náš první apoštolát se
má odehrávat v našem vlastním
domově, mezi těmi, kdo patří do
Božího domu, do církve. Naše touha
po duších by byla falešná, kdyby naše
srdce bylo k ostatním křesťanům
necitelné. Bůh chce, aby byli



zahrnováni láskou, a tu pak
předávali dál. Je však třeba
přemáhat navyklost, která se občas
projevuje mezi lidmi, kteří jsou si
nejblíž, odcizení, k němuž dochází,
řídíme-li se jen svou přirozenou
náklonností, a drobné každodenní
starosti. „O prvních následovnících
Krista se říkalo: Podívejte se, jak se
mají rádi! Je možné v každém
okamžiku říci totéž o tobě, o
mně?“[33] Bůh očekává hodně od
bratrské lásky křesťanů, protože
proud jeho milosrdenství[34] si chce
najít cestu k lidem, aby svět
působením Ducha poznal, že Otec
poslal svého Syna a že nás miluje,
jako miluje jeho.[35]

Carlos Ayxelá

[1] Jan 18, 36.

[2] Mt 26, 53.



[3] Žid 4, 12.

[4] František, Homilie, 24–III–2016.

[5] Jan 16, 33.

[6] Iz 55, 8.

[7] Lk 4, 5–6.

[8] Ž 2.

[9] Srov. Benedikt XVI, Audience, 13–
III–2013.

[10] Lk 1, 78.

[11] 1 Sam 16, 7.

[12] Srov. Zj 3, 20.

[13] Př 23, 26.

[14] Oz 11, 2.

[15] František, Homilie, 24–III–2016.

[16] Svatý Josemaría, Brázda, 864.



[17] Mt 9, 36.

[18] Řím 5, 5.

[19] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
230.

[20] Svatý Josemaría, Cesta, č. 171.

[21] František, Poselství pro postní
dobu, 4–X–2014.

[22] Kard. Joseph Ratzinger, Úvodní
slova před Křížovou cestou, 25–III–
2005.

[23] Jedná se o heslo, které si
blahoslavený Newman zvolil, když se
stal kardinálem.

[24] František, enc. Evangelii
Gaudium, 24–XI–2013, 169.

[25] František, Promluva, 16–II–2016.

[26] Flp 4, 7.

[27] Flp 4, 4–5.



[28] Srov.. Mt 9, 10 –1; Jan 4, 7.

[29] Srov. Lk 7, 36; 19, 6–7.

[30] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
169.

[31] Boží přátelé, č. 214.

[32] 1 Jan 4, 20.

[33] Brázda, č. 921.

[34] Srov. František, Homilie, 24–III–
2016.

[35] Srov. Jan 17, 23.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

otevrene-bozi-srdce-milosrdenstvi-a-
apostolat/ (08.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/otevrene-bozi-srdce-milosrdenstvi-a-apostolat/
https://opusdei.org/cs-cz/article/otevrene-bozi-srdce-milosrdenstvi-a-apostolat/
https://opusdei.org/cs-cz/article/otevrene-bozi-srdce-milosrdenstvi-a-apostolat/

	Otevřené Boží srdce: milosrdenství a apoštolát

