
opusdei.org

Oddech a volný čas
(I): Hrou k životu

Chceme-li se těšit ze života,
musíme si umět hrát. Naučíme
se kromě jiného vyhrávat i
prohrávat, používat
představivost, žít s druhými... a
dokonce se stýkat s Bohem.

02.03.2012

V dnešní době poskytuje vzdělávací
systém v mnoha zemích dětem a
mladistvým stále více volného času,
takže mnozí rodiče jsou mimořádně
citliví na důležitost tohoto času pro
vzdělávání jejich dětí.



Nicméně někdy je hlavní obavou to,
že se v době, kdy se nevyučuje,
„marní čas“. Proto nejedna rodina
hledá pro své děti aktivity
mimoškolní; a není vzácné, že tyto
doplňkové aktivity mají charakter
školní - studium jazyků nebo hra na
hudební nástroj.

HODNOTA VOLNÉHO ČASU

Volný čas je otevřen mnoha
specifickým vzdělávacím
možnostem, o kterých se zmiňoval
Jan Pavel II., když nabádal k tomu,
„aby byl volný čas dětí rozumně a
všestranně využit a správně se
usměrnily jejich síly“ [1].

Během dne, kdy se školní povinnosti
více nebo méně přerušují, má dítě
pocit, že je pánem svého osudu.
Může dělat, co opravdu chce: být se
svými přáteli nebo svou rodinou,
pěstovat své záliby, odpočívat a bavit
se tak, jak se mu zachce.



Svá rozhodnutí chápe jako svá
vlastní, protože mu pomáhají
uspořádat si své zájmy: co by rád
dělal, do jakého úkolu by se měl
znovu pustit nebo který by měl
odložit... Může se naučit se lépe
poznávat, objevovat nové
odpovědnosti a zvládat je. Konečně,
dává v sázku svou vlastní svobodu
tím nejuvědomělejším způsobem.

Proto rodiče a učitelé musí správně
využívat volný čas těch, které mají
na starosti. Protože vzdělávat se mát
tak, abychom byli svobodní, a volný
čas je podle definice doba svobody,
čas pro bezstarostnost, krásu a
dialog; čas pro všechno to, co není
„nezbytné“, ale bez čeho se nedá žít.

Tento vzdělávací potenciál se může
promarnit nejenom tehdy, když se
rodiče nestarají o volný čas svých
dětí - za podmínky, že si své školní
povinnosti plní, ale také tehdy, když
ho chápou jako příležitost k



„rozšíření“ jejich vzdělávacího
procesu.

V prvním případě je snadné, aby děti
podlehly pohodlnosti nebo lenosti a
odpočívaly, aniž by se nějak
namáhaly (například u televize nebo
s videohrami).

V druhém případě se promarní
specifický vzdělávací ráz volného
času, neboť se stane jakousi
prodlouženou rukou školy,
organizovaného téměř výlučně
rodiči. V konečném důsledku se
bohužel předává představa o životě,
jenž je rozdělen mezi povinnostmi a
zábavou.

Je proto vhodné, aby rodiče často
zvažovali, jaký přínos k celistvému
růstu jejich dětí mají aktivity, jimiž se
přes týden zabývají, a zda ve svém
celku je tento přínos k odpočinku a
vzdělávání těchto dětí vyvážený.



Nabitý denní plán znamená, že dítě
bude dělat mnoho věcí, ale možná se
ani tento čas nenaučí správně
využívat. Jestliže se chce, aby děti
rostly ve ctnostech, je třeba jim
umožnit, aby zakusily opravdovou
svobodu. Jestliže si nebudou moci
zvolit svou oblíbenou aktivitu, nebo
se jim bude v praxi bránit, aby si
mohly hrát nebo být se svými přáteli,
hrozí, že se při dospívání nebudou
umět bavit. V této situaci je snadné,
že nakonec vezmou to, co jim
konzumní společnost nabídne.

Vychovávat ke svobodnému a
odpovědnému využívání volného
času vyžaduje, aby rodiče své děti
dobře znali, protože by jim měli
nabízet takový druh volna, který
vyhovuje jejich zájmům a
schopnostem, u kterého si odpočnou
a se zabaví.

Děti, zvláště když jsou malé - a právě
to je ta nejlepší doba na jejich



formování, jsou otevřené tomu, co
jim jejich rodiče nabízí. A když je to
uspokojuje, vytváří se základ pro to,
aby samy objevily ten nejlepší
způsob, jak využívat dobu volna.

Vyžaduje to ovšem ze strany rodičů
vynalézavost a duch oběti. Například
je vhodné mírnit ty aktivity, které
jsou neúměrně náročné na čas nebo
vedou dítě k izolaci (k tomu dochází
trávením spousty času u televize
nebo internetu). Je lepší dávat
přednost tomu, kde se pěstuje
přátelství, a co dítě spontánně
přitahuje (sport, výlety, hry s
druhými dětmi apod.).

HROU K RŮSTU

Ale existuje jedna činnost, které děti,
a nejenom ony, dávají přednost ve
volném čase nadevše. Tou je hra.

Přirozeně hra se spontánně spojuje
se štěstím, s místem, kde čas nehraje
roli, kde člověk nebrání věcem



nečekaným a budícím úžas. Ve hře
ukazuje člověk svou nejvlastnější
identitu: zapojuje se celým svým
bytím, často více, než v mnoha
zaměstnáních.

Hra je především zkouška toho, co
bude sám život: je to způsob, jak se
naučit využívat sil, které máme k
dispozici. Je to zkoumání našich
schopností, toho, co dokážeme
uskutečnit. Zvíře si také hraje, ale
mnohem méně než člověk, protože
jeho doba učení je konečná. Lidé si
hrají po celou dobu svého života,
neboť jako člověk mohou růst bez
ohledu na svůj věk.

Lidská přirozenost používá hru na
to, aby se rozvíjela a vyzrávala. Když
si děti hrají, učí se interpretovat
nabyté vědomosti, zkouší svou sílu v
soutěži a zapojují různé stránky své
osobnosti: hra je nikdy nekončící
výzvou.



Přicházejí do styku s pravidly, která
musí svobodně přijmout, aby si hrály
dobře. Stanovují se cíle a zvykají si
na to, jak nepřehánět své porážky.
Neexistuje hra bez odpovědnosti -
hra má i etický význam, pomáhá být
lidmi, kteří mají morálku.

Proto je normální si hrát s druhými,
hrát si „ve společnosti“. Tento
sociální rys je tak zakořeněný, že
dokonce i když si děti hrají samy,
mají sklon si vymýšlet fantastické
scénáře, příběhy a další osoby, které
zapojují do vzájemného dialogu. Ve
hře se děti učí poznávat sebe a
druhé. Zakouší radost, že jsou s
druhými a mohou se s nimi bavit.
Přebírají a napodobují role svých
starších druhů.

Učíme se hraní hlavně v rodině. Žít
není jen hraní a soutěžení, ale také to
znamená spolupracovat, pomáhat a
žít s druhými. Je obtížné pochopit,
jak se mohou dát do souladu obě dvě



stránky - soutěžení a spolužití - mimo
instituci rodiny. Hra je jedna ze
základních forem, která učí člověka
žít jako bytost společenská.

Konečně velká pedagogická hodnota
hry spočívá v tom, že usměrňuje
afekty směrem k akci. Málo věcí
proto spojuje úžeji rodiče s dětmi,
než hraní si s dětmi. Jak říkal svatý
Josemaría, rodiče musí být přáteli
svých dětí, musí jim věnovat svůj čas.
Jistě, musíme se přizpůsobovat tomu,
jak děti dorůstají.

Výše řečené pouze znamená, že
zájem rodičů o zábavu svých dětí
bude nabývat nových forem.
Například se jim umožní, aby
pozvaly domů své přátele, nebo se
budou účastnit jejich sportovních
aktivit... Jsou to iniciativy, které
rodičům umožní poznat nové přátele
a rodiny, aniž by navodili mylný
dojem, že chtějí své děti kontrolovat
nebo že jim nedůvěřují.



Rovněž se mohou vytvářet za pomoci
dalších rodičů podmínky pro hry, ve
kterých se organizuje zdravá zábava
a jejichž aktivity se rozvíjejí s
ohledem na integrální rozvoj
účastníků. Náš Otec hned zkraje
podporoval tento druh iniciativ, kde
si děti hrají v prostředí, jež formuje,
a zároveň vnímají svou důstojnost
dětí Božích se zájmem o druhé: jsou
to místa, kde se pomáhá, aby objevily,
že je čas na každou věc, a že každá
věc má svůj čas. A že v každém věku
- také i když jsou děti malé - lze
hledat svatost a zanechat stopu u
těch, kdo jsou s nimi.

Slovy Pavla VI., která si velmi oblíbil
Jan Pavel II., se dá říci, že kluby
mládeže jsou místa, kde se učí být
„odborníky na lidství“ [2] . Proto by
bylo velkou chybou si vykládat jejich
přínos pouze v závislosti na školních
nebo sportovních výsledcích, jichž
dosahují.



HROU K ŽIVOTU

V řečtině mají výrazy výchova
(paideia) a hra (paidiá) týž
sémantický základ. Když se učíme
hře, nabýváme současně postoje,
který je pro život velmi užitečný.

I když se to zdá paradoxní, nejenom
děti mají potřebu si hrát. Dokonce se
může říci, že člověk si musí hrát tím
více, čím je starší. Všichni známe lidi,
jež stáří zaskočilo: objevují, že
nemají tolik sil co dříve, a myslí si, že
nemohou čelit problémům v jejich
životě.

Koneckonců můžeme se i setkat s
tímto postojem u mnoha mladých,
předčasně zestárlých lidí, kteří
zřejmě nemají tolik přizpůsobivosti,
aby dokázali čelit nečekaným
situacím.

A naopak jsme se pravděpodobně
setkali se staršími lidmi, kteří mají
mladého ducha: jsou schopni se pro



cokoli nadchnout, znovu začít a brát
každý další den jako den úplně nový.
A to i přesto, že se často potýkají se
značnými fyzickými omezeními.

Tyto případy dokazují, že s tím jak
člověk roste, je stále důležitější
zapojovat do života i hledisko hry.
Protože ten, kdo se naučil hrát,
nepřehání výhry nebo prohry, a umí
objevit hodnotu hry samotné. Zná
potěšení, které plyne z toho, když
zkouší nové metody, jež vedou k
vítězství, a vyhýbá se prostřednosti,
která se žene za výsledkem, ale ničí
zábavu. Kroky, které se mohou
aplikovat na „vážné“ věci v životě, na
aktuální úkoly, na nové situace, k
nimž se nepostavíme správně,
mohou vést k pocitu sklíčenosti nebo
neschopnosti.

Práce a hra mají každá svůj čas: ale
postoj, se kterým se ta nebo ona
plánuje, nemá proč být jiný, neboť je



to stále tatáž osoba, která pracuje
nebo si hraje.

Lidská práce je pomíjivá a proto si
nezasluhuje, aby se brala příliš
vážně. Její nejvyšší hodnota - jak učil
svatý Josemaría - spočívá v tom, že
při ní na nás čeká Bůh. Život má
pouze tehdy svůj plný význam,
pokud konáme věci z lásky k Němu...
Nebo ještě lépe: do té míry, jak tyto
věci konáme ve spojení s Ním.

Vážnost života spočívá v tom, že si
nemůžeme zahrávat s milostí, kterou
nám Bůh nabízí, s příležitostmi, které
nám dává. I když do určité míry i
Pánovi je milost příležitostí k tomu,
aby si s člověkem pohrával: Může
psát dobře i nohou od stolu [3] , jak
říkal náš Otec.

Pouze vztah s Bohem je schopen dát
vyrovnanost, sílu a smysl životu a
všem lidským skutkům. Filosof
Platón tušil tuto pravdu: „Je nutné
brát vážné věci vážně, ale ne ty, které



jimi nejsou. A pouze božství si
zasluhuje blaženou vážnost, zatímco
my lidé jsme hračkami tímto
božstvím vynalezené. A to je to
nejkrásnější, co v nás je. Proto je
nezbytné přijmout toto poslání, aby
každý člověk žil svůj život, hrající si s
těmi nejkrásnějšími hračkami.“ [4]

Nejkrásnější hračky jsou „hračky“ od
Boha. Každý člověk si musí tuto
božskou hračku vzít svobodně za
svou, je povolán si se svým
Stvořitelem hrát. A z jeho ruky
přijmout vše s důvěrou a sportovním
duchem, s jakým si dítě se svým
Otcem hraje.

Takto zvládneme věci dříve, lépe a ve
větším množství. Budeme se umět
přenést přes zdánlivé porážky,
protože k tomu důležitému - že jsme
si hráli s Bohem - již došlo, a vždy nás
očekávají další dobrodružství. Svaté
písmo k nám mluví o moudrosti: Byla
jsem jeho potěšením den ze dne a



radostně si před ním hrála v každý
čas. Hraji si na jeho pevné zemi;
mým potěšením je být s lidskými
syny [5] : Bůh, který si „hraje“, když
tvoří, nás učí, abychom se v životě
radovali a byli si jisti, že dar, po
kterém toužíme, dostaneme, i když
možná nečekaně. Víme, že těm, kteří
milují Boha, všecko napomáhá k
dobrému, těm, kdo jsou z Boží vůle
povoláni [6].

J.M. Martín a J. Verdiá

[1] Jan Pavel II., Apoštolská
exhortace Familiaris consortio, 22.
11. 1981, č. 76

[2] Jan Pavel II., VI. symposium Rady
biskupských konferencí Evropy, 11.
10. 1985, č. 13

[3] Boží přátelé, č. 117

[4] Platón, Zákony, 804d

[5] Př 8,30-31



[6] Řím 8,28

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

oddech-a-volny-cas-i-hrou-k-zivotu/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/oddech-a-volny-cas-i-hrou-k-zivotu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/oddech-a-volny-cas-i-hrou-k-zivotu/

	Oddech a volný čas (I): Hrou k životu

