
opusdei.org

O duchovní neútěše

Papež František mluvil o
neútěše jako o životním stavu,
ve kterém člověk zakouší
nespokojenost, smutek a
samotu. Chvíle, kdy se zdá, že
Bůh neodpovídá. Naopak ale
vysvětlil, že tento pocit je něco
dobrého, neboť napomáhá
růstu a pokoře.

16.11.2022

Drazí bratři a sestry, dobré ráno a
vítejte!



Dnes pokračujeme v katechezi na
téma rozlišování. Viděli jsme, jak
důležité je číst, co se v nás děje,
abychom nedělali ukvapená
rozhodnutí na vlně momentálních
emocí, kterých bychom pak litovali,
až by bylo pozdě. To znamená číst, co
se děje, a pak se rozhodovat.

V tomto smyslu může být i duchovní
stav, který nazýváme neútěchou, kdy
je v srdci všechno temné, smutné,
tento stav neútěchy příležitostí k
růstu. Pokud v nás totiž není trocha
nespokojenosti, trocha zdravého
smutku, zdravá schopnost pobývat v
samotě a být sami se sebou, aniž
bychom utíkali, riskujeme, že
zůstaneme stále na povrchu věcí a
nikdy nenavážeme kontakt se
středem své existence. Neútěcha
způsobuje „chvění duše“: když je
člověk smutný, jako by se mu chvěla
duše; udržuje ho v bdělosti,
podporuje bdělost a pokoru a chrání
nás před větry rozmarů. To jsou



nezbytné podmínky pro pokrok v
životě, a tedy i v duchovním životě.
Dokonalý, ale „aseptický“ klid bez
citů, nás činí nelidskými, jakmile se
stane kritériem pro volbu a chování.
Pocity nemůžeme přehlížet: jsme lidé
a pocity jsou součástí našeho lidství;
bez porozumění pocitům bychom
byli nelidští, bez prožívání pocitů
bychom byli lhostejní k utrpení
druhých a neschopní přijmout své
vlastní. Přitom platí, že takového
„dokonalého klidu“ nelze dosáhnout
cestou lhostejnosti. Tento aseptický
odstup: „Nemíchám se do věcí, držím
si odstup“: to není život, to je, jako
bychom žili v laboratoři, uzavřeni,
abychom neměli mikroby, nemoci.
Pro mnoho svatých mužů a žen byl
neklid rozhodujícím impulsem k
tomu, aby změnili svůj život. Tento
umělý klid není dobrý, zatímco
zdravý neklid, neklidné srdce, srdce,
které se snaží najít svou cestu, to je
dobré. Tak tomu bylo například u cv.
Augustina, Edity Steinové, Josepha



Benedikta Cottolenga nebo Charlese
de Foucauld. Důležitá rozhodnutí
mají svou cenu, kterou přináší život,
cenu, která je v dosahu každého: to
znamená, že důležitá rozhodnutí
nepřicházejí v loterii, ne; mají svou
cenu a vy ji musíte zaplatit. Je to
cena, která představuje úsilí
vlastního srdce, je to cena za
rozhodnutí, cena za vynaložení úsilí.
Není to zadarmo, ale je to cena, která
je dosažitelná pro každého. Všichni
musíme toto rozhodnutí zaplatit,
abychom se dostali ze stavu
lhostejnosti, který nás vždy sráží
dolů.

Neútěcha je také výzvou k
bezplatnosti, k tomu, abychom
nejednali vždy a jen s ohledem na
citové uspokojení. Neútěcha nám
dává příležitost růst, začít zralejší a
krásnější vztah s Bohem a s blízkými,
vztah, který se neredukuje na
pouhou výměnu dávání a braní.
Vzpomeňme si například na své



dětství: jako děti často vyhledáváme
rodiče, abychom od nich něco
dostali, hračku, peníze na zmrzlinu,
nějaké svolení... A tak je
nevyhledáváme kvůli nim
samotným, ale kvůli nějakému
zájmu. Největším darem jsou však
oni, rodiče, a my to pochopíme
postupně, jak rosteme.

Mnohé naše modlitby jsou také
trochu podobné, jsou to prosby o
laskavosti adresované Hospodinu,
aniž by se o něj skutečně zajímaly.
Jdeme a prosíme, prosíme, prosíme
Boha. Evangelium poznamenává, že
Ježíš byl často obklopen mnoha
lidmi, kteří ho o něco žádali, o
uzdravení, o materiální pomoc, ale
nikoliv o to, aby byli s ním. Tlačily se
na něj zástupy, ale byl sám. Někteří
svatí, a dokonce i někteří umělci,
meditovali o tomto Ježíšově stavu.
Může se zdát zvláštní, neskutečné
ptát se Ježíše: „Jak se máš?“. Je to
naopak velmi krásný způsob, jak



vstoupit do opravdového, upřímného
vztahu s jeho lidstvím, s jeho
utrpením, dokonce i s jeho zvláštní
osamělostí. S ním, s Pánem, který s
námi chtěl plně sdílet svůj život.

Dělá nám moc dobře, když se učíme
být s ním, být s Bohem bez jakéhokoli
jiného cíle, stejně jako se nám to
stává s lidmi, které milujeme:
chceme je stále více poznávat,
protože je dobré být s nimi.

Drazí bratři a sestry, duchovní život
není technika, kterou máme k
dispozici, není to program vnitřní
„pohody“, který si můžeme
naplánovat. Ne. Duchovní život je
vztah s Bohem, živým,
neredukovatelným na naše
kategorie. A neútěcha je pak
nejjasnější odpovědí na námitku, že
zkušenost Boha je formou sugesce,
pouhou projekcí našich tužeb.
Neútěcha znamená nic necítit, samá
tma, ale i v neútěše hledáš Boha. V



takovém případě, kdybychom si
mysleli, že je to projekce našich
tužeb, bychom si ji vždy
naprogramovali, byli bychom vždy
šťastní a spokojení, jako deska, která
opakuje stejnou hudbu. Ti, kdo se
modlí, si naopak uvědomují, že
výsledky jsou nepředvídatelné:
zážitky a pasáže z Bible, které nás
často uchvacovaly, dnes kupodivu
nevzbuzují žádný pohyb. A stejně tak
nečekaně přinášejí nesmírný pokoj
zážitky, setkání a čtení, kterým
člověk nikdy nevěnoval pozornost
nebo se jim raději vyhýbal - jako
například zkušenost kříže. Nebojte se
neútěchy, pokračujte při ní s
vytrvalostí, neutíkejte před ní. A v
neútěše se snažte najít Kristovo
srdce, najít Boha. A odpověď přijde
vždycky.

Tváří v tvář těžkostem se proto nikdy
nenechte odradit, ale čelte zkoušce s
odhodláním a s pomocí Boží milosti,
která nás nikdy nezklame. A pokud v



sobě uslyšíme neodbytný hlas, který
nás chce odvrátit od modlitby,
naučme se ho odhalit jako hlas
pokušitele; a nenechme jím se
ohromit: udělejme prostě pravý opak
toho, co nám říká!

Děkuji.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/o-

duchovni-neutese/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/o-duchovni-neutese/
https://opusdei.org/cs-cz/article/o-duchovni-neutese/

	O duchovní neútěše

