
opusdei.org

Nové horizonty (V):
„K Ježíši skrze Marii“

Svatý Josemaría se modlil k
Panně Marii již v dětství; v
pozdějším věku objevil něco
nového: ocitl se v náručí Matky,
která mu byla tak blízká jako
nebe.

12.06.2018

U paty kříže doprovázeli Pána jeho
Matka, Panna Maria, některé další
ženy a Jan, nejmladší učedník. Jen
těchto pár osob vytrvalo u něj v
oněch dramatických chvílích. Oni… a
množství zvědavců a prospěchářů,



hrstka vojáků, která ho přivedla na
Kalvárii, a žalobci, kteří se mu
neustále vysmívali a dost možná
vychutnávali své „vítězství“. A
ostatní učedníci? Ti utekli.

Jan sám nám vypráví, že „když Ježíš
uviděl svou matku a jak při ní stojí
ten učedník, kterého měl rád, řekl
matce: ‚Ženo, to je tvůj syn.‘ (Jan
19,2).“ Evangelista zakončuje slovy:
„A od té chvíle si ji ten učedník vzal k
sobě“ (Jan 19,27).

V mladém apoštolovi je Kristova
Matka „dána člověku – každému a
všem – za matku“.[1] Od té chvíle se
Maria stává Matkou křesťanů. První
učedníci to ihned pochopili. Když
postrádali Pánovu přítomnost po
jeho Nanebevstoupení, shromáždili
se kolem Ní: „Všichni jednomyslně
setrvávali v modlitbách spolu se
ženami, s Ježíšovou matkou Marií a s
jeho příbuznými“(Sk 1,14).



I my jsme zváni, abychom na sobě
zakusili Mariino mateřství a
odpověděli jako Jan, který „si bere
Kristovu Matku k sobě, přijímá ji za
vlastní a uvádí ji do celého prostoru
svého vnitřního života, to je do svého
lidského a křesťanského já“.[2] Jedná
se o osobní cestu, po které každý z
nás kráčí svým vlastním způsobem…
a svým vlastním tempem.

„Jsem také syn mé matky Marie“

Svatý Josemaría byl ctitelem Panny
Marie již odmala. Ani po letech na to
nezapomněl; v květnu roku 1970
během novény k Panně Marii
Guadalupské, kterou strávil u jejích
nohou, řekl: „Radím vám, zvlášť v
těchto chvílích, abyste se vrátili do
dětství a snažili se, je-li to nutné – já
si na to vzpomínám jasně –,
vzpomenout na okamžik, kdy jste se
poprvé, vědomě a z vlastní vůle,
obrátili na Pannu Marii.“[3] Víme, že
jako velmi malého ho jeho matka



zasvětila Panně Marii z Torreciudad
na projev vděčnosti za to, že ho
uzdravila ze smrtelné nemoci. Po
letech svatý Josemaría vzpomínal:
„Každý den, ne jen občas a ze zvyku,
znovu obnovuji, ráno i večer, svoje
odevzdání se v zásvětné modlitbě,
kterou mě naučili rodiče: Paní má a
matko má, celý se ti nabízím. A na
důkaz své synovské lásky ti tento den
zasvěcuji své oči, své uši, svůj jazyk,
své srdce…“[4]

Když žil svatý Josemaría v Zaragoze,
denně navštěvoval Pannu Marii na
Sloupu. Utíkal se k ní se svým
nejasným tušením, s předtuchou, že
Pán s ním měl nějaký speciální
úmysl. Dodnes se dochovala malá,
velmi jednoduchá sádrová soška této
Panny Marie, do níž svatý Josemaría
zespod hřebíkem vyryl: Domina, ut
sit!, s datem 24–5–1924. „Ta soška,“
řekl po letech, „byla zhmotněním mé
letité modlitby, o které jsem vám již
tolikrát vyprávěl.“[5]



Když žil v Madridu, měl u sebe sošku
Panny Marie, kterou nazýval „Panna
Maria Polibků“, protože ji vždy při
příchodu a odchodu zdravil
polibkem. „Nejen toto, všechna
zobrazení Panny Marie ho dojímala,
a zvláště ta, která nacházel pohozená
na ulici, špinavé a zaprášené rytiny a
tištěné obrázky. Nebo ty, které
potkával na svých cestách po
Madridu, například obraz
namalovaný na dlaždičkách, na který
denně padal jeho zrak, když opouštěl
Svatou Isabelu.“[6]

Kromě toho se při rozjímání o
evangeliu naučil stýkat s Marií a
obracet se k ní, jako to dělali první
učedníci. Ve své knize Svatý růženec,
která je plodem této láskyplné
kontemplace Kristova života, píše:
„Petr a ostatní se vrací do Jeruzaléma
– cum gaudio magno – s velkou
radostí. (Lk 24, 52) Avšak ty i já se
cítíme jako osiřelí: Jsme zarmoucení
a jdeme hledat útěchu u Marie.“[7]



Mariino mateřství tedy bylo dalším z 
objevů, které učinil ještě jako mladý
kněz. Zmiňuje se o tom v jedné ze
svých Poznámek ze září 1932. „Včera
(…) jsem učinil objev – další –. A sice,
že jestliže jsem synem mého Otce
Boha, jsem také synem mé Matky
Marie.“[8] Nešlo o nic nového – tuto
skutečnost znal, rozjímal o ní a
prožíval ji –, náhle však dostala
dosud netušený význam. Svatý
Josemaría si znovu připomíná svou
duchovní cestu a dodává: „Objasním
to: skrze Marii jsem šel k Ježíši a
vždy jsem ji považoval za svou
matku, i když jsem byl špatným
dítětem. (Od teď už budu hodný).“
Maria ho již předtím přivedla k
Ježíši: byla jeho hlavní přímluvkyní v
jeho naléhavé prosbě o to, aby
poznal, oč ho Pán prosí… V čem tedy
spočívala ona novota? Následně to
vysvětluje: „Ale ten pojem mého
mateřského synovství jsem včera
uviděl v jasnějším světle a zanechalo
to ve mně nový pocit. Proto jsem



během svatého přijímání při mé mši
řekl mé Paní a Matce: dej mi nové
šaty. Má prosba byla velmi
oprávněnou modlitbou, protože jsem
slavil její svátek.“[9]

Idea nového obleku je jasnou
odezvou na svatého Pavla: „Máte
odložit starého člověka s dřívějšími
způsoby života, který je chtivý
rozkoší a žene se do zkázy. Stále si
obnovujte mysl po její duchovní
stránce a oblečte člověka nového,
který je stvořen podle Božího (vzoru)
jako skutečně spravedlivý a
svatý“ (Ef 4,22–24). Tento nový objev
Mariina mateřství má tedy důvěrný
nádech osobního rozhovoru. Něčeho,
co svatý Josemaría vidí jasněji, co
pociťuje novým způsobem, a co ústí
do prostého, zato však vážně
míněného předsevzetí: „Odteď už
budu hodný.“

Ti, kdo studovali do hloubky texty
svatého Josemaríi, zdůraznili směr,



kterým se tento objev ubírá. Osm dní
po zápisu, v němž zaznamenává
nový horizont, který se před ním
otevřel, si píše poznámku, kterou
přenese do Cesty: „K Ježíši se vždy
jde a k němu se vrací skrze
Marii.“[10] Bylo to něco, co se již
nějaký čas připravovalo v jeho duši,
a co náhle pochopil v nové hloubce,
co ho znovu utvrdilo v tom, jak
důležitá je Panna Maria v jeho
vztahu k Bohu. Čtyři dny po
poznámce si zapsal: „Kolika mladým
lidem bych zakřičel do ucha: Buď
Mariin… a budeš náš!“[11] Po letech
byl dotázán, co tím chtěl říct, a
odpověděl: „Chci říct to, čemu ty
dokonale rozumíš. (…) Že když
nebudeme ctít Marii, nemůžeme
dělat nic: duše jakoby neměly základ
pro svůj duchovní život; když
budeme naopak Pannu Marii ctít
jako její děti, budou duše dobře
připravené na službu našemu Pánu,
lhostejno, v jakém povolání: jako
svobodní, v manželství, ovdovělí, a



kněží jako kněží.“[12] Maria je tou,
která vede k Ježíši; a Ježíš nás vede k
Otci. Ona je jednoduše tou, kdo nám 
usnadňuje přístup k Bohu.

Vrátit se k Ježíši skrze Marii

Onoho září 1932 svatý Josemaría
opakovaně rozjímal o úloze, kterou
má Panna Maria na naší cestě za
Ježíšem. V tomto případě se již
nejedná o to Krista nalézt – objevit,
jaké jsou jeho plány s námi, ale, jak
jsme viděli, o to se k Němu vrátit.
Způsob vyjadřování svatého
Josemaríi byl pro ostatní něčím
novým. Blahoslavený Álvaro del
Portillo např. vzpomíná, jak byl sám
překvapen: „Zeptal jsem se Otce:
Otče, proč jste to napsal? Že se jde
skrze Marii, tomu rozumím, ale že se
vrací… Řekl mi: Synu můj, pokud se
někdo naneštěstí vzdálil od Boha
kvůli hříchu, nebo se od něj právě
chystá odejít, protože začíná být
vlažný a ztrácí zájem, tak ať se obrátí



na Pannu Marii a znovu nalezne sílu;
sílu jít ke zpovědi, bude-li to třeba,
sílu požádat o soukromý, důvěrný
rozhovor, kde může naprosto
upřímně vyjevit vše, co mu leží na
srdci – aniž by něco skrýval, aniž by
se dělil s ďáblem o nějaké tajemství –
a skrze Marii se vrátí k Ježíši.“[13]

Zvednout se po pádu je náročné, a s
přibývajícími roky ještě víc. Po
fyzické stránce je to evidentní: stačí
se podívat, co se stane, když na ulici
upadne starší člověk. A v duchovním
životě je tomu zrovna tak. S
postupujícím věkem pro nás může
být náročnější poprosit o odpuštění.
Zahanbuje nás, že upadáme do
stejných hříchů, stydíme se za to, že
se jich dopouštíme, „když už jsme
postoupili tak daleko“, těžce snášíme
vlastní slabost… a někdy podléháme
malomyslnosti, která nás okrádá o
radost.



Malomyslnost je velice obratný
nepřítel, který způsobuje, že se
uzavíráme do sebe. Myslíme si, že
jsme Boha zklamali, jako když si
někdo koupí nějaký elektrický
přístroj a náhle zjistí, že není tak
dobrý, jak mu slibovali… Když nás
však Bůh vidí v takovém stavu,
připomíná nám, že nás dokonale zná.
Každému z nás by mohl říci jako
Jeremiášovi: „Než jsem tě zformoval
v matčině lůně, znal jsem tě“ (Jer
1,5). Jeho Láska k nám je proto naší
velkou jistotou: i když Bůh ví, jací
jsme, miluje nás tak moc, že pro nás
vydal svůj život… a nezmýlil se. A
kdyby se nám dokonce i tato tak
útěšná skutečnost jevila cizí,
vzpomínka na naši Matku může
posloužit jako zkratka, která nám
usnadní cestu zpět.[14] Ona nás
zvláštním způsobem přiblíží k
milosrdnému Bohu, který nás
očekává s otevřenou náručí. Při své
poslední generální audienci nám
Benedikt XVI. sdělil: „Chtěl bych



všechny vyzvat, abychom obnovili
pevnou důvěru v Pána, svěřili se jako
děti do rukou Božích, v jistotě, že tyto
ruce jsou nám oporou a umožňují
nám denně kráčet i uprostřed
námah. Chtěl bych, aby se každý cítil
milován oním Bohem, který vydal
svého Syna za nás a prokázal nám
bezmeznou lásku. Chtěl bych, aby
každý měl radost z toho, že je
křesťan.“[15] A právě proto, abychom
to cítili, chtěl nám Bůh zjevit svou
otcovskou… a mateřskou lásku.

Mateřská láska Boha je vyjádřena na
různých místech v celém Písmu; snad
nejznámější pasáž pochází z Izaiáše:
„Zapomene snad žena na své
nemluvně? Nemá snad soucit s
vlastním dítětem? I kdyby však ony
zapomněly přece, já nikdy
nezapomenu na tebe!“ (Iz 49,15);
anebo způsobem ještě výmluvnějším:
„Jako když matka své dítě konejší, tak
já vás potěším“ (Iz 66,13). Bůh však
chtěl zajít ještě dál, chtěl nám



dokonce darovat svou Matku, ženu, z
které se vtělil jeho milovaný Syn.
Křesťané všech dob proto v Marii
objevili výsadní a mimořádně
dostupnou cestu k nekonečné Lásce
Boha, který odpouští.

Občas se můžeme setkat s lidmi, pro
které je kontakt s Bohem stále ještě
něčím příliš abstraktním, kteří se
neodvažují pohlédnout Kristu
zpříma do očí: jsou tak trochu jako
děti, které jdou raději za svou
matkou než za otcem, když udělají
něco špatného nebo rozbijí nějakou
cennou věc… Podobně „mnozí
hříšníci nejsou sto vyslovit: Otče náš,
ale zato: Zdrávas Maria ano“.[16]

Za Marií s dětskou něhou

Objev Mariina významu jde v životě
svatého Josemaríi ruku v ruce s
prožitkem duchovního dětství. V
jednom bodě Cesty, který vznikl v
těžkých podmínkách, napsal:
„Matko! — Volej ji silně, silně. — Tvá



Matka, Panna Maria, ti naslouchá,
vidí, že jsi možná v nebezpečí, a
nabízí ti, s milostí svého Syna, útěchu
svého náručí, své něžné laskání: a
budeš posílen do nového boje.“[17]
Lidé v jeho okolí snad ani netušili, do
jaké míry jim předával vlastní
zkušenost s těmito řádky. V oněch
letech se svatý Josemaría také učil
přistupovat k Bohu jako malé dítě.

Plodem tohoto způsobu modlitby je
jeho kniha Svatý růženec a rovněž
několik kapitol v Cestě. Objevy, které
jsme si postupně prošli, patří do
onoho důvěryplného vztahu s Bohem
a Marií. Svatý Josemaría po této cestě
kráčel po celý svůj život. Krátce před
svými posledními Vánocemi zde na
zemi se svěřil skupince svých synů:
„Obyčejně se nechám unést, snažím
se být malým a odevzdat se do rukou
Panny Marie. Říkám Pánu: Ježíši,
uvolni mi trochu místa! Schválně,
jestli se vejdeme do Mariina náručí
oba dva! A to stačí. Vy si však jděte



vlastní cestou: není důvod, proč by ta
moje měla být i vaší (…) Ať žije
svoboda!“[18]

Aniž by to byl jediný způsob, stát se
dítětem napomáhá pokoře a
nadějeplnému odevzdání se v
rozličných životních situacích. Je to
také způsob, jak dosáhnout
jednoduchosti a přirozenosti, když se
obracíme k Bohu. Jelikož je to navíc
cesta vyznačující se poznáním vlastní
slabosti a závislosti, umožňuje nám
to otevřít Bohu s menší námahou
dveře našeho srdce neboli našeho
soukromí.

Děti jsou zranitelné a právě proto
jsou tak vnímavé k lásce: dokonale
chápou gesta a chování dospělých.
Proto je důležité nechat se dotknout
Bohem, otevřít mu dveře své duše.
Papež to doporučoval i mladým: „On
se nás ptá, zda chceme plnost života.
A já se vás v Jeho jménu ptám: Chceš
plný život? Začni od teďka tím, že se



necháš dojmout!“[19] Mít srdce
neznamená propůjčovat se
afektovanosti či sentimentálnosti, jež
jsou jen pouhou karikaturou
skutečné něhy. Nově objevit srdce,
nechat se dojmout, může být naopak
cestou k Bohu. „Mé ubohé srdce touží
po něze,“ zapsal si svatý Josemaría v
roce 1932. „Si oculus tuus scandalizat
te… Ne, není třeba odhazovat ho
daleko: vždyť bez srdce se nedá žít.
(…) A ta něha, kterou jsi vložil do
člověka, je nasycena, naplněna, když
tě člověk hledá, něhou (jež tě dovedla
na smrt) tvého božského Srdce!“[20]
Za Marií – a skrze ni za Ježíšem – lze
jít cestou něhy, neboť to je způsob,
jakým se děti učí poznávat svou
matku a svěřovat jí celý život. Po
této, nebo po jiných cestách, které
nám Bůh ukáže, pronikneme do
nesmírného objevu: a sice, že máme
v nebi krásnou Matku, Pannu Marii.

***



Objevování různých horizontů,
kterými jsme se postupně probírali v
těchto článcích, nevýslovným
způsobem rozšířilo srdce svatého
Josemaríi. Veden za ruku Pánem
začal postupně chápat smysl kříže a
začal se cítit jako dítě láskyplného
Otce; objevil vroucí a důvěrnou lásku
Ježíše; naučil se být milován Bohem,
naším Utěšitelem, a důvěřovat v Něj
víc než ve vlastní síly; a ponenáhlu
dokázal předat hlavní roli ve svém
duchovním životě a působení na
zemi Duchu svatému. Pochopil, že
plnost křesťanského života nespočívá
v plnění řady úkolů, v dosažení
určitého standardu nebo „ve
vykonávání mimořádných činů, ale
ve sjednocení s Kristem, v prožívání
jeho tajemství, v osvojování si jeho
postojů, jeho myšlenek, jeho jednání.
Měřítko svatosti je dáno formátem,
kterého dosáhne Kristus v nás tím, že
celý svůj život připodobňujeme silou
Ducha svatého Jeho životu“.[21]
Podle vzoru svatého Josemaríi



můžeme i my prosit Boha, aby nám
pomohl proniknout do horizontů
vnitřního života, do tak dobře
známých, současně však nesmírně
rozlehlých krajin, které nám umožní,
„abychom se ponořili do nezměrné
Boží lásky a mohli ji tak hlásat
lidem“.[22] Není naléhavější… a
krásnější cesty.

Lucas Buch

[1] Svatý Jan Pavel II., enc. 
Redemptoris Mater, 25–III–1987, č. 23.

[2] Tamtéž, č. 45.

[3] Svatý Josemaría, Úryvek z jeho
modlitby pronesené ve staré bazilice
naší Paní Gaudalupské (Mexiko), 20–
V–1970. In: P. Casciaro, Ani ve snu, …
s. 243.



[4] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
296.

[5] Poznámky z rodinného setkání,
26–VII–1974 (Crónica 1975, s. 223. In:
AGP, knihovna, P01). Soška je
uložena ve výstavním prostoru pro
předměty z jeho života v centrálním
sídle Opus Dei v Římě.

[6] A. Vázquez de Prada, Zakladatel
Opus Dei, I. díl, s. 291.

[7] Svatý Josemaría, Svatý Růženec, 2.
tajemství slavného růžence.

[8] Svatý Josemaría, Soukromé
poznámky, č. 820, 5–IX–1932. In:
Santo Rosario. Edición crítico-
histórica, úvod do 2. tajemství
slavného růžence, s. 234.

[9] Tamtéž.

[10] Svatý Josemaría, Cesta, č. 495.

[11] Svatý Josemaría, Text ze sešitu
VI, č. 825, datovaný 17–IX–1932. In:



Camino. Edición crítico-histórica,
komentář k č. 494.

[12] Svatý Josemaría, Poznámky z
besedy, Madrid 23–X–1972. In:
Camino. Edición crítico-histórica,
komentář k č. 494.

[13] Poznámka z rozhovoru s
Álvarem del Portillo, Madrid 4–IX–
1977, citováno v: P. Rodríguez,
Camino. Edición crítico-histórica,
komentář k č. 495.

[14] „La Virgen, Madre del Señor y
Madre nuestra (…) es el atajo para
llegar a Dios.“ (J. Echevarría, „El
amor a María Santísima en las
enseñanzas de Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer”, Palabra, 156–
157, (1978), s. 341–345.

[15] Benedikt XVI., Generální
audience, 27–II–2013.



[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
s. 120

[17] Cesta, č. 516.

[18] Svatý Josemaría, Poznámky z
kázání, 20–XII–1974. In: E. Burkhart,
J. López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría, vol. 2,
p. 68.

[19] František, Promluva, 28–VII–
2016.

[20] Svatý Josemaría, Soukromé
poznámky, č. 1658, 9-X-1932. In: 
Camino. Edición crítico-histórica,
comentario al n. 118. Cfr. Mc 9,47.

[21] Benedikt XVI., Generální
audience, 13–IV–2011.

[22] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
97.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-

horizonty-v-k-jezisi-skrze-marii/
(19.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-v-k-jezisi-skrze-marii/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-v-k-jezisi-skrze-marii/

	Nové horizonty (V): „K Ježíši skrze Marii“

