
opusdei.org

Nové horizonty (IV):
„Nemluvte:
naslouchejte mu.“

Svatý Josemaría „objevuje“
Ducha svatého prostřednictvím
prosté rady, která může vnést
světlo i do našeho duchovního
života.

12.06.2018

Před tím, než se Ježíš vrátil k Otci,
řekl svým apoštolům: „Hle, já vám
pošlu toho, koho slíbil můj Otec. Vy
tedy zůstaňte ve městě, dokud
nebudete vyzbrojeni mocí z



výsosti“ (Lk 24, 49). Apoštolové
zůstali v Jeruzalémě a vyčkávali
splnění Božího příslibu. Oním
příslibem, oním darem byl ve
skutečnosti sám Bůh ve svém Duchu
svatém. Přijali ho o několik dní
později a byli naplněni Boží milostí.
„Učedníci, kteří byli už dříve svědky
slávy vzkříšeného Ježíše, poznali
sami na sobě sílu Ducha svatého:
jejich rozum i srdce jsou otevřeny
novému světlu.“[1] Ještě téhož dne
začali odvážně kázat a Písmo praví,
že poté, co slyšeli slova svatého Petra,
„se k nim ten den přidalo na tři tisíce
lidí“ (Sk 2,41).

Svatý Josemaría často připomínal, že
dar Ducha svatého není dávnou
vzpomínkou, ale stále aktuálním
jevem. „I my, stejně jako ti, kteří
tehdy v den letnic přistoupili k
svatému Petrovi, jsme byli pokřtěni.
Ve křtu se náš Otec Bůh ujal našich
životů, napojil nás na Kristův život a
poslal nám Ducha svatého.“[2]



Nejprve při křtu a posléze při
biřmování jsme dostali plnost Božího
daru, život Trojice.

Objevit Přímluvce

Boží Dar, spása, není nějaká věc,
nýbrž Osoba. Celý křesťanský život se
rodí z osobního vztahu s Bohem,
který přichází přebývat v našem
srdci. Je to známá pravda nacházející
se v základech života z víry. Možná je
to však něco, co ještě musíme objevit.

„V roce 1932 vidíme u svatého
Josemaríi silný rozvoj úcty k Duchu
svatému,“ říká jeden z nejlepších
znalců jeho díla.[3] Poté, co se
několik měsíců snažil o důvěrnější
styk s Přímluvcem, se mu dostává
zvláštního světla, které před ním
otevírá nové panoráma, jak se
dozvídáme ze zápisu téhož dne:

„Oktáv Všech svatých – úterý – 8–XI–
32: Dnes ráno, ani ne před hodinou,
mi o. Sánchez odhalil „další



horizont“. Řekl mi: ‚Spřátelte se s
Duchem svatým. Nemluvte:
naslouchejte mu.‘ A od Leganitos
jsem se modlil, má modlitba byla
poklidná a rozzářená, a uvažoval
jsem o tom, že život dětství, díky
němuž se cítím Božím dítětem, mi
dalo lásku k Otci; že dříve jsem za
Ježíšem, kterého vášnivě miluji jako
přítele, jako bratra, jako jeho
milovník…, přicházel skrze Marii.
Věděl jsem, že Duch svatý přebývá v
mé duši, aby ji posvětil…, tuto pravdu
o jeho přítomnosti jsem však
nepochopil. Bylo zapotřebí slov o.
Sáncheze: cítím v sobě Lásku: a chci
se s ní stýkat, být jejím přítelem,
jejím důvěrníkem…, usnadňovat jí
opracovávání, vytrhávání,
zapalování… Sám to však nedokáži:
On mi dá sílu, On vše udělá, budu-li
chtít… a já chci! Božský Hosti, Mistře,
Světlo, Učiteli, Lásko: kéž tě ubohý
oslík umí pohostit a naslouchat
tvému poučování a zapálit se a
následovat tě a milovat tě –



Předsevzetí: být často, pokud možno
nepřetržitě, v přátelském a
láskyplném a učenlivém styku s
Duchem svatým. Veni Sancte
Spiritus!…[4]

V těchto zápiscích svatý Josemaría
zaznamenává duchovní cestu, po
které ho Bůh vedl: odhalení Božího
synovství, Mariino prostřednictví na
cestě k Ježíši, drahocenné přátelství s
Kristem… a nakonec uvědomění si
přítomnosti Boží Lásky ve svém
nitru. Jak napsal o mnoho let později,
nastane chvíle, kdy srdce musí
„rozlišovat a milovat každou Boží
osobu jednotlivě. (…) V lásce
rozmlouvá s Otcem i Synem i
Duchem svatým, radostně se
podřizuje vedení Utěšitele, dárce
života, který nám, aniž bychom si to
nějak zasloužili, dává nadpřirozené
dary a ctnosti“.[5]

Že Duch svatý přebývá v duši
křesťana, věděl již dříve, ale ještě to



nepochopil jako něco, co se dá 
prožívat, do hloubky zakoušet. Díky
slovům duchovního vůdce se před
ním otevírá nový obzor, něco, co
nejen chápe, ale především prožívá:
„Cítím v sobě Lásku“. Z úžasu nad
tím se v něm rozněcuje touha
odpovědět, dát se této Lásce k
dispozici: „Chci se s ní stýkat, být
jejím přítelem, jejím důvěrníkem…,
usnadňovat jí opracovávání,
vytrhávání, zapalování…“ Navzdory
strachu, že toho nebude schopen, že
to nedokáže, se v něm vzmáhá
jistota, že Bůh to udělá, dovolí-li mu
to.

Přijmout Boží dar

To první, co poutá pozornost na
horizontu, který se otevírá před
svatým Josemaríou, je ústřední role
Boha. O několik týdnů později
zformuluje budoucí bod 57 z Cesty:
„Stýkej se často s Duchem svatým —
Velkým neznámým —, který tě má



posvěcovat.“[6] Naše svatost je Božím
dílem, ačkoli tento Bůh, který nás
posvěcuje, se často proměňuje ve
„Velkého Neznámého“.

V našem světě, který klade důraz na
lidskou aktivitu a na výsledek snahy,
někdy zapomínáme, že spása, kterou
jsme dostali od Boha, je bytostně 
nezaslouženým darem. Slovy svatého
Pavla: „Milostí jste tedy spaseni skrze
víru“ (Ef 2,8). Naše vyvíjená snaha je
samozřejmě důležitá a není jedno,
jak žijeme. Nicméně vše, co děláme,
vychází z jistoty, že „křesťanství je
milost, překvapení od Boha, který se
nespokojil s tím, že stvořil svět a
člověka, ale sestoupil ke svému
tvoru“.[7] A to má každý člověk
objevit osobním způsobem. Papež
František rád říká, že máme poznat,
že „Bůh je tím, kdo je ve všem první.
Člověk ho hledá, ale On tě hledá jako
první. Člověk ho chce nalézt, ale On
nás nalézá jako první“.[8]



Z tohoto objevu se rodí „podstatný
princip křesťanského vidění života: 
primát milosti“.[9] Slova, jimiž svatý
Jan Pavel II. připravoval církev na
nové tisíciletí, neztratilo ani po letech
na aktuálnosti. Papež nás varoval
před pokušením, které se může
vloudit do duchovního života nebo
do apoštolského poslání: „Často si
myslíme, že výsledky závisí na naší
schopnosti pracovat a plánovat.“[10]
Můžeme se pak domnívat, že náš
vnitřní život není tak intenzivní, jak
bychom chtěli, protože se dostatečně
nesnažíme, nebo že náš apoštolát
nepřináší očekávané výsledky,
protože k sobě nejsme dost nároční.
Křesťané vědí, že ten, kdo jedná, je
Bůh: „Apoštolská díla nerostou díky
lidským silám, nýbrž z vanutí Ducha
svatého.“[11] Zde máme další
způsob, jak pochopit, že hodnota
našeho života nezávisí na tom, co
děláme, ani neztrácí svou hodnotu,
když toho děláme málo, nebo když
nemáme úspěch…, pakliže se



obrátíme k Bohu, který chce žít mezi
námi. „Žít podle Ducha svatého
znamená žít z víry, naděje a lásky a
dovolit Bohu, aby se nás zmocnil, od
základu proměnil naše srdce a učinil
z nich srdce podle srdce svého.“[12]
Pravým výchozím bodem pro
křesťanský život, „pro to, abychom
mohli konat dobré skutky,“ kterými
nás náš Otec Bůh pověřuje (Ef 2,10),
je tedy vděčné přijetí Božího daru,
jehož působením budeme žít jako
Boží děti v důvěryplné odevzdanosti.
[13]

Být často v láskyplném a
učenlivém styku s Duchem svatým

Přijmout Boží dar znamená přijmout
Osobu; odtud rada, kterou dal o.
Sánchez svatému Josemaríovi:
„Spřátelte se s Duchem svatým.
Nemluvte: naslouchejte mu.“ S
osobou se můžeme přátelit a
přátelství se prohlubuje dialogem.
Když tedy svatý Josemaría objevil



osobní přítomnost Boha ve svém
srdci, předsevzal si: „Být často, pokud
možno nepřetržitě, v přátelském,
láskyplném a učenlivém styku s
Duchem svatým.“ To je to, co
můžeme ze své strany udělat,
abychom ho slyšeli.

Po této cestě mohou kráčet všichni
křesťané: neustále se otevírat
působení Přímluvce, naslouchat jeho
vnuknutím, dovolit mu, aby nás
uvedl „do celé pravdy“ (Jan 16,13).
Ježíš slíbil dvanácti apoštolům: „On
vás naučí všemu a připomene vám
všechno ostatní, co jsem vám řekl
já“ (Jan 14,26). Duch svatý nám
umožňuje žít podle Božích plánů,
neboť On je také tím, kdo nám
„oznámí, co má přijít“ (Jan 16,13).

První křesťané této skutečnosti
porozuměli a především ji žili.
„Téměř na každé stránce Skutků
apoštolů se o něm mluví – mluví se o
tom, jak vede a řídí život a skutky



prvního křesťanského společenství a
povzbuzuje je.“[14] Skutečně
„všichni, kdo se dávají vést Božím
Duchem, jsou Boží synové“ (Řím
8,14). A necháme se jím vést tehdy,
když se budeme snažit denně cvičit v
„obtížné disciplíně naslouchání“.[15]
Stýkat se s Duchem svatým znamená
snažit se naslouchat jeho hlasu,
„který k tobě mluví událostmi
každodenního života, radostmi i
utrpeními, které jej provázejí,
osobami, které jsou ti nablízku,
hlasem svědomí žíznícím po pravdě,
štěstí dobru a kráse“.[16]

V tomto ohledu je zajímavá pasáž
poslední knihy rozhovorů s
Benediktem XVI. Novinář se ho ptá,
zda jsou chvíle, kdy se papež „cítí
velice osamělý“: „Ano,“ odpovídá
Benedikt XVI., „ale díky tomu, že se
cítím pevně spojen s Pánem, nejsem
nikdy zcela sám.“ A ihned dodává:
„Člověk jednoduše ví: nejsem to já,
kdo působí. Sám bych to udělat



nemohl. On je vždy přítomen.
Nemusím dělat nic jiného, než Mu
naslouchat a zcela se Mu otevřít.“[17]
Perspektiva sdílení života s Bohem,
přátelství s Ním, je dnes stejně
přitažlivá jako dřív. Ale „jak docílit
toho naslouchání, toho naprostého
otevření se Bohu?“ Emeritní papež se
směje a novinář se ptá znovu: „Jaký
je ten nejlepší způsob?“ Benedikt
XVI. jednoduše odpoví: „Prostě tak,
že Pána prosíte – musíš mi teď
pomoct! – a vnitřně se useberete a
setrváte v tichosti. A pak, vždy
můžete znovu zatlouct na bránu
modlitby, a většinou to funguje.“[18]

Naučit se rozpoznávat jeho hlas

V našem osobním životě modlitby
můžeme možná neúmyslně očekávat
poněkud výjimečné jevy, které by nás
ujistily o tom, že hovoříme s Bohem,
o tom, že nám naslouchá, že k nám
promlouvá. Duchovní život se však
odvíjí obyčejnějším způsobem. Spíše



než o to dostávat zvláštní milosti, jde
o to „být citlivý na podněty, kterými
Duch Boží působí v našem okolí i v
nás samých“.[19]

„Kdo se dávají vést Božím Duchem,
jsou Boží synové“ (Řím 8,14). Vedení
Přímluvcem spočívá v tom, že nám
spíš než konkrétní pokyny dává
světlo a rady. Velmi rozmanitými
způsoby a s respektem k období,
kterým člověk prochází, osvětluje
nepatrné i velké události našeho
života. Jednotlivé drobnosti se tak
ukazují novým, jiným způsobem, ve
světle, které pomáhá lépe pochopit
to, co se dříve jevilo jako nejasné a
nejisté.

Jak obdržíme toto světlo? Tisíci
různými způsoby: při četbě Písma,
spisů svatých, duchovních knih; nebo
v neočekávaných situacích, např. při
rozhovoru s přáteli, při četbě nějaké
zprávy… Existuje nekonečné
množství okamžiků, kdy nám Duch



svatý může něco vnuknout. Počítá
však s tím, že s použitím našeho
rozumu a svobody dáme těmto
podnětům konkrétní formu. Je dobré
naučit se nad těmito náznaky
rozjímat v modlitbě; beze spěchu nad
nimi denně uvažovat; zamyslet se v
modlitbě a zeptat se Pána: „Co mi
chceš říct touto záležitostí, která mi
dělá starosti, tímto, co se mi stalo?
Jaký máš návrh pro můj život?“

Během tohoto trpělivého
naslouchání je dobré mít na zřeteli,
že do hlasu Ducha svatého se mohou
v našem srdci přimísit i jiné, velmi
odlišné hlasy: hlas našeho sobectví,
našich tužeb, pokušení od ďábla… Jak
rozpoznat, co pochází od Něj?
Neexistují zde, jako v mnohém,
nezvratné důkazy; existují však
znamení, která pomáhají rozpoznat
jeho přítomnost. Nejprve je třeba
vědět, že Bůh si neprotiřečí:
nepožádá nás o nic, co by bylo v
rozporu s učením Ježíše Krista,



uvedeným v Písmu a vykládaným
církví. Ani nám nenavrhne něco, co
by se příčilo našemu povolání. Dále
bychom měli věnovat pozornost
tomu, co s sebou tato vnuknutí
přináší. Strom se pozná po ovoci
(srov. Mt 7,16–20); a jak píše svatý
Pavel, „ovocem Ducha je láska,
radost, pokoj, shovívavost, vlídnost,
dobrota, věrnost, tichost,
zdrženlivost“ (Gal 5,22–23). Duchovní
tradice církve stále učí, že „Duch Boží
vždy vlévá do duše pokoj, ďábel
nutně vytváří nepokoj“.[20] V
průběhu dne nás napadne nespočet 
dobrých nápadů; nápad sloužit, starat
se o někoho, být k někomu pozorný,
někomu odpustit. Často to nebyla
dobrá myšlenka jen tak, z ničeho nic,
ale Duch svatý, který hýbe naším
srdcem. Odpovíme-li na vnuknutí
Přímluvce, naplní nás gaudium cum
pace – pokojem naplněná radost –, o
niž denně prosíme.



Ochota učit se od Přímluvce je postoj,
který je dobré v poklidu pěstovat za
pomoci duchovního vedení. Není
bezvýznamný fakt, že tento horizont
se před svatým Josemaríou otevřel
právě v tomto kontextu. Rada, kterou
dostal – „naslouchejte mu“ –, ukazuje
také na to, že otec Sánchez si byl
dobře vědom, v čem spočívalo jeho
poslání duchovního vůdce:
napomáhat, aby Duch svatý mohl
čím dál víc brát do rukou vedení oné
duše, „usnadňovat opracovávání,
vytrhávání, zapalování…“ To je úkol
těch, kdo doprovází druhé v jejich
duchovním životě: pomoci jim
poznat se, aby mohli lépe rozpoznat,
oč je Přímluvce požádá. Každý se tak
krok za krokem učí vidět Boha v
událostech vlastního života i v tom,
co se děje ve světě.

Zakotveni v Boží Lásce, s vanutím
Ducha svatého



Od Nanebevstoupení Páně a Seslání
Ducha svatého o Letnicích žijeme v
době poslání: sám Kristus nás pověřil
úkolem přinést spásu celému světu.
Papež František to několikrát zmínil,
když hovořil o „dynamičnosti 
vycházení, kterou chce Bůh vzbudit
ve věřících“,[21] a zároveň dodával,
že spolu s tímto úkolem nám dal i
sílu k jeho splnění. Tato dynamičnost
totiž „není strategií, ale silou Ducha
svatého, nestvořené Lásky“.[22]

Papež František ve svých katechezích
o naději připomněl, že je důležité
nechat se vést Duchem svatým, a
použil přitom přirovnání, které měli
ve velké oblibě církevní otcové: „List
Židům přirovnává naději ke kotvě
(srov. 6,18–19), a můžeme k tomu
přidat obraz plachty. Kotva dává lodi
jistotu a zabezpečení v mořském
vlnobití, plachta jí však na vodě
umožňuje pohyb a plavbu. Naděje je
vskutku jako plachta, která zachycuje
vanutí Ducha svatého a činí z něj



hnací sílu, jež podle okolností žene
loď na širé moře anebo ke
břehu.“[23]

Žít zakotvení na hlubině Boží Lásky
nám dodá pocit bezpečí; být vnímaví
k Duchu svatému nám umožní
postupovat vpřed s Boží silou a
směrem, kterým nám On navrhne:
„Vzlétnout, aniž by ses opíral o
cokoliv zdejšího, musíš jít za hlasem
a dechem Ducha svatého.“[24] Obě
věci se rodí ze spojení s Bohem.
Církev se proto „nemůže obejít bez
plic modlitby“.[25] Novodobí
papežové to neustále připomínali:
Chceme-li splnit poslání, kterým nás
Kristus pověřil, ve stejném Duchu,
který podněcoval Jeho, pak nemáme
jinou cestu než modlitbu, nepřetržitý
a důvěryplný kontakt s Přímluvcem.
Objevit horizont živé přítomnosti
Boha v našem srdci. A vyplout na
širé moře pod vedením Ducha
svatého, který je „světlo, oheň a



mocné vanutí (…) které zapaluje
plameny a velké ohně lásky“.[26]

Lucas Buch

[1] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
127.

[2] Tamtéž č. 128.

[3] P. Rodríguez, comentario al n. 57
de la edición crítico-histórica de 
Camino, s. 269.

[4] Svatý Josemaría, Apuntes íntimos,
č. 864. In: P. Rodríguez, Camino.
Edición crítico-histórica, comentario
al n. 57, p. 270. Odkazuje se zde na
studii J.L. Illanese, „Trato con el
Espíritu Santo y dinamismo de la
experiencia espiritual.
Consideraciones a partir de un texto
del Beato Josemaría Escrivá”. In: P.
Rodríguez et al. El Espíritu Santo y la



Iglesia: XIX Simposio Internacional de
Teología de la Universidad de
Navarra, Servicio de Publicaciones
de la Universidad de Navarra, 1999,
467–479.

[5] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
306.

[6] Srov. P. Rodríguez, Camino.
Edición crítico-histórica, comentario
al n. 57. Autor datuje vznik tohoto
bodu 22-XI-1932.

[7] Svatý Jan Pavel II., ap. list Novo
millennio ineunte, 6–I–2001, č. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] Svatý Jan Pavel II., Novo millennio
ineunte, č. 38.

[10] Tamtéž.



[11] Svatý Josemaría, Rozhovory, č.
40.

[12] Jít s Kristem, č. 134.

[13] Srov. F. Ocáriz, Pastýřský list,
14–II–2017, č. 8.

[14] Jít s Kristem, č. 127.

[15] Svatý Jan Pavel II., Promluva, 5–
VI–2004.

[16] Tamtéž.

[17] Srov. Benedikt XVI., Poslední
rozhovory s Peterem Seewaldem,
Barrister&Principal, Brno 2017.

[18] Tamtéž.

[19] Jít s Kristem, č. 130.

[20] J. Philippe, Ve škole Ducha
svatého, Karmelitánské
nakladatelství, Kostelní Vydří 2003, s.
50. O této otázce všeobecně srov. 45–
59.



[21] František, ap. ex. Evangelii
Gaudium (24–XI–2013), č. 20.

[22] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 9.

[23] František, Generální audience,
31–V–2017.

[24] Svatý Josemaría, Výheň, č. 994.

[25] František, Evangelii gaudium, č.
262.

[26] Boží přátelé, č. 244.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-

horizonty-iv-nemluvte-naslouchejte-
mu/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-iv-nemluvte-naslouchejte-mu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-iv-nemluvte-naslouchejte-mu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-iv-nemluvte-naslouchejte-mu/

	Nové horizonty (IV): „Nemluvte: naslouchejte mu.“

