
opusdei.org

Nové horizonty (III):
„Z rány na pravé
ruce…“

Vstoupit do Kristových ran:
nechat se dotknout Boží Láskou
a dotknout se Boha v těch, kdo
trpí. Cesta kontemplace a
soucitu.

12.06.2018

Svatý Jan vypráví, že v předvečer
dne zmrtvýchvstání se učedníci
shromáždili v domě za „zavřenými
dveřmi ze strachu před Židy“ (srov.
Jan 20,19). Plni strachu se uzavřeli.



Náhle mezi nimi stanul Ježíš a řekl:
„ ‚Pokoj vám!‘ Po těch slovech jim
ukázal ruce a bok“ (Jan 20, 19–20).
Nepokoj oněch mužů se rázem
proměnil v hlubokou radost.
Obdrželi pokoj, který jim Pán přinesl,
a později přijali dar Ducha svatého.
(srov. Jan 20,22).

V této evangelní scéně je mnoho
detailů, které budí pozornost. Na co
apoštolové čekali? Ježíš se před nimi
nečekaně objevuje a jeho přítomnost
je naplňuje radostí a pokojem.
Známe některá z jeho slov a gest,
jaký však asi byl pohled, kterým na
ně pohleděl? Opustili ho. Nechali ho
samotného. Zbaběle utekli. Avšak
Pán jim to nevyčítá. On sám jim to
předem oznámil. Věděl, že z jejich
slabosti může vzejít hluboká
konverze: „Já jsem za tebe prosil,“
řekl Petrovi před svým utrpením,
„aby tvá víra nezanikla. A ty potom,
až se obrátíš, utvrzuj své bratry“ (Lk
22,31–32). Zkroušené srdce apoštolů



mohlo nyní plněji přijmout Lásku,
kterou jim Bůh nabízel. Jinak by
možná – s Petrem v čele – příliš
spoléhali na vlastní síly.

Proč jim však Ježíš ukazuje své ruce
a bok? Na apoštolech byly ještě
zjevné stopy po otřesu z ukřižování,
pohled na rány je však nenaplňuje
bolestí, ale pokojem; nevyvolává v
nich odpor, ale radost. Při hlubší
úvaze se stopy po hřebech a po ráně
kopím jeví jako pečeť Boží Lásky.
Tento detail má hluboký smysl: Ježíš
chtěl, aby na jeho těle zůstaly po
zmrtvýchvstání stopy po utrpení, a
tak o něm nemohlo být nejmenších
pochyb, a aby si nikdo nemohl
myslet, že při pohledu na naši tak
často vlažnou, ba chladnou odpověď
litoval toho, co udělal. Kristova Láska
je trvalá a zcela uvědomělá.

Pro nevěřícího Tomáše se rány navíc
stanou neomylným důkazem
zmrtvýchvstání. Ježíš je Syn Boží,



který doopravdy zemřel a vstal z
mrtvých za naše hříchy. „Ježíšovy
rány,“ říká papež, „jsou pohoršením
pro víru, ale jsou také potvrzením
víry. Proto na Kristově oslaveném
těle tyto rány nemizí, ale zůstávají.
Jsou totiž trvalým znamením Boží
lásky k nám a jsou nezbytné k víře v
Boha. Nikoli k víře v to, že Bůh
existuje, ale k víře v Boha, který je
láska, milosrdenství a věrnost. Svatý
Petr s použitím Izaiášových slov píše
křesťanům: ‚jeho ranami jste
uzdraveni‘ (1 Petr 2,24; srov. Iz
53,5).“[1]

Duchovní tradice nalezla v Pánových
ranách pramen něhy. Např. svatý
Bernard napsal: „Skrze tyto škvíry
mohu sát med ze skály a olej z
tvrdého kamene (srov. Dt 32,13), to
znamená okusit a vidět, jak dobrý je
Hospodin.“[2] Pánovy rány jsou také
bezpečným útočištěm. Objev hloubky
těchto otevřených ran může v našem
životě otevřít nové obzory.



„Nejsvětější rána v pravé ruce
mého Pána“

„Do svých ran mne ukryj,“ praví se v
jedné modlitbě. I svatý Josemaría se
ztotožnil s tímto v křesťanství
hluboce zakořeněným přístupem k
Pánu. V roce 1933 si poznamenává:
„Vstoupit každý den do jedné z ran
mého Ježíše.“[3]

Rány Ježíšovy uctíval po celý svůj
život a doporučoval to i mladým
lidem, kteří za ním docházeli.[4] Tato
úcta nabyla ještě více na významu
následkem zážitku, který před ním
otevřel nové nesmírné panoráma, a
ke kterému došlo uprostřed
španělské občanské války, když žil v
Burgosu. Byla to pro něj doba
utrpení: jeho děti z Opus Dei byly
rozptýlené po celém poloostrově;
jedni byli na bitevním poli, druzí
porůznu poukrývaní, někteří z nich
navíc v zóně, kde bylo náboženské
pronásledování. Podobně se vedlo



jeho matce a sourozencům. O svých
duchovních dcerách neměl téměř
žádné zprávy. Navrch někteří z jeho
následovníků přišli během války o
život.

Za takových okolností svatý
Josemaría cítil nutkání znásobit své
úsilí, svou modlitbu a zvláště své
pokání. Když se však v červnu roku
1938 ubíral do kláštera de las
Huelgas, kde se věnoval výzkumu,
dostalo se mu od Boha zvláštního
světla, které ještě téhož dne popisuje
v dopise Juanu Jiménu Vargasovi:

„Milý Juanito: dnes ráno jsem cestou
do Las Huelgas, kam jsem se šel
modlit, objevil Ameriku: nejsvětější
Ránu na pravé ruce mého Pána. A
tady mě máš: celý den mezi polibky a
uctíváním. Svaté Lidství našeho Boha
je opravdu laskavé! Pros Ho, aby mi
dal svou opravdovou Lásku: tak
budu očištěn od všech svých neduhů.
Nestačí říci: srdce na Kříž! Jestli totiž



jedna Kristova Rána očišťuje,
uzdravuje, uklidňuje, posiluje a
rozsvěcuje a vyvolává lásku, co asi
udělá těch pět ran otevřených na
dřevě? Srdce na Kříž! Můj Ježíši, co
bych měl chtít víc! Chápu, že budu-li
pokračovat v tomto způsobu
rozjímání (přivedl mě k němu svatý
Josef, můj Otec a Pán, kterého jsem
požádal, aby mi pomohl), budu ještě 
potrhlejší, než jsem kdy byl. Zkus
to!“[5]

Již nějakou dobu kráčel cestou
Pánova lidství. A uctíval Kristovy
rány. Jakoby se však před ním otevřel
„nový horizont“. Náhle pronikl do
smyslu vykupitelské Lásky oněch ran
a pochopil, že nejlepší způsob, jak
odpovědět na tak velikou Lásku,
nespočívá v tom, co on sám může 
udělat, ale právě v tom, že se do Ní
zcela ponoří: že ji bude nazírat a celý
se jí nechá obejmout. Dopis
pokračuje v duchu úsilí, které pro něj
představuje situace, v níž se nachází:



„Pociťuji velkou závist vůči těm, kteří
jsou na frontách, navzdory všemu.“
A zmiňuje proslulou postavu jednoho
vojenského kaplana známého pro
svůj kající život: „Napadá mě, že
kdybych neměl pevně stanovenou
cestu, bylo by skvělé překonat otce
Doyla. Ale… to by mi vlastně
vyhovovalo: pokání pro mě nikdy
nebylo zvlášť obtížné. To je
bezpochyby důvod, proč mě vedou
po jiné cestě: cestě Lásky.“ Jeho
cestou je Láska: milovat a být
milován. Na rozloučenou se
upevňuje v rozhodnutí: „Objímám
Tě. Z Rány na pravé ruce Ti žehná
Tvůj Otec.“[6]

Ona událost, ono nečekané světlo
bylo znamením naděje a znamenalo
bezesporu vzpruhu pro jeho
kněžskou práci. Díky tomuto Božímu
osvícení se skutečnost, kterou znal a
opakovaně o ní rozjímal – cesta, po
které sám chodil a vedl k tomu i jiné
–, stala náhle něčím novým: zdrojem



nevyčerpatelného bohatství, od
něhož se už nikdy nechtěl odloučit.

Chráněni Láskou

Ježíšovy rány jsou trvalou
připomínkou jeho Lásky dovedené až
do krajnosti v oběti na kříži. Bůh
nelituje toho, že nás miluje.
Uvažování o této Lásce je proto
zdrojem naděje. Při pohledu na
Zmrtvýchvstalého, který na svém těle
uchovává stopy po svém utrpení, si
uvědomujeme, že „právě tam v
krajním bodě svého ponížení, který
je také tím nejvznešenějším bodem
lásky, vzklíčila naděje. Zeptá-li se
někdo z vás: ‚Jak se rodí naděje?‘ – z
kříže. Pohleď na kříž, pohleď na
Ukřižovaného Krista a dostane se ti
odtamtud naděje, která už nezmizí a
potrvá až do života věčného“.[7] Na
kříži se nově zrodila a neustále rodí
naše naděje. „Proto může Ježíš naši
temnotu proměnit ve světlo, každou
porážku ve vítězství a každé



zklamání v naději. Každou, ano
každou.“[8] To je ta naděje, která
přiměla svatého Pavla k zvolání:
„Kdo by nás mohl odloučit od lásky
Kristovy? Snad soužení nebo útisk
nebo pronásledování nebo hlad nebo
bída nebo nebezpečí nebo zabití? (…)
Ale v tom ve všem skvěle vítězíme
skrze toho, který si nás
zamiloval“ (Řím 8, 35.37).

Při pohledu na naši slabost a hřích se
nám může často různým způsobem
vloudit do duše pokušení zoufat si. S
čím jsme snad dříve lehkovážně a
ochotně souhlasili, se nám náhle jeví
jako absurdní „ne“, jako rána pěstí
Bohu, který nás miluje. Také naše
vlažná a neochotná odpověď může
být pohnutkou k malomyslnosti. Toto
vše však není nic jiného než řada
pokušení pocházejících od toho, kdo
způsobil náš pád. Úvaha nad
Pánovými ranami může být tím
nejlepším způsobem, jak zareagovat:
jeho rány nám připomínají, že jeho



láska je „silná jako smrt“ (Píseň písní
8, 16). Dokonce ještě silnější, protože
jeho Láska smrt přemohla. Jeden
současný básník to vyjadřuje
syntetickým a krásným způsobem:
„Vodou z boku omytý/ a uvnitř rány
ukrytý/ před tolikerým ne, kde pouhé
nic je účinkem/ před tolikerým
vlažným ano, před tolikerým
odpočinkem.“[9]

Rozjímat znovu o Pánově
zmrtvýchvstalém lidství zraněném
našimi hříchy se pro nás může stát
zdrojem naděje. Ježíš se na nás,
stejně jako na apoštoly, nedívá se
záští. Naše hříchy, naše slabosti, naši
zradu nám nepředhazuje, ale znovu
nás upevňuje, protože jeho láska je
skutečně bezpodmínečná. Neříká
nám: „Budu tě mít rád, když se budeš
chovat dobře,“ ale „Miluji tě, jsi pro
mne poklad a budeš jím, ať se stane
cokoliv.“ Toto vědomí, které se v nás
může zrodit rozjímáním o
otevřených ranách na Pánově těle,



nás naplní radostí a pokojem. Ať se
stane cokoliv, můžeme v nich najít
útočiště a opětovně se dovolávat
Božího odpuštění: „Ve svém osobním
životě,“ vyprávěl papež v jedné
homilii, „jsem mnohokrát potkal
milosrdnou tvář Boha, Jeho
trpělivost, viděl jsem také v mnoha
lidech odvahu vstoupit do Ježíšových
ran, aby Mu řekli: ‚Pane, jsem zde,
přijmi moji ubohost, skryj ve svých
ranách můj hřích, obmytý Tvojí krví.‘
A vždycky jsem viděl, že to Bůh
učinil: přijal, utěšil, obmyl a
miloval.“[10]

Uznat svou malost není porážkou ani
pokořením. Mohlo by to tak být,
kdyby Bůh byl někým, kdo by si nás
chtěl podrobit. Ale on takový není.
On jedná z Lásky: z bezpodmínečné
Lásky, kterou nám daruje, a doufá, že
ji budeme umět přijmout.

Cesta soucitu



Existuje mnoho způsobů, jak se
přiblížit k Pánovým ranám.
„Způsobem, který vás vnitřně nejvíce
roznítí,“[11] doporučoval svatý
Josemaría. Víme, že se rád v
představách vžíval do evangelia.
Např. ve Svatém růženci při
rozjímání o prvním slavném
tajemství říká: „A před koncem
desátku jsi zlíbal rány jeho nohou… a
já, odvážnější, protože jsem více
dítětem, jsem vtiskl své rty do
otevřené rány v jeho boku.“[12]

Don Javier vzpomínal na způsob,
jakým svatý Josemaría prožíval
díkůčinění po mši, které bylo jeho
preferovaným momentem pro
každodenní obnovení osobního
setkání s jeho životní Láskou, a
popisoval, že „prvních pár minut
trávil na kolenou na zemi nebo na
klekátku s pohledem upřeným na
křížek, který vždy nosil v kapse a
nyní ho držel v ruce, a odříkával
modlitbu En ego (Pohleď na mne, můj



milovaný a dobrý Ježíši). Když říkal
slova, týkající se Pánových ran,
zbožně každou z nich políbil“.[13]

Pánovy rány, jejichž hloubku svatý
Josemaría objevil onoho červnového
rána, nejenže odhalují Pánovu Lásku
k nám, ale také nás vybízejí,
abychom vykupovali spolu s Ním,
jako Panna Maria; abychom se stali
jeho Cyrénskými, utěšovali ho za
urážky, jež zraňují jeho Srdce,
především proto, že zraňují to
naše…. Jsou výzvou, abychom o něj
pečovali právě v těch „nejmenších
bratřích“, s nimiž se ztotožňuje, a v
nichž chtěl určitým způsobem
přebývat (srov. Mt 25, 40).

Nesmíme ale zapomínat, že náš
zakladatel na cestě, která ho dovedla
k objevení onoho horizontu –
bezpochyby šlo o Boží milost –,
strávil značné množství času péčí o
nemocné a bezprizorní lidi v
nejchudších čtvrtích Madridu. To je



totiž bezesporu jeden z nejlepších
způsobů, jak Boží Lásku objevit: vyjít
ze sebe a dotýkat se Ježíše v těch, kdo
trpí. Pro svatého Josemaríu to byla
jistá cesta.

Dotýkat se Krista v trpících je způsob,
jak se Jím nechat oslovit, jak se
přiblížit k Jeho ranám a odpovědět
naší láskou na Jeho Lásku. Naučíme
se tak přistupovat k druhým se
stejnou něhou, s jakou Bůh objímá
naši slabost. Náš život na této cestě
dostane nový smysl poslání, které
nás vyvede z nás samotných;
nebudeme přitom počítat s vlastními
silami, ale s voláním pocházejícím od
Boha, který nás proměňuje a chce s
námi rozsévat po světě svůj pokoj a
radost. Papež tento bod neúnavně
opakuje: „Někdy cítíme pokušení být
křesťany, kteří se drží v bezpečné
vzdálenosti od Pánových ran. Avšak
Ježíš chce, abychom se dotýkali
lidské bídy, trpícího těla druhých. (…)
Když tak učiníme, život se nám vždy



úžasně zkomplikuje a intenzivně
pocítíme, že jsme lid, že patříme k
lidu.“[14]

Vstoupit do Kristových ran cestou
soucitu a rozjímání před námi může
otevřít opravdový oceán: naučíme se
nacházet v ranách Lásky útočiště a z
celého srdce milovat lidi kolem sebe,
počínaje těmi, kteří to nejvíce
potřebují a kteří často bývají vedle
cesty, v srdci naší rodiny.

Lucas Buch

[1] František, Homilie, 27–IV–2014.

[2] Svatý Bernard, Kázání 61 (na
Píseň písní), 4. Bohaté svědectví o
této úctě a způsobu, jakým byla
prožívána, lze nalézt v P. Beteta, 
Mirarán al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.



[3] Svatý Josemaría, Apuntes íntimos,
č. 1799b z r. 1933. In: Santo Rosario. 
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2010, comentario al primer
misterio glorioso, s. 226, pozn. 5.

[4] „Podle mého starého předsevzetí
zůstanu každý den ukryt v
probodeném boku mého Pána.“
Svatý Josemaría, Apuntes íntimos, č.
1763, de 1934. In: Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
3ª ed., komentář k č. 288.

[5] Svatý Josemaría, Dopis Juanu
Jiménu Vargasovi, 6–VI–1938. In: A.
Vázquez de Prada, Zakladatel Opus
Dei, II. díl, s. 205.

[6] Tamtéž.

[7] František, Generální audience, 12–
IV–2017.

[8] Tamtéž.



[9] Julio Martínez Mesanza,
„Defendido“. In: Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[10] František, Homilie, 7–IV–2013.

[11] Srov. svatý Josemaría, Boží
přátelé, č. 303.

[12] Svatý Josemaría, Svatý růženec,
první slavné tajemství.

[13] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid 2000,
s. 235.

[14] František, ap. ex. Evangelii
Gaudium, 24–IX–2013, č. 270.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-

horizonty-iii-z-rany-na-prave-ruce/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-iii-z-rany-na-prave-ruce/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-iii-z-rany-na-prave-ruce/

	Nové horizonty (III): „Z rány na pravé ruce…“

