
opusdei.org

Nové horizonty (II):
„Ježíš je mým
blízkým přítelem“

Svatý Josemaría si byl vědom,
že je neustále doprovázen
Ježíšem, „velkým Přítelem,“
který rozumí našim starostem a
úzkostem, protože „je také
člověkem“.

02.05.2018

Evangelia ukazují Ježíše v
nepřetržitém kontaktu s
nejrůznějšími lidmi: s nemocnými,
kteří hledají uzdravení, s hříšníky,



kteří touží po odpuštění, se zvědavci
a dokonce i se špehy… Především se
však kolem Mistra pohybují jeho
přátelé. Ježíš nazývá své učedníky:
„mými přáteli“ (Lk 12,4). Je dojemné
vidět Pána u Lazarova hrobu; jeho
pohnutý pláč přiměje Židy k
poznámce: „Pohleďte, jak ho
miloval“ (Jan 11,36). Později, při
Poslední večeři, vysvětlí Pán
apoštolům smysl své smrti na kříži:
„Nikdo nemá větší lásku než ten, kdo
položí život za své přátele“ (Jan 15,
13). A možná k jejich úžasu dodá: „Už
vás nenazývám služebníky, protože
služebník neví, co dělá jeho pán.
Nazval jsem vás přáteli, protože vám
jsem oznámil všechno, co jsem slyšel
od svého Otce.“ (Jan 15,15)

Ježíš z nás činí své přátele proto, že
nás miluje. Dar Ducha svatého nás
staví do nového vztahu s Bohem.
Dostáváme stejného Kristova Ducha,
který z nás činí syny Otce a uvádí nás
do důvěrného vztahu s Ježíšem:



přesněji řečeno nás s ním ztotožňuje.
Nenarušuje však přitom naši
individualitu ani neničí naši
osobnost. Sjednocení s Kristem jde
ruku v ruce s přátelstvím s Ježíšem.
Život v milosti otevírá cestu
osobnímu rovnocennému vztahu s
Bohem: poznáváme ho v jeho
tajemství a můžeme jednat jako On.
Tato hluboká jednota poznání a
úmyslů umožňuje, abychom i přesto,
že jsme ubohými tvory, zakoušeli
Boha – jak říkal svatý Augustin – ve
svém nejvnitřnějším nitru a mohli
chtít a usilovat o totéž, co On. Právě v
onom – idem velle, idem nolle, totéž
chtít a totéž nechtít – spočívá
přátelství.

„Další horizont“

Jako velmi mladý se svatý Josemaría
naučil, že Ježíš je přítel, výjimečný
přítel. Tuto letitou zkušenost přenesl
do jednoho z bodů Cesty:
„Vyhledáváš společnost přátel, kteří



ti svým hovorem, svou náklonností,
svým přátelstvím ulehčují
vyhnanství tohoto světa…, i když tě
přátelé někdy zradí. — Nevidím na
tom nic špatného.

Ale… jak to, že nevyhledáváš každý
den usilovněji společnost a rozhovor
s velkým Přítelem, který tě nikdy
nezradí?“[1]

Bylo to něco, co se naučil před
mnoha lety, a co jeho životopisci
dávají do souvislosti s radou, které se
mu dostalo v duchovním vedení v
semináři.[2] V průběhu let se v něm
toto objevené přátelství s Kristem
postupně prohlubovalo. Důležitý
okamžik ve vývoji nastal
pravděpodobně v době, kdy se před
ním rozevřelo nesmírné panoráma
jeho Božího synovství. Při
duchovních cvičeních v Segovii
napsal: „První den. Bůh je můj Otec.
– A tuto myšlenku neopustím. – Ježíš
je můj milovaný Přítel! (další



vzrušující objev), který mě miluje
šílenou láskou svého božského Srdce.

Ježíš…, můj Bůh,… který je také
člověk.“[3]

Popisuje to jako „další úžasný objev“
– prvním objevem bylo Boží otcovství
–, čili něco, co již znal, co se však nyní
před ním otevíralo novým
způsobem. Tento objev byl pro
svatého Josemaríu v první řadě
zdrojem útěchy. Tehdy, na počátku
třicátých let, měl před sebou
obrovský úkol: splnit poslání, které
mu Bůh svěřil 2. října 1928. Bylo mu
svěřeno poselství, které měl předat
všem lidem a realizovat v církvi. Měl
to však udělat „s naprostým
nedostatkem hmotných prostředků:
pouze dvacet šest let, Boží milost a
dobrá nálada“.[4] Panoráma, které se
před ním díky tomuto novému
objevu otevřelo, pro něj bylo
ujištěním, že na poslání nebyl sám.
Doprovázel ho Ježíš, jeho Přítel, který



dokonale rozuměl všem jeho
starostem a úzkostem, protože On „je
také člověkem“.

Srdce Ježíšovo představovalo pro
svatého Josemaríu dvojí objev:
jednak objev „nesmírné Pánovy
lásky“, neboť „Srdce Ježíšovo je
Srdcem vtěleného Boha“,[5] a jednak
objev Ježíšova chápavého a něžného
přístupu k jeho vlastním omezením,
potížím a pádům. Ve chvílích
modlitby pravděpodobně zažil to, co
napsal v jednom bodě Cesty: „Ježíš je
tvůj přítel. — Přítel. — Se srdcem z
masa, jako to tvoje. — S očima
plnýma dobroty, které plakaly pro
Lazara... — A miluje tě tolik, jako
miloval Lazara.“ [6] Tato současně
božská i lidská láska, bezbřehá a
vřelá, mu byla pevnou oporou
umožňující postupovat za všech
okolností vpřed. Dodávala navíc
realismus a novou naléhavost
celému jeho vnitřnímu životu.[7]



Cesta otevřená pro všechny

Svatý Josemaría povzbuzoval lidi,
kteří s ním byli v kontaktu, aby se
vydali po cestě přátelství s Kristem.
Vysvětloval jim, že styk s Mistrem
nevyžaduje žádné přehnané
formality ani složité metody. Stačí za
ním jednoduše přijít, jako za
kterýmkoliv přítelem. Tak se k němu
koneckonců chovali ti, kteří ho měli
nejraději, když ještě žil mezi nimi.
„Všiml sis, s jakou láskou a důvěrou
jednali s Kristem jeho přátele? Zcela
přirozeně mu sestry Lazarovy vmetly
do tváře jeho nepřítomnost: ‚Pane,
volaly jsme tě, kdybys tu byl…!‘ Řekni
mu pomalu: ‚Nauč mě, Pane, jednat s
tebou tak láskyplně a přátelsky jako
Marta, Marie a Lazar. Tak s tebou
jednalo i prvních Dvanáct, i když tě
zpočátku možná následovali z
důvodů nepříliš nadpřirozených.‘“[8]

Mladí lidé, kteří docházeli za svatým
Josemaríou, žasli nad přirozeností, s



níž se obracel na Pána, a k níž
vybízel i ostatní. Tuto cestu
prosazoval neúnavně po celý svůj
život. Jeden z prvních glosátorů
učení svatého Josemaríi, to vyjádřil
následovně: „K tomu, aby vzniklo
takové přátelství, je zapotřebí,
abychom se s Ním ty i já sblížili,
abychom ho poznali a milovali.“[9]
Přátelství vyžaduje vzájemný
kontakt, a to je to první, k čemu nás
objev Ježíše jako přítele vybízí.
„Napsal jsi mi: ‚Modlit se je mluvit s
Bohem. Ale o čem?‘ — O čem? O něm,
o sobě, o radostech, o strastech, o
úspěších, o neúspěších, o ušlechtilých
ambicích, o každodenních
starostech…, o slabostech! A k tomu
díkůčinění a prosby a láska a
zadostiučinění. Zkrátka: Poznat ho a
poznat sebe, stýkat se!“[10]

V těchto slovech zaznívá ono noverim
Te, noverim me, o němž hovořil svatý
Augustin: Pane, nechť poznám Tebe,
nechť poznám sebe;[11] a onen



„důvěrný vztah přátelství, častý
rozhovor ‚mezi čtyřma očima‘ s Tím,
od něhož víme, že nás miluje“[12]
svaté Terezie. Osobní vztah s Ježíšem
Kristem: to je to, co oživuje vnitřní
život. A pro ty, kteří se snaží
dosáhnout svatosti uprostřed světa,
spočívá takový vztah v tom naučit se
vidět Krista ve všech událostech
každodenního života a vést s ním
nepřetržitý rozhovor.

Nejedná se o neuskutečnitelný ideál –
je mnoho těch, kterým se to v jejich
životě podařilo. V běžné práci, v
rodinném životě, na ulicích měst a
na venkově, na horských stezkách a
na moři… všude můžeme poznat
Krista, který na nás čeká a pomáhá
nám jako přítel. Svatý Josemaría
bezpočtukrát opakoval, že „my, děti
Boží, se musíme stát
kontemplativními osobami, které si
uprostřed hlučícího davu dovedou
nalézt mlčení duše a vést tak
nepřetržitý rozhovor s Pánem. A umí



se na něj dívat, jako se díváme na
svého Otce, na vroucně milovaného
Přítele“.[13] Do naší modlitby se
vejde celý náš život, jak tomu bývá v
přátelských rozhovorech, kde se
hovoří o všem. „Skutky Apoštolů
nám říkají, že po svém
zmrtvýchvstání Pán kolem sebe
shromáždil své učedníky a hovořili
spolu in multis argumentis. Hovořili o
mnohých věcech, o všem, co je
zajímalo: besedovali spolu.“[14]

Krom tohoto trvalého spojení, které
vlastní život proměňuje v téma
rozhovoru s Bohem, bychom se měli
snažit Boha víc poznávat a hledat na 
místech, kde si výslovněji přál být
přítomen. Podívejme se nyní na tři z
nich.

Vyprávění Pánových přátel

Evangelisté zaznamenali pod
vedením Ducha svatého
nejdůležitější vzpomínky na Mistra.
Svatý Josemaría byl do Ježíše



zamilován, a proto „nebyla Bible, a
zvláště evangelia, v jeho rukou jen
hezkou knihou na čtení, v níž se daly
nalézt užitečné rady, ale místem
setkání s Kristem“.[15]

Ti, kdo přicházeli do kontaktu s prací
Díla, pochopili ihned, že onen mladý
kněz byl člověkem, který žil v
důvěrném spojení s Bohem. Tento
důvěrný vztah byl patrný v jeho
kázání:

„ ‚Obracel se k svatostánku a hovořil
s Bohem tak, jakoby hovořil s
námi,‘ ‚měli jsme pocit, jako bychom
se ocitli mezi Pánovými apoštoly a
učedníky, jako bychom byli jedněmi z
nich‘“.[16] Stejný způsob přístupu k
Písmu doporučoval svatý Josemaría i
později. Jistě jsme již mnohokrát
uvažovali o následujících slovech:
„Dám ti radu: snaž se ve své modlitbě
vmísit jako další osoba navíc mezi
ostatní účastníky dění na některých
místech v evangeliu. Nejprve si



představ příslušný výjev nebo
tajemství, které ti pomůže k
soustředění a meditaci. Potom
přemýšlej a uvažuj o příslušném rysu
Mistrova života: o jeho něžném srdci,
o jeho pokoře, o jeho čistotě, o jeho
plnění Otcovy vůle. Potom mu
vyprávěj, jak je to s tebou v
podobných záležitostech, co se ti
obvykle stává, co se ti děje právě teď.
A dávej dobrý pozor, protože ti třeba
bude chtít něco naznačit: člověk si v
takové chvíli může uvědomit řadu
věcí, mohou se objevit výčitky
svědomí.“[17]

Touto radou nám svatý Josemaría
odhaloval tajemství své duše.
Blahoslavený Álvaro del Portillo o
tomto postoji k Písmu řekl: „Živý a
důvěrný kontakt s Kristem, s jeho
matkou Marií, se svatým Josefem,
prvními dvanácti učedníky, s Martou,
Marií a Lazarem, s Josefem z
Arimatie a Nikodémem, s učedníky
jdoucími do Emauz, se svatými



ženami: to je důsledek a výsledek
neustálého rozhovoru, při němž
prožíváme scény evangelia, jako
bychom byli jedním z jeho dalších
účastníků.“[18]

Platnost takového způsobu modlitby
je dotvrzena životem a učením
mnohých svatých. Je to stejná cesta,
jakou doporučovali novodobí
papežové, kteří zdůrazňovali, že je
důležité přistupovat k evangeliu v
duchu modlitby, a doporučovali 
lectio divina. Znamená to číst
evangelium beze spěchu, pozorně. Po
přečtení nějakého úryvku se
můžeme na chvíli zastavit a zamyslet
nad tím, „jaké to asi bylo?“ Potom se
můžeme vžít do scény „jako jedna z
postav“, představit si obličeje lidí,
Ježíšovu tvář. Následně se pokusíme
pochopit smysl Ježíšových slov s
vědomím, že mnohdy bude zapotřebí
určitého vysvětlení, protože se jedná
o starý text pocházející z kultury,
která se od té naší v mnohém liší. Je



proto dobré mít k dispozici verzi
textu s dostatečnými vysvětlivkami a
také se opírat o dobré knihy o
evangeliu a Písmu.

Poté si můžeme text přečíst ještě
jednou a položit si otázku: „Pane, co
říká tento text mně? Co chceš tímto
poselstvím změnit v mém životě? Co
mi v tomto textu vadí? Proč mne toto
nezajímá?“ Anebo: „Co se mi líbí, co
ve mně toto slovo podněcuje? Co
mne přitahuje? Proč mne
přitahuje?“[19] Možná se nám vybaví
někdo z našich blízkých, který
potřebuje pomoc, možná si
vzpomeneme, že bychom měli
někoho poprosit o odpuštění…
Nakonec se zkusme zamyslet: jak
mohu svým životem odpovědět na to,
oč mne Ježíš v tomto textu žádá? „A
dávej dobrý pozor, protože ti třeba
bude chtít něco naznačit: člověk si v
takové chvíli může uvědomit řadu
věcí, mohou se objevit výčitky
svědomí.“[20] Možná v nás rozžehne



trochu lásky, touhu po odevzdání,
jistotu, že je vždy s námi.
Kontemplace Pánova života je pro
křesťana nesmírně důležitá, protože
„v nás začíná vytvářet moudrý
pohled na realitu podle Boha a rodí v
nás „myšlenky Kristovy“ (1 Kor
2,16)“.[21]

Existuje bezpochyby mnoho cest
vedoucích k setkání s Kristem
prostřednictvím Písma. Svatý
Josemaría proto nechtěl nabízet jen
jednu konkrétní metodu, ale dát jen
několik praktických rad, užitečných
pro meditaci a kontemplaci a
následné „propuknutí vznětů: úkonů
lásky a lítosti, díkůčinění, proseb,
předsevzetí…, které jsou zralým
ovocem opravdové modlitby“.[22]

Pán nás očekává ve svatostánku

„Až se přiblížíš ke svatostánku, mysli
na to, že on!… na tebe čeká již dvacet
století.“[23] Eucharistie je bezesporu 
výsadním místem, kde můžeme Ježíše



Krista nalézt a navázat s Ním
přátelství. Touto cestou se ubíral i
svatý Josemaría. Jeho víra v živou
přítomnost Krista se projevovala ve
způsobu, jakým přistupoval k
Nejsvětější svátosti. Encarnita
Ortega, která ho poznala ve
čtyřicátých letech, vzpomínala na
první rozjímání, které od něj slyšela
a kterého se zúčastnila ne bez jisté
zvědavosti: „Jeho naprosto přirozené
usebrání, jeho pokleknutí před
svatostánkem a způsob, jak nás
zapojil do přípravné modlitby, když
nás vyzýval, abychom si byly
vědomy, že je Pán přítomen a hledí
na nás a poslouchá nás, to vše mi
hned dalo zapomenout na mé přání
vyslechnout si velkého řečníka;“
místo toho se jí zmocnila „potřeba
naslouchat Bohu a být k Němu
velkorysá“.[24]

Podobně vzpomínají i lidé, kteří ho
viděli sloužit mši svatou: „Způsob,
jakým Otec sloužil mši svatou,



upřímný tón plný zájmu, jímž se
modlil různé modlitby, beze stopy
afektovanosti, jeho poklekání a další
liturgické úkony, to vše na mě velmi
hluboce zapůsobilo: Bůh tam byl
skutečně přítomný.“[25] Nešlo o
žádné zvláštní věci, ale o způsob,
jakým byl ve mši přítomen, jaká
přitom používal gesta, o intenzitu
jeho modliteb, o jeho usebranost. I
my tak můžeme s Bohem jednat,
budeme-li pevně věřit, že Kristus,
„milovaný Přítel“, je skutečně
přítomný v eucharistii. Když bylo
konečně možné uložit Pána do
svatostánku první studentské
ubytovny Díla, připomněl Otec jejím
prvním obyvatelům, že (Pán) „je
jedním z ubytovaných studentů – tím
prvním –, a povzbuzoval je, aby ho
chodili navštěvovat, aby ho při
příchodu a odchodu z DYA
„pozdravili“ pokleknutím, nebo ke
svatostánku zalétali v myšlenkách ze
svých pokojů“.[26]



Když do těchto drobných detailů
vložíme srdce, stanou se vyjádřením
naší víry a zároveň její posilou:
obrátit se v mysli na Boha při
pohledu na kostel, na chvilku za ním
během dne zajít, snažit se do hloubky
a soustředěně prožívat mši svatou,
přenést se v duchu ke svatostánku a
pozdravit v něm přítomného Pána,
obětovat mu práci… Být k Němu
pozorný jako k našim přátelům, když
je jdeme navštívit nebo jim píšeme
zprávu.

Kristus přítomný v lidech kolem
nás

Přikázání lásky je poznávacím
znakem těch, kdo následují Krista.
Nejde jen o určitý způsob života, ale
o něco, co se rodí z přesvědčení, že
Ježíš Kristus je přítomen v lidech
kolem nás. Tato skutečnost je
hluboce zakořeněna v Pánově nauce:
vícekrát nám připomíná, že když se
budeme starat o ty, kteří to potřebují



– a potřebují to svým způsobem
všichni –, budeme se ve skutečnosti
starat o Něho samotného.[27] Proto
je tak důležité „vidět Krista, který se s
námi setkává v bližních“.[28]

Svatý Josemaría se snažil vidět Krista
především v těch nejpotřebnějších.
Na počátku třicátých let strávil
mnoho hodin navštěvováním
chudých rodin madridské periferie,
péčí o nemocné v nemocnicích
hlavního města a vyučováním
chudých dětí náboženství. Později
naučil vnímat naléhavost této péče i
mladé lidi, kteří se seznamovali s
Dílem. Tito mladí navíc zakoušeli
Otcovu něžnou – lidskou i
nadpřirozenou – lásku. Francisco
Botella např. vzpomínal, že když se s
Otcem seznámil, Otec ho přijal
„jakoby mě znal odjakživa; doposud
si pamatuji jeho pronikavý pohled,
kterým pohlédl do mé duše, a na jeho
radost, která mnou pohnula a
naplnila mne štěstím a pokojem. Měl



jsem pocit, jakoby mne znal zevnitř,
a všechno bylo tak přirozené a
prosté, že jsem se cítil jako doma“.
[29] Další, nepříliš citově založený
mladík, řekl: „Stará se o nás tak, jak
by to neudělaly ani naše matky.“[30]

Svatý Josemaría v oněch mladých
lidech, podobně jako v chudých a
nemocných, nalezl svého Přítele. Po
letech „se svých synů zamyšleně
zeptal: ‚Synové moji, víte, proč vás
tolik miluji?‘ Rozhostilo se ticho a
Otec dodal: ‚Protože ve vás vidím
pulzovat Kristovu krev‘.“[31] Ježíš,
jeho Přítel, se mu ukázal v druhých,
zejména v těch nejpotřebnějších.
Také my jsme kromě evangelia a
eucharistie „povoláni sloužit
ukřižovanému Ježíši v každém
člověku, který je odsunut na okraj,
dotknout se Jeho požehnaného těla v
tom, kdo je odepsaný, má hlad, žízeň,
je neoděn, vězněn, nemocen,
nezaměstnán, pronásledován, je
uprchlíkem a migrantem. Tam



nacházíme našeho Boha, tam se
dotýkáme Pána“.[32]

Lucas Buch

[1] Svatý Josemaría, Cesta, č. 88.

[2] Camino, kriticko-historické vydání
od P. Rodrígueze, 3.vyd., Rialp,
Madrid 2004, komentář k č. 88. Srov.
R. Herrando, Los años de seminario
de Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920 – 1925), Rialp, Madrid 2002,
197–201.

[3] Svatý Josemaría, Soukromé
poznámky, č. 1637. In: Camino,
kriticko-historické vydání, komentář
k č. 422. První den duchovních
cvičení byl 4. říjen 1932. Text
posloužil jako základ pro bod č. 2 
Výhně.



[4] Dopis 29–XII – 1947 /14–II–1966, č.
11. In: A. Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, I. díl, s. 223.

[5] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
169.

[6] Cesta, č. 422.

[7] Srov. Tamtéž, č. 244, 436.

[8] Svatý Josemaría, Výheň, č. 495.

[9] S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, kap. „Jesús como
amigo“.

[10] Cesta, č. 91.

[11] Svatý Augustin, Soliloquios II,
1.1.

[12] Svatá Terezie od Ježíše, Život,
kap. 8, č. 5.

[13] Výheň, č. 738.



[14] Svatý Josemaría. In: Dos meses
de catequesis, sv. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, „San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura“. In:
Romana, 40 (2005).

[16] Vzpomínky F. Botelly. In: J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933–1939), Madrid, Rialp 2016, 3ª
vyd., 429.

[17] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
253.

[18] Srov. Blahoslavený Álvaro del
Portillo, „Úvod“ k: Jít s Kristem.

[19] František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24–XI–2013), č. 153.

[20] Boží přátelé, č. 253.

[21] Benedikt XVI., ap. exh. Verbum
Domini, (30–X–2010), č. 87.



[22] Javier Echevarría, „San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria,
Magnificat 2006.

[23] Cesta, č. 537.

[24] Vzpomínka. In: A. Vázquez de
Prada, Zakladatel Opus Dei, II. díl, s.
393.

[25] Vzpomínka FranciscaPonze. In:
A. Vázquez de Prada, Zakladatel Opus
Dei, II. díl, s. 289.

[26] DYA. La Academia y Residencia…,
342.

[27] Srov. Mt 10,40; 24,40; Lk 10,16.

[28] Jít s Kristem, č. 111.

[29] Vzpomínka F. Botelly. In: DYA.
La Academia y Residencia…, 433.

[30] Vzpomínka J. Jiména Vargase.
In: DYA. La Academia y Residencia…,
443.



[31] In: A. Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, III. díl, s. 287.

[32] František, Křížová cesta s
mladými během Světového setkání
mládeže, 29–VII–2016.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-

horizonty-ii-jezis-je-muj-milovany-
pritel/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-ii-jezis-je-muj-milovany-pritel/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-ii-jezis-je-muj-milovany-pritel/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-ii-jezis-je-muj-milovany-pritel/

	Nové horizonty (II): „Ježíš je mým blízkým přítelem“

