
opusdei.org

Nové horizonty (I):
„Modlitba Božích
dětí“

Vědomí Božího synovství
všechno mění, jako změnilo i
život svatého Josemaríi, když
nečekaně objevil tento nový
horizont.

02.05.2018

„Je čas, abychom se vydali hlouběji
po cestách kontemplace uprostřed
světa.“[1] Prelát Opus Dei těmito
slovy vytyčuje jednu ze současných
priorit. Apoštolát křesťanů je, a vždy



byl, „překypováním vnitřního
života“.[2] Za prvé proto, že je
předáváním právě tohoto života, a
zadruhé proto, že chceme-li k světu
hovořit o víře, je třeba, abychom jí do
hloubky porozuměli a prožívali. V
konečném důsledku jde o to, jak
uvádí svatý Josemaría, „abychom se
ponořili do nezměrné Boží lásky a
mohli ji tak hlásat lidem“.[3]

Tato cesta dovnitř má jednu
zvláštnost. Nevede ze známého místa
na jiné, neznámé místo: spočívá spíše
v hlubším proniknutí do toho, co je
již známo, co se zdá být jasné,
protože to bylo mnohokrát slyšeno. 
Odhaluje se na ní něco, co se ve
skutečnosti vědělo, ale nyní je to
poznáváno s novou silou a v nové
hloubce. Svatý Josemaría v
souvislosti s touto zkušeností hovoří
o různých „horizontech“, které se
před ním nečekaně otevíraly. Tak to
vysvětluje např. ve Výhni:



„Ve vnitřním životě, stejně tak jako v
lidské lásce, je třeba vytrvat.

Ano, musíš si mnohokrát opakovaně
promýšlet jedno a to samé, dokud
neobjevíš nový horizont.

”A jak je možné, že jsem to neviděl
dřív, když je to tak jasné?” zeptáš se
překvapeně. ”Jednoduše proto, že
jsme často jako kameny, po kterých
voda steče, aniž by se do nich vsákla
jen jediná kapka.

Proto je třeba znovu přemýšlet o
tomtéž — ono to však není totéž —,
abychom prosákli Božím
požehnáním.“[4]

„Přemýšlet o tomtéž,“ abychom se
pokusili otevřít celému obsaženému
bohatství, a tak objevili, že „to není
totéž“, to je cesta kontemplace, na níž
jsme zváni. Jde o to zbrázdit moře, na
kterém není na první pohled nic
nového, protože tvoří součást našeho
běžného prostředí. Římané nazývali



Středozemní moře Mare nostrum:
bylo to pro ně známé moře, moře, s
nímž byli sžiti. Svatý Josemaría
hovoří o objevování nových
horizontů proto, že jakmile se
vydáme hlouběji do vod, o nichž se
domníváme, že je dobře známe,
otevřou se před námi široké,
netušené obzory. Tehdy se můžeme
na Pána obrátit slovy svaté Kateřiny
Sienské: „Jsi jako hluboké moře, v
němž tím více nalézám, čím více
hledám, a čím více nalézám, tím více
tě hledám.“[5]

Tyto objevy jsou projevem pomoci,
kterou Bůh poskytuje kdy, a jak chce.
Naše poklidná úvaha nás však na
přijetí této pomoci může připravit.
„A jako ten, kdo zprvu tonul v
temnotě, a pak náhle uzřel slunce
ozařující mu tvář, zřetelně
rozpoznává, co doposud neviděl, tak
také ten, kdo přijímá Ducha svatého,
obdrží světlo pro duši.“[6] V
následujících redakčních článcích se



podíváme na některé z horizontů,
které svatý Josemaría objevil ve
svém vnitřním životě, abychom se
mohli spolu s ním „ponořit do
nezměrné Boží lásky“.

Abba Pater!

Jedním z nejhlouběji zakořeněných
přesvědčení prvních křesťanů bylo
to, že se mohli obracet na Boha jako
milované děti. Sám Ježíš je naučil:
„Vy se tedy modlete takto: Otče náš,
jenž jsi na nebesích…“ (Mt 6,9).
Představil se Židům jako milovaný
Syn Otce, a naučil své učedníky, aby
si počínali podobně. Apoštolové ho
slyšeli oslovovat Boha výrazem, který
používaly židovské děti, když
oslovovaly své otce, a po přijetí
Ducha svatého začali sami tento
výraz používat. S ohledem na
zbožnost Izraele se jednalo o
naprosté novum, svatý Pavel o tom
však hovoří jako o čemsi běžném a
všeobecně známém: „Dostali jste



ducha těch, kdo byli přijati za vlastní,
a proto můžeme volat: Abba, Otče.
Spolu s naším duchem to potvrzuje
sám Duch (svatý), že jsme Boží
děti“ (Řím 8, 15–16). Bylo to
přesvědčení, které první křesťany
naplňovalo důvěrou a dodávalo jim
netušenou odvahu: „Jsme-li však děti,
jsme i dědici: dědici Boží a
spoludědici Kristovi“ (Řím 8, 17).
Ježíš není jen jednorozeným Synem
Otce, ale také prvním z mnoha bratří
(srov. Řím 8,29; Kol 1,15). Nový život,
přinesený Kristem, se jim ukázal jako
život milovaných Božích dětí. Nebyla
to teoretická, abstraktní pravda, ale
cosi reálného, co je naplňovalo
nesmírnou radostí. Pěkně to dokládá
apoštol Jan zvoláním ve svém
prvním listě: „Hleďte, jak velikou
lásku nám Otec projevil, že se (nejen)
smíme nazývat Božími dětmi, ale (že
jimi) také jsme!“ (1 Jan 3,1).

Boží otcovství a jeho zcela jedinečná
a něžná láska k člověku je něčím, co



se křesťané učí znát již odmala. A
přesto jsme vyzýváni objevit to
osobním a živým způsobem, aby tím
byl proměněn náš vztah k Bohu.
Rozestře se tak před námi moře
pokoje a důvěry, nesmírný obzor,
který budeme moci prozkoumávat
po celý život. Pro svatého Josemaríu
to byl nečekaný objev, náhlé
rozevření panoramatu, které bylo ve
skutečnosti skryto v něčem, co dobře
znal. Psal se rok 1931; o mnoho let
později bude vzpomínat: „Mohl bych
vám říci, do kdy, do které chvíle a až
kam jsem se modlil onu první
modlitbu Božího syna. V otčenáši
jsem se naučil volat k Otci již jako
dítě; ale cítit, vidět, obdivovat onu
Boží vůli, abychom byli jeho dětmi…,
na ulici a v tramvaji – hodinu,
hodinu a půl, nevím –; Abba, Pater!,
musel jsem křičet.“[7]

V průběhu následujících měsíců se
svatý Josemaría k tomuto bodu
opakovaně vracel. Při duchovních



cvičeních o rok později si např.
poznamenal: „První den. Bůh je můj
Otec. – A tuto myšlenku
neopustím.“[8] Celý den uvažoval o
Božím otcovství. Ač se nám tak
dlouhá kontemplace může zdát
zprvu překvapivá, je ve skutečnosti
ukázkou toho, jak hluboce jím
prostoupila zkušenost s Božím
synovstvím. I naše setkávání s
Bohem v modlitbě a kdykoliv jindy
by se mělo zakládat především na
důvěřivé odevzdanosti a vděčnosti.
Má-li náš vztah s Bohem dostat
takovou podobu, pak je třeba znovu
osobně objevit, že On chce být naším
Otcem.

Kým je pro mne Bůh?

Možná jsme se jako svatý Josemaría
naučili již jako velmi malé děti, že
Bůh je Otec, ale dost možná nám
zbývá ještě značný kus cesty, než své
synovství zakusíme v celé jeho



radikálnosti. Jakým způsobem
můžeme k tomuto objevu dojít?

Pro objevení Božího otcovství je za
prvé často třeba obnovit pravý obraz
Boha. Kým je On pro mne? Někteří
lidé si Boha, ať už vědomě či
nevědomě, představují jako někoho,
kdo jim vnucuje své zákony a trestá
ty, kteří je neplní; jako někoho, kdo
očekává, že bude splněna jeho vůle, a
kdo se rozběsní, když tomu tak není;
jedním slovem jako pána, pro něhož
nejsme nic než nevolníci. Jindy – a
stává se to i křesťanům – je Bůh
předně vnímán jako důvod, kvůli
němuž je třeba chovat se slušně. Je
brán jako příčina toho, že člověk jde
tam, kam vlastně nechce, ale musí.
Ale Bůh „není žádný tyran, ani
přísný, nesmiřitelný soudce. Je to náš
Otec. Upozorňuje nás na naše hříchy
a omyly, na naši nedostatečnou
šlechetnost; ale dělá to proto, aby nás
z nich vysvobodil a nabídl nám své
přátelství a svou lásku“.[9]



Problém pochopit, že „Bůh je
láska“ (1 Jan 4,8), může být někdy
způsoben i krizí, kterou otcovství v
různých zemích prochází. Dost
možná jsme se s tím setkali v
rozhovoru s přáteli či kolegy: na
svého otce nemají dobré vzpomínky
a Bůh, který je Otec, je příliš neláká.
Když s nimi budeme hovořit o víře,
můžeme jim pomoci pochopit, že
jejich strádání je důkazem toho, jak
hluboce mají otcovství vepsáno v
srdci: otcovství, které existovalo
dříve než oni, a které je volá. Přítel
nebo kněz jim mohou svým
láskyplným přístupem pomoci
objevit lásku Otce „od něhož mají
původ všecky rody na nebi i na
zemi“ (Ef 3,14), a zakusit tuto něhu
také v „povolání být ochráncem“,[10]
jež pulzuje v každém z nás, a jež
nachází své vyjádření v otci či matce,
kterými buď již sami jsou, nebo by
chtěli jednou být. Tak mohou ve
svém nitru objevovat pravou tvář
Boha a způsob, jakým jsme jako jeho



děti povoláni žít, s vědomím, že On se
na nás dívá s nekonečnou láskou.
Otec totiž nemá své dítě rád pro to,
co dělá, pro jeho výsledky, ale prostě 
proto, že je to jeho dítě. Posílá ho do
světa a snaží se z něj dostat to
nejlepší, vycházeje vždy z toho, jak
moc je pro něj důležité.

Tato úvaha pro nás může být
užitečná zvláště ve chvíli neúspěchu,
nebo když kontrast mezi naším
životem a vzory, které nám
předkládá svět, v němž žijeme,
způsobí, že o sobě začneme mít nízké
mínění. „Taková je naše „postava“,
toto je naše duchovní identita: jsme
milované děti Boha, navždy. (…).
Nepřijímat se, žít nespokojeni a
myslet negativně znamená neuznat
naši nejopravdovější identitu. Je to
jako otočit se opačným směrem, když
na mně chce Bůh spočinout zrakem,
znamená to zhasit sen, který pro
mne má. Bůh nás miluje takové, jací
jsme, a žádný náš hřích, poklesek či



pochybení nezmění jeho
mínění.“[11]

Poznání, že Bůh je Otec, jde ruku v
ruce s tím, že mu dovolíme, aby se na
nás díval jako na velmi milované děti.
Pochopíme tak, že naše hodnota
nezávisí na tom, co máme – na
našich schopnostech – nebo na tom,
co děláme – na našich úspěších –, ale
na Lásce, která nás stvořila, která o
nás snila a vyvolila si nás „ještě před
stvořením světa“(Ef 1,4). V reakci na
chladnou představu o Bohu, kterou
dnešní svět občas mívá, chtěl
Benedikt XVI. připomenout již na
začátku svého pontifikátu, že
„nejsme náhodným a nesmyslným
produktem vývoje. Každý z nás je
plodem Boží myšlenky. Každý z nás
je chtěn, každý je milován, každý je
nutný“.[12] Má tato myšlenka
skutečně dopad na náš každodenní
život?

Důvěřivá naděje Božích dětí



Svatý Josemaría věřícím Opus Dei
často připomínal, že „základem
našeho duchovního života je vědomí
našeho Božího synovství“.[13]
Přirovnával ho k „šňůrce, která
spojuje perly nádherného velkého
náhrdelníku. Boží synovství je
takovou šňůrkou, na kterou se
navlékají všechny ctnosti, protože
jsou to ctnosti Božího dítěte“.[14]
Prosit Boha, aby nám otevřel tento
obzor, který podpírá a utváří celý náš
duchovní život, má proto zásadní
význam.

Šňůrka Božího synovství se
proměňuje v „každodenní postoj
důvěryplné odevzdanosti“,[15] postoj
charakteristický pro děti, zvláště
jsou-li malé. Boží synovství bylo
proto v životě a ve spisech svatého
Josemaríi často spojováno s
duchovním dětstvím. Copak dítěti,
které se učí jezdit na kole, vadí
opakované pády? Nic pro něj
neznamenají, pokud má nablízku



svého tatínka, který ho povzbuzuje,
aby to zkusil znovu. Na tom se
zakládá jeho důvěryplná
odevzdanost: „Tatínek říká, že to
zvládnu… tak do toho!“

Vědomí Božího synovství je také
jistotou, o níž se můžeme opřít při
uskutečňování poslání, které nám
Pán svěřil. Budeme se cítit jako onen
syn, kterému otec říká: „Synu, jdi
dnes pracovat na vinici“ (Mt 21,28).
Možná se nás zpočátku zmocní
pochybnosti nebo nás napadne na
tisíc nejrůznějších důvodů proti, ale
vzápětí si uvědomíme, že nás o to
prosí náš Otec, který nám tím
projevuje nesmírnou důvěru.
Naučíme se jako Kristus odevzdávat
do Otcových rukou a z celého srdce
mu říkat: „Ne co já chci, ale co ty
chceš“ (Mk 14,36). Svatý Josemaría
nás svým životem naučil, jak se
chovat podle Kristova vzoru: „Já sám
jsem se po léta snažil opírat o tuto
radostnou skutečnost. Moje modlitba



byla vždy stejná, jen mívala jiné
zabarvení. Říkal jsem třeba: Pane, ty
jsi mě poslal právě sem; ty jsi mi
svěřil to či ono a já ti důvěřuji. Vím,
že jsi můj Otec. Vždy jsem pozoroval,
že malé děti si jsou naprosto jisti
svými otci.“[16] Nemůžeme popřít, že
se vyskytnou problémy. Budeme jim
však čelit s vědomím, že ať se stane
cokoli, všemohoucí Bůh je s námi, po
našem boku a opatruje nás. On učiní,
co si předsevezmeme, protože je to
koneckonců jeho dílo; udělá to
možná jinak, ale zato lépe. „Když
opravdu ztratíš sám sebe v Pánu,
naučíš se být spokojen se vším, co
přijde, a neztrácet vyrovnanost,
jestliže tvé úkoly — přestože jsi do
nich vložil všechno své úsilí a použil
všech vhodných prostředků —
nedopadly podle tvých představ.
Dopadly přece tak, jak chtěl
Bůh.“[17]

Pěstovat „vědomí Božího
synovství“



Povšimněme si, že svatý Josemaría
neříkal, že základem ducha Opus Dei
je Boží synovství, ale vědomí Božího
synovství. Nestačí být Božím dítětem,
musíme si být vědomi toho, že jsme
Božími dětmi takovým způsobem,
aby tím náš život získal smysl.
Taková jistota v srdci je tím
nejpevnějším základem; pravda o
našem Božím synovství začne díky
tomu působit a bude mít
konkrétními důsledky pro náš život.

Chceme-li takové vědomí pěstovat,
měli bychom se do Božího synovství
ponořit hlavou i srdcem. Nejprve 
hlavou, rozjímáním nad těmi úryvky
Písma, které hovoří o Božím
otcovství, o našem synovství, o životě
Božích dětí. Inspirací pro tuto
modlitbu mohou být četné texty
svatého Josemaríi o našem Božím
synovství[18] nebo úvahy jiných
světců a křesťanských spisovatelů.
[19]



Srdcem se můžeme vnořit do našeho
Božího synovství tak, že se s důvěrou
obrátíme na Pána, svěříme se do jeho
Lásky, slovy, anebo beze slov
obnovíme náš synovský přístup a
budeme se snažit neustále myslet na
Jeho Lásku k nám. Jedním způsobem,
jak to udělat, je obrátit se k Němu
krátkými invokacemi nebo střelnými
modlitbami. Svatý Josemaría
navrhoval: „Nazývej ho Otcem
mnohokrát za den a řekni mu — sám
ve svém srdci — že ho máš rád, že ho
miluješ, že jsi hrdý na to, že jsi jeho
syn a že jsi tím silný.“[20] Můžeme
také použít nějakou krátkou
modlitbu, která nám pomůže vkročit
do dne s jistotou pramenící z vědomí,
že jsme Boží děti, nebo zakončit den s
vděčností, lítostí a nadějí. Papež
František navrhoval mladým lidem
následující modlitbu: „Pane, děkuji ti,
že mne máš rád; jsem si jist, že mne
máš rád, dej, ať si zamiluji svůj život!
Nikoli svá pochybení, která je třeba
napravit, nýbrž život, který je velkým



darem: je čas milovat a být
milován.“[21]

Vrátit se do otcovského domu

Rodina je označována za „místo, kam
se navracíme,“ kde čerpáme nové
síly a nacházíme odpočinek. Je tomu
tak zejména proto, že rodina je
„svatyní lásky a života“[22], jak s
oblibou říkával svatý Jan Pavel II. V
ní opět nalézáme Lásku, která dává
smysl a hodnotu našemu životu,
protože se nachází u jeho zrodu.

Cítit se jako Boží děti nám také
dovoluje přijít s důvěrou za Bohem,
když jsme unavení, když se k nám
někdo nezachoval správně nebo se
cítíme zranění… nebo i tehdy, když
jsme ho urazili. Vrátit se k Otci je
další způsob, jak žít v „nadějeplné
odevzdanosti“. Není na škodu
zamyslet se nad podobenstvím o otci,
který měl dva syny, zachyceném
svatým Lukášem (srov. Lk 15, 11–32):
„Bůh na nás čeká s otevřenou náručí



jako onen otec v podobenství, ačkoli
si to nezasloužíme. Na naší vině
nezáleží. Jako u marnotratného syna
stačí jen otevřít srdce, toužit po
Otcově domě a radovat se z Božích
darů, pro které se nazýváme Božími
dětmi a jimiž také skutečně jsme, i
když dosti často nejednáme podle
jeho milosti.“[23]

Onen syn snad ani nepomyslel na
bolest, kterou způsobil svému Otci:
stýskalo se mu hlavně po vlídném
zacházení, jehož se mu dostávalo v
otcovském domě (srov. Lk 15, 17–19).
Vydává se tam s tím, že nebude víc
než jedním z nádeníků. Otec ho však
vítá – jde ho hledat, objímá ho a
zahrnuje polibky – s tím, že mu
připomíná jeho nejhlubší identitu: je
jeho synem. Ihned nařídí, aby mu
vrátili šaty, opánky, prsten… znaky
synovství, které ani jeho špatné
jednání nedokázalo smazat. „Jednalo
se přece o jeho vlastního syna. A



tento vztah nemohl být odstraněn
ani žádným jednáním zrušen.“[24]

I když občas můžeme Boha vidět jako
Pána, a sebe jako jeho služebníky,
nebo jako chladného soudce, On
zůstává věrný své otcovské Lásce.
Moci za Ním přijít poté, když jsme
upadli, je vždy úžasnou příležitostí,
abychom si to ověřili. Zároveň se
nám tím zjevuje naše vlastní identita.
Nejde jen o to, že On se rozhodl, že
nás bude jen tak pro nic milovat, ale
o to, že skutečně jsme – působením
milosti – Boží děti. Jsme Boží děti a
nic a nikdo nám tuto důstojnost
nemůže vzít. Dokonce ani my sami.
Nikdy proto nedopusťme, aby se nás
pro naše slabosti a hříchy – vědomé a
dobrovolné – zmocnila beznaděj. Jak
říkal svatý Josemaría, „není to
poslední slovo. Poslední slovo řekne
Bůh, a je to slovo výkupné a slitovné
lásky, tedy slovo o našem synovství“.
[25]



Zaměstnáni láskou

Vědomí Božího synovství všechno
mění, jako změnilo i život svatého
Josemaríi, když nečekaně objevil
tento nový horizont. Ve vnitřním
životě nastane obrovský rozdíl, když
ho nebudeme stavět na pokroku
nebo na předsevzetích, ale zaměříme
ho na Lásku, která nás předchází a
očekává. Když je pro člověka
přednější to, co sám dělá, pak se bude
jeho vnitřní život téměř výlučně
otáčet kolem osobnostního růstu.
Takový způsob života ho nejenže
vystavuje nebezpečí, že časem
ponechá Boží lásku ležet
zapomenutou kdesi v koutu duše, ale
že zmalomyslní, protože povede boj,
v němž bude stát před porážkou sám.

Zaměříme-li se naopak na to, co dělá
Bůh, když se jím necháme každý den
milovat a dennodenně budeme
přijímat jeho spásu, dostane tento boj
jiný nádech. Když zvítězíme, zcela



přirozeně nás prostoupí vděčnost a
chvála; když budeme poraženi, bude
náš vztah k Bohu spočívat v
důvěřivém návratu k Otci, v prosbě o
odpuštění a v tom, že se jím necháme
obejmout. Tím se rozumí, že „Boží
synovství není zvláštní ctnost s
vlastními úkony, nýbrž trvalý stav
subjektu ctností. Nejednáme proto
jako Boží děti prostřednictvím
určitých skutků: veškeré naše
jednání, úkony našich ctností mohou
a mají být uplatňováním Božího
synovství“.[26]

Pro toho, kdo touží přijímat každý
den Boží Lásku, neexistuje prohra.
Dokonce i hřích se může stát
příležitostí k tomu, abychom si
připomněli, že jsme děti, a vrátili se k
Otci, který nám vždy vyjde vstříc se
slovy: „Synu, synu můj!“ Z téhož
vědomí se zrodí – jako tomu bylo u
svatého Josemaríi – síla, kterou
potřebujeme, abychom mohli opět
kráčet za Pánem: „Jsem přesvědčen:



vy i já uvidíme s tímto světlem a s
touto pomocí milosti, co všechno
musí být spáleno, a spálíme to; co
musí být vytrženo, a vytrhneme to;
co musí být obětováno, a obětujeme
to.“[27] Nebudeme se však přitom
stresovat ani malomyslnět, budeme
se snažit nezaměňovat ideál
křesťanského života s
perfekcionismem.[28] Ve svém životě
budeme upírat pozornost na Boží
Lásku k nám, budeme zaměstnáni
láskou. Budeme jako malé děti, které
objevily něco z lásky svého otce, a
chtějí se mu za to tisícerým
způsobem odvděčit a opětovat mu to
vší možnou láskou, kterou jsou
schopni vyjádřit – ať už je jí málo či
hodně.

Lucas Buch



[1] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 30.

[2] Tamtéž. Srov. Svatý Josemaría, 
Cesta, č. 961; Boží přátelé, č. 239.

[3] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
97.

[4] Svatý Josemaría, Výheň, č. 540.

[5] Svatá Kateřina Sienská, Dialog, č.
167.

[6] Svatý Cyril Jeruzalémský, 
Katecheze 16, 16.

[7] Svatý Josemaría, Rozjímání 24–
XII–1969. In: A. Vázquez de Prada,
Zakladatel Opus Dei, I. díl, s. 278.

[8] Svatý Josemaría, Soukromé
poznámky, č. 1637. In: A. Vázquez de
Prada, Zakladatel Opus Dei, I. díl, s.
328.

[9] Jít s Kristem, č. 64.



[10] Františka, Homilie při mši na
zahájení pontifikátu, 19–III–2013.

[11] František, Homilie, 31–VII–2016.

[12] Benedikt XVI., Homilie při mši na
zahájení pontifikátu, 24–IV–2005.

[13] Svatý Josemaría, Dopis 25–I–
1961, č. 54. In: E. Burkhart, J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, sv. 2,
Rialp, Madrid 2013, s. 20, pozn. 3).

[14] Svatý Josemaría, Poznámky z
kázání, 6–VII–1974. In: E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, sv. 2, s.
108.

[15] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 8.

[16] Boží přátelé, č. 143.

[17] Svatý Josemaría, Brázda, č. 860.



[18] Srov. např. F. Ocáriz, „Filiación
divina”. In: Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, s. 519 – 526.

[19] Svatý rok milosrdenství umožnil
některé z nich objevit. Srov.
Papežská rada pro novou
evangelizaci, Milosrdní jako Otec. 
Příspěvky pro Svatý rok milosrdenství
2015 – 2016.

[20] Boží přátelé, č. 150.

[21] František, Homilie, 31– VII–2016.

[22] Svatý Jan Pavel II. Homilie, 4–V–
2003.

[23] Jít s Kristem, č. 64.

[24] Svatý Jan Pavel II., enc. Dives in
Misericordia (30–XI–1980), č. 5.

[25] Jít s Kristem, č. 66.



[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, s. 54.

[27] Jít s Kristem, č. 66.

[28] Srov. F. Ocáriz, Pastýřský list,
14–II–2017, č. 8.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-

horizonty-i-prvni-modlitba-boziho-
ditete/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-i-prvni-modlitba-boziho-ditete/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-i-prvni-modlitba-boziho-ditete/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nove-horizonty-i-prvni-modlitba-boziho-ditete/

	Nové horizonty (I): „Modlitba Božích dětí“

