
opusdei.org

Něco velkého, a ať´
je to láska (XI): S
Kristem na cestě k
plnosti lásky

„Cesta se dá definovat jedním
slovem: milovat (...), mít velké
srdce, cítit, odpouštět a chápat
starosti druhých – s Kristem se
vydávat za všechny duše“ (sv.
Josemaría).

29.06.2023

„Protože miloval ty své, kteří byli ve
světě, miloval je až do krajnosti“ (Jan
13,1). Takto sv. Jan ve svém evangeliu



zaznamenává neslýchané gesto,
které Ježíš vykonal před začátkem
velikonoční hostiny. Když se všichni
posadili ke stolu, „vstává od stolu,
odkládá svůj šat, a když vzal plátno,
přepásal se jím“ (Jan 13,4-5).

Ježíš myje nohy apoštolům, těmto
slabým lidem, které si vybral jako
základy církve. Všichni se báli bouře
na jezeře, pochybovali o schopnosti
svého Mistra nasytit obrovský dav a
vášnivě debatovali, kdo z nich bude
největší v království nebeském. Ale
také už zjistili, jaké obtíže je mohou
čekat, když Krista následují. Po jeho
slovech o chlebu života v synagoze v
Kafarnaum neodešli jako mnozí jiní,
doprovázeli ho na jeho dlouhých
cestách Izraelem a z okolností si
všimli, že existují i lidé, kteří si přejí
jeho smrt.

Petr s úžasem sleduje, co Ježíš dělá.
Nedokáže to pochopit a bouří se.
„Pane, Ty mi budeš umývat nohy?“



Ježíš odpovídá: „Co dělám, nyní
nevíš; pochopíš to později" (Jan 13,
5-8). Radikalita Šimonovy otázky nás
může překvapit. Ale ona nechce
Ježíše odmítnout, je výrazem Petrovy
lásky ke Kristu. Nicméně mu Pán
ukazuje, že se mýlí: „Neumyji-li tě,
nemáš se mnou podíl“ (Jan 13,8).

Později pochopíte

Od svého prvního setkání s Pánem se
Petr vydal na cestu vnitřního růstu,
protože postupně odhaloval, kdo
Ježíš je: Syn živého Boha. Nyní se
však blíží Pánovo umučení a Petr má
před sebou ještě velký kus cesty. Ve
večeřadle se odehrává drama o dvou
dějstvích: mytí nohou a ustanovení
eucharistie. Petr zde začíná zjišťovat,
do jakých extrémů může Boží láska
zajít a jak moc se ho tato láska
osobně dotýká. Až doteď bylo toto
přikázání milovat bližního i sebe
samého pouze přikázáním, které
nenalezlo dosud v jeho srdci



hlubokou odezvu, po níž Ježíš touží.
Proto Petr oponuje. Neakceptuje, že
Boží vůle pro jeho Mistra a pro něho
samého je život lásky a pokorné
služby každé lidské bytosti.

Tato Petrova zkušenost může být
někdy i naše vlastní. I my jsme občas
nechápaví. Často potřebujeme čas,
abychom pochopili ty nejzákladnější
pravdy. V našich srdcích se mísí
velké touhy s méně ušlechtilými
úmysly. Jak často nás strach
ochromuje nebo říkáme věci, které
nejsou ztvrzovány našimi činy!
Milujeme Pána a víme, že naše
povolání je tím největším pokladem.
Ano, prodali jsme všechno, abychom
ho získali. Ale ubíhající roky, měnící
se okolnosti, nepříjemné situace
nebo únava, kterou přináší
každodenní práce, nám mohou
zatemnit cestu.

Může se také stát, že člověk ještě
nedosáhl stupně lidské a



nadpřirozené zralosti, který nám
umožňuje žít povolání jako cestu
lásky. Naše láska k bližnímu může
být zatížena zkreslením, které
zakrývá naše osobní tajemství,
silnými osobními pocity, které nás
vedou k tomu, abychom se
soustředili více na své momentální
pocity než na náš hluboký vztah k
Bohu a k druhým. Nebo nám
voluntarismus dává zapomenout, že
křesťanský život spočívá především v
tom, že se necháme milovat Bohem a
přinášíme jeho lásku druhým.
Perfekcionismus nás může vést k
tomu, že lidské slabosti, s nimiž se
setkáváme, vnímáme jako něco, co je
Božím plánům vzdáleno.

Ale protože Bůh počítá s našimi
omezeními, není překvapen a není
námi unaven, když vidí, že máme
problémy a nežijeme své povolání
tak, jak bychom měli. Stejně jako
Petra, tak také nás povolal jako
hříšníky a trvá na tomto: „Neumyji-li



Tě, nemáš se mnou podíl“ (Jan
13,8-9). Ježíš ví, že Petr mluvil z lásky,
a proto mu odpovídá se stejnou
radikálností. Srdce apoštola
odpovídá s jeho charakteristickou
náruživostí: „Tak nejen nohy, ale i
ruce a hlavu.“ Mluví velmi rychle.
Věděl Petr, co říká? Zdá se, že to, co
se stalo té samé noci, dokazuje, že to
nevěděl. Pochopí to později, krok za
krokem skrze utrpení umučení, skrze
radost vzkříšení a působení Ducha
svatého. V každém případě nám jeho
rozhovor s Ježíšem ukazuje, že
prvním krokem na cestě k plnosti
lásky je osobně objevit Ježíšovu lásku
a něhu ke každému z nás a uvědomit
si, že když litujeme svých ubohostí,
stáváme se mu podobnějšími.

Stupně svobody

Následovat Ježíše znamená: naučit se
milovat jako on. Je to cesta do kopce,
není snadné ji urazit, ale je to cesta
svobody. „Čím silnější je naše láska,



tím jsme svobodnější. Láska
vyžaduje: ‚Všemu věří, ve vše doufá,
všechno snáší‘ (1 Kor 13,7).“1 Když
byl ještě mladým knězem, popisuje
svatý Josemaría tento výstup ve
svobodě a věrnosti takto: „Stupně:
vzdát se Boží vůli, přijmout Boží vůli,
chtít Boží vůli, milovat Boží vůli.“2

Rezignace je nejnižším stupněm
svobody, nejméně šlechetná ze všech
čtyř. Snadno se stává základem
duchovní vlažnosti. Dalo by se to
také popsat jako semeno bez
vyhlídky na růst, snášení samo o
sobě ve smyslu „nic jiného mi
nezbývá“. Je pravda, že kardinální
ctnost statečnosti pomáhá vydržet,
odolat. Svoboda se tak skutečně
zvětšuje, protože člověk chápe dobro,
pro které snáší protivenství, a po
tomto dobru touží. Rezignace však
nesleduje dobro nebo jej chápe jen
vágně, takže z toho nevyplývá žádná
radost. Mohou nastat chvíle, kdy se
nám jen stěží daří takový postoj



překonat. Ale když se člověk poddá
rezignaci definitivně, postupně ho
přemůže smutek.

Přijetí Boží vůle je výrazem jiného
postoje: člověk přitakává skutečnosti.
Tento souhlas nelze zaměňovat se
souhlasem průměrného člověka,
který nemá žádné sny nebo nadšené
projekty, pro které by stálo za to žít.
Je to spíše realistický postoj toho, kdo
ví, že Bůh miluje velké touhy. Ti, kteří
s tímto souhlasí, se vstupujíc do Boží
logiky pomalu přesvědčují, že těm,
kdo milují Boha, vše napomáhá k
dobrému (srov. Řím 8,28). Svatý
Josemaría tuto ochotu přijmout
Otcovu vůli formuloval takto:
„Pomoz mi, Pane, abych ti byl věrný
a poslušný (...) jako hlína v rukou
hrnčíře. A pak už nebudu žít já, ale
budeš ve mně žít i působit ty, má
Lásko.“3

Člověk cítí, jak tento proces přijetí
Boží vůle vede ke vzletu, jakmile



začneme Boží vůli milovat: „Ty, má
lásko, budeš ve mne žít a působit.“
Najednou jsme schopni milovat
okolnosti a lidi, které jsme si
nevybrali, protože jsou dobří
(milovat je i proti jejich vůli).
Rozhodneme si je „vybrat“. „Můj
Bože, volím si všechno“4, řekla sv.
Terezie z Lisieux. Jako sv. Pavel, i ona
věděla: „Ani smrt, ani život, ani
andělé, ani knížata, ani přítomnost,
ani budoucnost, ani mocnosti, ani
výšina, ani hlubina, ani žádné jiné
stvoření nás nedokáže odloučit od
Boží lásky projevené v Kristu Ježíši,
našem Pánu“ (Řím 8,38-39). Tak
uprostřed nedokonalosti věcí
objevujeme toto „Boží“, co v sobě
situace ukrývají 5 a obraz Boha v
druhých se nám stává zřetelnějším.

Zkropeni Kristovou krví

Poslední krok na cestě tohoto
osobního růstu nám staví před oči
lásku. Tak vstupujeme do jádra



křesťanského zjevení, jak nás učí
svatý Jan: „A my jsme poznali lásku,
kterou k nám chová Bůh, a my jsme v
ni uvěřili“ (1 Jan 4,16). Poté, co Pán
umyl nohy svým učedníkům,
vysvětluje jim, proč to udělal: „Dal
jsem vám totiž příklad“ (Jan 13,15).
Nyní jsou připraveni přijmout nové
přikázání: „Jako já jsem miloval vás, i
vy se milujte navzájem“ (Jan 13,34).
Měli by se naučit milovat tou největší
láskou, dokonce i za ni položit vlastní
život jako on. „Proto mě Otec miluje,
že dávám svůj život, abych jej opět
přijal. Nikdo mi jej neodnímá, ale
dávám jej sám od sebe“ (Jan
10,17-18). Charakteristickým rysem
křesťanské lásky je dávat se,
vycházet ze sebe ven, zaníceně se
nasazovat pro to, co Bůh chce pro
každého jednotlivého z nás.
Znamená to milovat Boží vůli s
radostným a tvůrčím souhlasem,
který nás zevnitř podněcuje vyjít ze
sebe ven. Toto je volba, která je
paradoxně jedinou cestou, jak najít



sami sebe: „Kdo si totiž chce
zachránit život, ztratí jej, kdo však
svůj život kvůli mně ztratí, nalezne
jej“ (Mt 16,25).

Tato láska však nespočívá v „jakémsi
extrémním mravním úsilí (...),
vyšším stupni humanismu“6. Novost
Nového přikázání „může pocházet
pouze z daru spojení s Kristem, ze
života v Něm“7. Proto Pán dává svým
apoštolům spolu s novým
přikázáním zároveň i svátost lásky.
Od této chvíle je eucharistie
středobodem křesťanského života.
Nestojíme před teoretickou pravdou,
ale před životní nutností.8

„Z pšeničného pole nás vybrala
Kristova ruka: Rozsévač vzal
pšeničná zrnka do své probodené
ruky. Kristova krev je zkropila.
Potom hodil Pán zkropenou pšenici
do vzduchu, aby tím, že odumře,
přinesla život a poté, co byla vložena
do země, se rozmnožila v zlaté



klasy.“9 Jsme schopni darovat se,
protože jsme zkropeni Kristovou
krví, která nám pomáhá umírat sami
sobě, abychom ve svém okolí nesli
bohaté plody radosti a pokoje. Naše
účast na Ježíšově oběti a naše
uctívání Jeho skutečné přítomnosti v
eucharistii nás neustále vede k lásce
k bližnímu. Proto „ten, kdo není
věrný Božímu poslání a neslouží
ostatním, nepomáhá jim poznávat
Krista, ten sotva pochopí, co je to
eucharistický chléb“. A naopak:
„Abychom dovedli ocenit a milovat
eucharistii, musíme projít Ježíšovou
cestou, jeho postupem: být obilím,
odumřít pro sebe sama, vstát k
novému životu a vydat hojný užitek:
stonásobný.“10

Eucharistický důsledek

„Ježíš kráčí mezi námi, jako to činil v
Galileji. Chodí po našich ulicích,
zastaví se a hledí na nás svýma
očima, beze spěchu. Jeho volání



přitahuje, okouzluje.“11 Když se
člověk rozhodne jít po jeho boku, žít
s ním, život se rozjasní a
vyvolává„eucharistický následek“12.
Láska a blízkost, kterou nám dává,
nám pomáhá darovat se druhým tak,
jako se daroval on sám. Tímto
způsobem člověk objevuje překážky,
které znesnadňují růst Kristovy lásky
v našem srdci, a bojuje s nimi:
tendence vynakládat jen malé úsilí
při plnění našich povinností, strach z
vyčerpání se v lásce a službě
druhým, nedostatek pochopení pro
nedostatky druhých nebo dokonce
pýcha, která vyžaduje uznání
ostatních za naše dobré skutky a
zatemňuje naše dobré úmysly.

Svatý Josemaría mluvil s dojetím o
radostném životě těch, kdo se
oddávají Kristu a věrně ho následují.
„Tuto cestu lze shrnout do jednoho
slova: milovat. Milovat znamená mít
velké srdce, spoluprožívat starosti
lidí z našeho okolí, umět odpouštět a



mít pochopení: obětovat se s Kristem
za duše bližních.“13 Víme, že to
přesahuje naše schopnosti. Proto
znovu a znovu potřebujeme Pána,
aby nám dal srdce podobné tomu
jeho. „Budeme-li milovat jako
Kristus, naučíme se sloužit a budeme
ochotni odhodlaně a s láskou hájit
pravdu (…). Jen když v sobě budeme
prožívat Ježíšův život, budeme ho i
moci předávat druhým, jen tehdy,
když na sobě zakusíme odumření
obilného zrna, když budeme
pracovat v hlubinách země a
přeměňovat ji zevnitř, budeme
schopni ji zúrodňovat.14 Toto je cesta
věrnosti, která, protože je to cesta
lásky, je také cestou štěstí.

Paul Müller

1 F. Ocáriz, dopis 9. 1. 2018, č. 5.

2 Sv. Josemaría, Cesta, č. 774.

3 Sv. Josemaría, Výheň, č. 875.



4 Svatá Tereza z Lisieux, Příběh duše,
kap. 1.

5 Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 114.

6 J. Ratzinger – Benedikt XVI., Ježíš
Nazaretský II. díl.

7 Tamtéž.

8 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 154.

9 Tamtéž, č. 3.

10 Tamtéž, č. 158.

11 Papež František, Apoštolská
exhortace Christus vivit (25. března
2019), č. 277.

12 Viz Benedikt XVI., Apoštolská
exhortace Sacramentum caritatis (22.
února 2007), č. 83.

13 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 158.

14 Tamtéž.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-
velkeho-a-at-je-to-laska-xi-s-kristem-na-

ceste-k-plnosti-lasky/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-xi-s-kristem-na-ceste-k-plnosti-lasky/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-xi-s-kristem-na-ceste-k-plnosti-lasky/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-xi-s-kristem-na-ceste-k-plnosti-lasky/

	Něco velkého, a ať´ je to láska (XI): S Kristem na cestě k plnosti lásky

