
opusdei.org

Něco velkého, a ať je
to láska (VIII):
Otcem a matkou víc
než kdy jindy

Poslání rodičů nespočívá jen v
přijetí dětí, které jim Bůh pošle:
trvá po celý život a jeho
horizontem je nebe.

06.05.2019

K Ježíšovi přistoupila matka Jakuba a
Jana. Má v Ježíše velkou důvěru. Pán
z jejího výrazu vytuší, že ho chce o
něco požádat, a tak se jí přímo zeptá:
„Co si přeješ?“ Ona se nezdržuje



zbytečnými okolky a říká: „Poruč,
aby tito dva moji synové zasedli
jeden po tvé pravici a druhý po tvé
levici v tvém království“ (Mt 20, 21).
Ježíš se nad bouřlivým výlevem této
matky možná pousmál. Její prosbu
později vyslyší způsobem, který
zdaleka předčí její smělé sny.
Poskytne jejím synům příbytek ve
svém srdci a svěří jim nadčasové a
celosvětové poslání.

Církev, která se tehdy teprve rodila,
dnes zažívá nový apoštolský impuls.
Pán ji prostřednictvím posledních
papežů vede cestou „stále
obnovované evangelizace“[1], která
je jedním z hlavních rysů přechodu
od druhého k třetímu tisíciletí.
Rodina v tomto dobrodružství není
pasivním subjektem. Právě naopak.
Rodiče a prarodiče v něm hrají
ústřední roli: stojí v první linii
evangelizace. Rodina je „prvním
místem, kde do našeho života
vstupuje Boží Láska, která zdaleka



přesahuje hranice toho, co my
můžeme udělat nebo neudělat“.[2] V
rodině se učíme modlitby, jejichž
slova pak celý život používáme; v
rodině si děti osvojují způsob, jak
pohlížet na svět, na lidi a na věci.[3]
Domov má vytvářet vhodné
prostředí a dobrou půdu pro to, aby
do ní Bůh mohl zasít své semeno. Ten
pak, kdo uslyší (Boží) slovo a pochopí
ho, přinese plody a vydá stonásobný,
šedesátinásobný nebo třicetinásobný
užitek (srov. Mt 13, 23).

Rodiče svatých

Svatý Josemaría byl mladý kněz,
když mu Pán ukázal nesmírné
panoráma svatosti, kterou mělo Opus
Dei šířit po celém světě. Své poslání
chápal jako úkol, který nestrpěl
odklad, a proto svého duchovního
vůdce žádal, aby mu dovolil
zintenzivnit modlitbu a umrtvování.
Aby svou prosbu obhájil, napsal mu:
„Podívejte, Bůh mne o to žádá a



navíc je třeba, abych byl svatý a také
otcem, učitelem a vůdcem
svatých.“[4] Tato slova lze jistým
způsobem aplikovat i na každou
matku a otce, protože svatost je
opravdová jen tehdy, když je sdílená
a když ozařuje své okolí. Chceme-li
tedy být doopravdy svatí, pak je
třeba, abychom se stali „svatými a
také otci, učiteli a vůdci svatých“.

Svatý Josemaría začal velmi záhy
hovořit o „povolání k manželství“[5].
Věděl, že je to překvapivé slovní
spojení, byl však přesvědčen, že
manželství je skutečnou cestou ke
svatosti a že manželská láska pochází
přímo od Boha. Nebál se také říkat:
„Žehnám této lásce oběma rukama, a
když se mě někdo zeptá, proč říkám
oběma rukama, hned odpovím:
protože nemám čtyři!“[6]

Poslání rodičů nespočívá jen v přijetí
dětí, které jim Bůh pošle: trvá po celý
život a jeho horizontem je nebe. I



když se láska rodičů může někdy
zdát křehká a nedokonalá, je v
rodičích tak hluboce zakořeněná, že
jsou schopni obrovských obětí:
kterákoli matka by si ihned a bez
váhání vyměnila místo se svým
trpícím dítětem, upoutaným na
nemocniční lůžko.

Písmo svaté je plné otců a matek,
kteří byli hrdí na své děti, a
považovali za zvláštní výsadu, že je
jimi Bůh obdaroval. Abrahám a Sára;
matka Mojžíše; Anna, matka
Samuela; matka sedmi bratří
Makabejských; kananejská žena,
která se u Ježíše přimlouvala za svou
dceru; vdova z Naimu; Alžběta a
Zachariáš; a především Panna Maria
a svatý Josef. Jsou to přímluvci, pod
jejichž ochranu můžeme svěřit své
rodiny, aby se staly protagonisty
zrodu nové generace svatých.

Je zjevné, že rodičovství je úzce
spojeno s křížem a bolestí. Dospívání



a růst dětí je zdrojem velké radosti a
potěšení, zároveň však nešetří
(malými a někdy ne tak malými)
problémy: bezesné noci, vzdor v
pubertě, problémy při shánění práce,
volba životního partnera atd.

Zvlášť bolestné je dívat se, jak se děti
vzdalují od církve, nebo dělají
chybná rozhodnutí. Rodiče se je
snažili vychovat ve víře a pokoušeli
se jim ukázat přitažlivost
křesťanského života. Nyní si možná
kladou otázku: Co jsme udělali
špatně? To, že je taková otázka
napadne, je normální, ale neměli by
se jí příliš trápit. Rodiče nesou sice
hlavní odpovědnost za výchovu
svých dětí, nejsou však jediní, kdo na
ně působí. Okolní prostředí může
dětem nabízet jiný způsob chápání
života jako přitažlivější a
přesvědčivější, a také jim může
odcizit svět víry. A pak, děti mají
svou vlastní svobodu. O tom, jakou
cestou půjdou, tedy rozhodují sami.



Někdy se prostě může stát, že se děti
potřebují od všeho trochu
distancovat, aby mohly novýma
očima znovu objevit, co dostaly.
Mezitím je zapotřebí trpělivost:
přijmout je, i když se zmýlily, ujistit
se, že vnímají naši lásku, a netlačit na
ně, aby se nevzdálily ještě víc.
„Častokrát nelze dělat nic jiného než
čekat, modlit se a čekat trpělivě,
něžně, velkodušně a milosrdně.“[7]
Velmi výmluvně v tomto smyslu
působí postava otce z podobenství o
marnotratném synu (srov. Lk 15, 11–
32): otec viděl mnohem dál než syn, a
proto věděl, že musí čekat, i když si
byl synovy chyby vědom.

Přijmout svobodu dospívajících dětí
není pro rodiče v žádném případě
jednoduché natož samozřejmé. I
některá sama o sobě dobrá
rozhodnutí dětí se totiž mohou od
rozhodnutí, která by udělali oni, lišit.
Doposud děti své rodiče pro všechno
potřebovaly, nyní se však zdá, že se z



rodičů stali jen jejich vnější
pozorovatelé. A přece je děti právě
teď potřebují víc než kdy jindy,
jakkoli se to může zdát paradoxní.
Zatímco si děti sami vyšlapávají svou
cestu životem, mohou je rodiče, kteří
je naučili jíst a chodit, doprovázet v
růstu ve svobodě; mohou se stát
jejich učiteli a vůdci.

Učitelé svatých

Učitel je někdo, kdo vyučuje nějakou
vědu, umění nebo řemeslo. Rodiče
jsou mnohdy učiteli, aniž by si toho
byli vědomi. Jakoby osmózou
předávají dětem mnoho věcí, které je
pak provázejí po celý život. Poslání
rodičů spočívá především v tom, že
mají své děti naučit tomu
nejdůležitějšímu umění vůbec:
milovat a být milován. A jednou z
nejtěžších lekcí na této cestě je lekce
svobody.

Rodiče musí dětem nejdříve pomoct
překonat předsudky, které jsou dnes



brány jako samozřejmost. Jedním z
nich je představa, že svoboda
znamená „jednat podle vlastní
libovůle a proti jakýmkoliv
pravidlům“.[8] Avšak skutečnou
výzvou pro rodiče je probudit v
dětech – a trpělivě je přitom vést jako
po nakloněné rovině – zálibu v
dobru: aby v konání dobra neviděly
jen to, co je náročné, ale aby byly
„schopné mít z konání dobra radost“.
[9] Děti během této fáze dospívání ne
vždy ocení vše, čemu je rodiče učí. Je
pravda, že i rodiče se často musí učit
vychovávat své děti lépe; nikdo se
nerodí s tím, že umí být otcem či
matkou. Ale i přes možné nedostatky
ve výchově si děti časem začnou více
vážit toho, co dostaly, jako se stalo i
svatému Josemaríovi s radou, kterou
mu dávala jeho matka: „O mnoho let
později mi došlo, že v jejích slovech
byla hluboká pravda.“[10]

Děti si dříve či později uvědomí, jak
moc je měli rodiče rádi, a až do jaké



míry byli jejich učiteli života. Velice
moudře to vyjadřuje jeden z velkých
spisovatelů 19. století: „Není nic
vznešenějšího a mocnějšího,
zdravějšího a užitečnějšího pro další
život než nějaká krásná vzpomínka,
zejména vzpomínka z dětských let, z
otcovského domu (…) Nashromáždí-li
si člověk mnoho takových
vzpomínek pro svůj další život, bude
spasen na celý život. A i když jen
jediná taková krásná vzpomínka
zůstane nám v srdci, i ta nám může
někdy posloužit k spasení.“[11]
Rodiče ví, že jejich posláním je
zasévat, a proto trpělivě čekají, až
jejich starostlivá péče přinese plody, i
přesto, že se jich třeba nikdy
nedožijí.

Vůdci svatých

Vůdce je někdo, kdo druhé vede, učí
je hledat si cestu a kráčet po ní. Na
to, aby mohl druhé vést, musí sám
znát terén. Dobří učitelé dokážou 



vybavit hlavu vším potřebným a
rozpálit srdce. Zebedeova žena
Salome doprovázela své syny na
cestě za Kristem. Postavila je před
toho, kdo mohl dát jejich životu
smysl a radost, a stála u paty kříže.
Tam se jí podařilo přivézt pouze
Jana. Jakub se však později stal
prvním z apoštolů, kdo pro Ježíše
položil svůj život. Salome byla také v
neděli časně zrána s Magdalénou u
hrobu, kam za ní krátce poté přišel i
Jan.

Každý vůdce občas stojí před
složitými a náročnými kroky. Na
cestě životem to bývá odpověď na
Boží volání. Důležitou součástí
poslání rodičů je doprovázet děti při
rozlišování povolání. Je
pochopitelné, že v nich tento krok
vyvolává obavy, ale správný vůdce
by se jimi neměl nechat zastrašit.
„Strach? Do duše se mi vryla slova ze
čtvrté kapitoly prvního listu sv. Jana: 
Qui autem timet, non est perfectus in



caritate (1 Jan 4,18). Kdo má strach,
neumí milovat. Vy všichni milovat
umíte, proto nemějte strach. Čeho
byste se měli bát? Umíš milovat,
proto neměj strach. Jen do toho!“[12]

Rodičům pochopitelně na ničem
nezáleží tolik, jako na štěstí dětí.
Jenže o tom, jak by to štěstí mělo
vypadat, mívají leckdy svou vlastní
představu. Občas si pro své děti
malují profesionální budoucnost,
která toho se skutečnými vlohami
dětí příliš společného nemá. Jindy si
přejí, aby jejich děti byly dobré, ale
aby to „nepřeháněly“. Uniká jim tak
znepokojující, avšak zásadní
radikálnost evangelia. Je
nevyhnutelné (zvláště, pokud se mu
dostalo kvalitní křesťanské výchovy),
aby „nás každé dítě překvapovalo
plány, které proudí z této svobody,
jež rozbíjí naše schémata, a je dobře,
že se tak děje“.[13]



Rodiče své děti znají velmi dobře:
lépe než kdokoli jiný. Protože pro ně
chtějí jen to nejlepší, kladou si
pochopitelně otázku – a to je dobře –,
zda je jejich životní rozhodnutí učiní
šťastnými, a na jejich budoucnost
hledí s přáním ochraňovat je a
pomáhat jim. Když děti začnou tušit
Boží volání, dostanou rodiče krásný
úkol být prozíravými vůdci. Když
svatý Josemaría mluvil se svým
otcem o svém povolání, řekl mu otec:
„Pořádně si to rozmysli.“ Vzápětí
však dodal: „Já ti v tom bránit
nebudu.“[14] Rodiče se mají snažit
svým dětem pomáhat, aby si ve
svých duchovních rozhodnutích
počínaly realisticky a uvážlivě,
zároveň se však musí naučit
respektovat jejich svobodu a vnímat
působení Boží milosti v jejich
srdcích, aby, ať už úmyslně či
neúmyslně, nestáli Božím plánům v
cestě.



Děti si zase často neuvědomují,
jakým otřesem může pro rodiče
jejich povolání být. Svatý Josemaría
vyprávěl, že svého otce viděl plakat
jen jedinkrát, a to ve chvíli, kdy mu
oznámil, že se chce stát knězem.[15]
Rodiče potřebují značnou dávku
velkorysosti na to, aby mohli své děti
doprovázet po cestě, která vede
jinudy, než si původně představovali.
Není proto divu, že se svých plánů
těžko zříkají. Bůh nežádá rodiče o
žádnou maličkost: jejich velmi
přirozené utrpení se však může s
pomocí Boží stát velmi
nadpřirozeným.

Ostatně, v okamžiku takového otřesu
mohou rodiče myslet na to, že (jak
říkal svatý Josemaría) jejich děti za
své povolání milovat celým srdcem
Boha, vděčí z devadesáti procent jim.
[16] Bůh dobře ví, jakou oběť musí
někdy rodiče přinést, aby rozhodnutí
svého dítěte s láskou a otevřeně
přijali. Nikdo to nedokáže pochopit



lépe než On sám, který obětoval
svého Syna, aby nás spasil.

Přijmou-li rodiče povolání svých dětí
velkoryse, aniž by si je nárokovali
pro sebe, přivolávají tím na mnohé
lidi bohaté požehnání z nebe. Ve
skutečnosti se tento příběh po staletí
neustále opakuje. Když Ježíš povolal
Jakuba a Jana a vyzval je, aby všeho
nechali, spravovali zrovna se svým
otcem sítě. Zebedeus jim, ač možná
nerad, dovolil odejít, a dál
pokračoval v práci. Je možné, že mu
nějakou dobu trvalo, než pochopil, že
do jeho rodiny vstoupil sám Bůh.
Nakonec se jistě velmi radoval, když
viděl, jak se jeho synové šťastně
pouštějí do nového rybolovu na
apoštolském moři bez břehů.

Potřební víc než kdy jindy

Když dítě činí ve svém životě nějaké
důležité rozhodnutí, potřebuje své
rodiče víc než kdy jindy. Rodiče
dokážou u svých dětí mnohdy i na



dálku zachytit náznaky smutku nebo
vycítit skutečnou radost. Mohou jim
proto poskytnout nenahraditelnou
pomoc v tom, aby byly šťastné a
věrné. Aby se mohli svého nového
úkolu správně zhostit, měli by
nejprve přijmout dar, který dostali. V
Boží přítomnosti mohou přijít na to,
že „není obětí pro rodiče, když po
nich Bůh žádá jejich děti; ani pro ty,
které Pán povolává, aby ho
následovali. Je to naopak nesmírná
čest, velká a svatá hrdost, důkaz
obliby a mimořádné lásky, kterou
Bůh projevil v určitém okamžiku, na
niž ale pomýšlel už po celou
věčnost“.[17] To oni umožnili svým
dětem objevit povolání, které je
jakýmsi pokračováním daru života.
Proto jim svatý Josemaría říkal:
„Blahopřeji vám. Ježíš si pro sebe (a
jen pro sebe) vzal kus, velký kus,
vašeho srdce!“[18]

Také přímluva rodičů u Pána má
velký význam. Vždyť jen kolik



příkladů tohoto orodování
nalezneme v Bibli a v historii!
Nejznámějším příkladem je nejspíš
svatá Monika, která se vytrvale a s
důvěrou modlila za obrácení svého
syna Augustina. Podobných případů
je nespočetně. Za každým povoláním
„je vždycky něčí mocná a intenzivní
modlitba: babičky, dědečka, matky,
otce, společenství… (…) Povolání se
rodí v modlitbě a z modlitby, a pouze
v modlitbě se mohou uchovat a nést
plody“.[19] To, jestli dotyčná osoba
vytrvá na započaté cestě až do konce,
závisí ve značné míře i na
modlitbách těch, kteří ji mají
nejraději.

Vedle modlitby je zapotřebí blízkost.
Když děti vidí, že se rodiče zapojují
do jejich nového poslání, jsou tím
posilovány ve věrnosti. Mnohdy se
rodiče hlasitě (i když beze slov)
dožadují toho, aby jim mohli
pomáhat. Chtějí okusit štěstí svého
dítěte, kráčejícího cestou



odevzdanosti, potřebují hmatatelně
cítit plodnost jeho života. Jindy to
budou samy děti, kdo rodiče s láskou,
formou rady, pomoci či modlitby
poprosí, aby odevzdali (Pánu) svůj
život. Existuje mnoho případů, kdy
otec nebo matka zaslechli volání ke
svatosti díky povolání svých dětí.

Nelze říci, kolik plodů vydal život a
odevzdanost apoštolů Jakuba a Jana.
Co však říci lze, je, že tyto dva sloupy
církve vděčí za své povolání z velké
části svým rodičům. Svatý Jakub
donesl Boží Lásku až na kraj světa a
Jan ji hlásal slovy, která tvoří snad
nejkrásnější stránky, jaké kdy o ní
byly napsány. My všichni, kdo jsme
dostali víru díky jejich odevzdanosti,
můžeme být hluboce vděčni
Zebedeovi a Salomé, manželskému
páru od Galiljeského moře. Na jejich
jména a na jména obou apoštolů se
nikdy nezapomene.



„Vezměte a jezte z toho všichni: toto
je moje tělo, které se za vás
vydává.“[20] Rodiče, kteří milují
Boha a kteří viděli, jak se mu jejich
dítě zcela odevzdalo, výjimečným
způsobem rozumí Pánovým slovům
při proměňování během mše. Jistým
způsobem je prožívají i ve svém
životě. Odevzdali své dítě, aby ostatní
měli pokrm, aby ostatní žili. Jejich
děti tak určitým způsobem znásobují
jejich mateřství a otcovství. Svým
novým ano se rodiče připojují k dílu
spásy, které začalo v jednom prostém
příbytku v Mariině ano, a bylo
dovršeno v Ježíšově ano v jeho
umučení.

Diego Zalbidea

[1] Sv. Pavel VI., ap. exh. Evangelii
nuntiandi (8–XII–1979), č. 82. Srov.
též sv. Jan Pavel II., ap. list Novo



millennio ineunte (6–I–2001), č. 40;
Benedikt XVI., Homilie při zahájení
biskupské synody o nové
evangelizaci, 7–X–2012; František, ap.
exh. Evangelii gaudium (24–XI–2013),
č. 27.

[2] F. Ocáriz, Dopis 4–VIII–2017.

[3] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 1666.

[4] Sv. Josemaría, Apuntes íntimos, č.
1725, cit. v Andrés Vázquez de Prada,
Zakladatel Opus Dei, sv. I.

[5] Sv. Josemaría, Cesta, č. 27.

[6] Sv. Josemaría, Boží přátelé, č. 184.

[7] František, Generální audience, 4–
II–2015.

[8] F. Ocáriz, Pastýřský list, 9–I–2018,
č. 5.



[9] J. Diéguez, Llegar a la persona en
su integridad: el papel de los afectos
(I), opusdei.org

[10] Sv. Josemaría, poznámky z
rodinného setkání, 17–II–1958, cit. v
S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, s. 20.

[11] Dostojevski, F. Bratři
Karamazovi, doslov.

[12] Sv. Josemaría, poznámky ze
setkání s mladými lidmi, listopad
1972. Citováno v: Dos meses de
Catequesis, 1972, sv. 1, s. 416 (AGP,
biblioteca, P04).

[13] František, ap. exh. Amoris
laetitia (19–III–2016), č. 262. Sv.
Josemaría to takto humorně
vykresloval: „Sotva se klouček
narodí, už matinka přemýšlí o tom,
jak ho ožení s dívenkou X, a o tom, co
budou dělat. Tatíček přemýšlí o tom,



jakou profesionální dráhu svému
synovi vybere, a v čem bude syn
podnikat. Oba dva mu vysní růžovou
budoucnost. Protože jsou rodiče lidé,
vyroste z chlapce chytrý a hodný
člověk. Jednoho krásného dne
rodičům řekne: ‚Vaše růžové plány
mne nezajímají‘ a hned je oheň na
střeše.“ (Poznámky ze setkání s
rodinami, 4–XI–1972, v Hogares
luminosos y alegres, s. 155 [AGP,
biblioteca, P11].

[14] A. Sastre, TIempo de caminar,
Rialp, Madrid 1989, s. 52.

[15] Srov. A. Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei, sv. I.

[16] Srov. Sv. Josemaría, Rozhovory,
č. 104.

[17] Sv. Josemaría, Výheň, č. 18.

[18] Slova sv. Josemaríi adresovaná
rodinám, 22–X–1960. V: A. Rodríguez



Pedrazuela, Un mar sin orillas, Rialp,
Madrid 1999, s. 348.

[19] František, Regina coeli, 21–IV–
2013.

[20] Římský misál, Eucharistická
modlitba.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-

velkeho-a-at-je-to-laska-viii-otcem-a-
matkou-vic-nez-kdy-jindy/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-viii-otcem-a-matkou-vic-nez-kdy-jindy/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-viii-otcem-a-matkou-vic-nez-kdy-jindy/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-viii-otcem-a-matkou-vic-nez-kdy-jindy/

	Něco velkého, a ať je to láska (VIII): Otcem a matkou víc než kdy jindy

