
opusdei.org

Něco velkého, a ať je
to láska (VII):
Povolání k
manželství

Bůh žehná normálnímu
rodinnému životu a chce být
jeho součástí. Procházka
knihou Tobiáš nám může
pomoci takový život znovu
objevit.

25.04.2019

Něco velkého a ať je to láska (VII):
Povolání k manželství



„Krása povolání založit křesťanskou
rodinu se sebou nese výzvu ke
svatosti, která není druhořadá, ale
prvořadá.“

Když svatý Josemaría před téměř sto
lety poprvé začal mluvit o povolání k
manželství, spojování těchto dvou
pojmů lidi vyvádělo z míry, ne-li je
dokonce rozesmávalo; bylo to, jako
kdyby se mluvilo o ptáku bez křídel
nebo o hranatém kole. „Směješ se,
protože ti říkám, že máš ‚povolání k
manželství‘? —Ano, máš ho:
povolání.“1 V tehdejší mentalitě, a
někdy i dnes, „mít povolání“
znamenalo opustit to, co je v životě
běžné, aby bylo možné sloužit Bohu a
církvi. A pro většinu lidí je normální
mít rodinu, děti, domov, zaměstnání,
nákupy, účty, pračky, zbytky v
lednici....

Tento výčet, stejně rozmanitý a
nepředvídatelný jako život sám,
nejenže zapadá do „hranatého kola“



povolání k manželství, ale nachází v
něm své nejlepší vyjádření. Pohled
na „manželství jako skutečné Boží
povolání“2 vychází přímo z
přesvědčení, že Bůh žehná
normálnosti rodinného života a chce
v něm „přebývat“. „Ty jsi ten Svatý,
jenž trůní obklopen chválami
Izraele“ říká žalm, který se Ježíš
modlil na kříži (Ž 22,4). Bůh, Svatý,
chce žít uprostřed nejnormálnějšího
života rodin. Životy, které jsou
povolány k tomu, aby se skrze
náklonnost v nich projevovanou
staly chválou Jemu: aby se staly
„nebem“, a to navzdory všem
nevyhnutelným nedostatkům tohoto
provizorního místa, kterým je náš
pozemský život.

Šťastnou cestu

Ten mladý muž se při slovech
„povolání k manželství“ zasmál, ale
zároveň se zamyslel. A dostal i jednu
konkrétní radu: „Svěř se pod



ochranu svatého Rafaela, aby tě vedl
v čistotě až do konce cesty, tak jako
Tobiáše.”3 Svatý Josemaría zde
odkazuje na jediný biblický příběh o
tomto archandělovi, k němuž choval
zvláštní náklonnost, a to natolik, že
velmi brzy svěřil svatému Rafaelovi
svůj apoštolát mezi mladými lidmi.4

„Kniha Tobiáš je okouzlující,“ řekl
jednou.5 Ačkoli je celá kniha
vyprávěním o cestě, umožňuje nám
hluboce se ponořit do života dvou
domovů a být svědky zrodu třetího.
Atmosféra domova je obsažena i v
samotné cestě, a to v drobném
detailu, kterého si umělci v průběhu
staletí neopomněli všimnout. Tato
kniha je jediným místem v Písmu,
kde se setkáváme s domácím psem,
který Tobiáše a svatého Rafaela
doprovází po celou dobu jejich cesty
(srov. Tob 6,1; 11,4).

Když se Tobiáš chystá odejít, otec mu
požehná těmito slovy: Bůh, který je v



nebesích, ať vás tam ochrání a
přivede vás opět ve zdraví ke mně,
jeho anděl ať vás provází svou
ochranou (Tob 5,17). Tato slova
parafrázoval svatý Josemaría, když
uděloval požehnání těm, kteří se
chystali na cestu: „ať tě Bůh
doprovází na tvé cestě, ať jeho Anděl
jde s Tebou.“6 A pravá cesta, ta
nejrozhodnější, je cesta života, kdy se
muž a žena vzájemně odevzdávají
jeden druhému v manželství a
odpovídají tak na Boží sen, který
sahá až k počátkům světa.7 Je tedy
velmi důležité pomáhat mladým
lidem objevovat a po mnoha letech
putování znovu objevovat „jak
krásné je mít povolání k manželství a
vytvářet křesťanskou rodinu.“8:
povolání ke svatosti, které není
druhořadé, ale prvořadé.

Kdy život skutečně začíná

Povolání člověka se rodí z
jednoduchého objevu, který s sebou



nese mnoho důsledků: z přesvědčení,
že smysl, pravdu našeho života
nenajdeme v životě pro sebe, pro své
vlastní starosti, ale pro druhé.
Objevujeme, že jsme ve svém životě
obdrželi hodně lásky a že jsme
povoláni dělat totéž: dávat lásku.
Jedině tak člověk skutečně nalezne
sám sebe. Dávat lásku, a to nejen ve
volných chvílích, abychom uklidnili
své svědomí, ale tak, aby se láska
stala ústředním cílem našeho života,
těžištěm všech našich ostatních
starostí.

Před sňatkem se Sárou i po něm
dostává mladík Tobiáš v tomto
ohledu několik rad s apelem na to, co
je v něm nejušlechtilejší. Jeho otec
Tóbita, který ho posílá na cestu, aby
získal peníze pro jejich budoucnost
(srov. Tob 4,2), mu chce nejprve
předat své nejdůležitější dědictví, to,
čeho si ve svém životě nejvíce vážil.
„Řádně mě pohřbi! Cti svou matku a
neopouštěj ji po všechny dny jejího



života. Dělej, co se jí líbí, a ničím
nezarmucuj jejího ducha… Po
všechny své dny, synu, měj na paměti
Hospodina. Nehřeš a nepřestupuj
jeho přikázání. Jednej spravedlivě po
všechny dny svého života a nechoď
po cestách nepravosti… Neodvracej
svou tvář od žádného chudáka, aby
se neodvrátila Boží tvář od tebe.
Prokazuj milosrdenství podle toho,
jak hodně máš; máš-li málo, neboj se
prokazovat milosrdenství i z mála….
V každé době dobrořeč Hospodinu,
svému Bohu, a vypros si od něho, aby
tvé cesty byly přímé a všechny tvé
stezky a záměry se zdařily. (Tob
4,3-19).

O několik týdnů později se Tobiáš,
který se nedávno oženil, chystá na
zpáteční cestu do domu svých rodičů
a jeho nová tchyně Adna ho při
rozloučení žádá: „Chlapče a
milovaný bratře, kéž tě Hospodin
přivede zpět, abych viděla dítky tvé a
své dcery Sáry, dokud jsem živa,



dříve, než umřu. Před tváří
Hospodinovou svěřuji ti do péče svou
dceru, nezarmucuj ji po všechny dny
svého života“ (Tob 10,12). Bůh
povolává manžele, aby se navzájem
chránili, starali se jeden o druhého,
sdíleli vzájemně své životy: odtud
pramení tajemství jejich osobního
naplnění, které proto nikdy nemůže
být pouze seberealizací. Nejhlubším
smyslem života je dávat život. To
vidíme v Ježíšově životě: Já jsem
přišel, aby měli život a měli ho v
hojnosti (Jan 10,10). Tak žili také
svatý Josef a Panna Maria, s
nejpokornější, nejněžnější a
nejjemnější láskou, jakou kdy tento
svět viděl, starali se jeden o druhého,
a především se starali o Život, který
se stal tělem. A právě tak chce Bůh,
aby žili jeho učedníci, abychom
všude, kde jsme, vyzařovali jeho
radost, jeho dychtivost po životě. To
je jádro smyslu našeho křesťanského
poslání.



„Nedostatek lásky a úsměvu
proměnil naše města v pouště. Tolik
zábavy, tolik věcí k trávení času, k
rozesmávání, ale chybí láska. Úsměv
rodiny může tuto poušť našich měst
překonat. To je vítězství rodinné
lásky. Žádné ekonomické a politické
inženýrství nemůže nahradit tento
přínos rodin. Projekt Babel staví
mrakodrapy bez života. Duch Boží
místo toho činí poušť plodnou (srov.
Iz 32,15)“.9

Nejhlubším smyslem života je dávat
život. Tento objev, k němuž lze
dospět i v dospívání, ale někdy se k
němu dospěje až v pozdním věku,
znamená skutečný přechod od
dětství k lidské zralosti. Mohli
bychom říci, že teprve tehdy člověk
začíná být skutečně člověkem: že
teprve tehdy začíná skutečný život.
Neboť „mít velké sny je znakem
života; milovat, to je to, co život
znamená. Milovat až do té míry, že je
člověk schopen se obětovat pro



milovaného. Být schopen
zapomenout na sebe, to znamená být
sám sebou; být schopen pro něco
zemřít, to znamená žít. Člověk, který
myslí jen na sebe, je nikým, je
prázdný; jen člověk, který dokáže
zapomenout na sebe, který se dokáže
darovat, který dokáže jedním slovem
milovat, je živý.“10

Co vše obsahuje „ano“

V tomto světle vidíme, jak daleko je
povolání k manželství od něčeho
„pro vlastní uspokojení nebo jako by
to byl pouhý prostředek k sobeckému
zdokonalení vlastní osobnosti“11.
Jistě, naše osobnost se skutečně
rozvíjí teprve tehdy, když jsme
schopni darovat se druhému
člověku. Život v manželství je také
zdrojem mnoha uspokojení a radostí;
nikdo však nepřehlédne, že s sebou
přináší také problémy, nároky, svody.
Jak snadné je však hledat únik před
touto méně přitažlivou tváří lásky.



Zde si můžeme vzpomenout na to,
jak pečlivě se některé svatební oslavy
plánují, nešetří se na nich a dělá se
vše pro to, aby byly
nezapomenutelným zážitkem
hodným společenského postavení
rodiny. Pak ale přichází realita
každodenního života, rozčarování,
které může nastat po několika
měsících nebo letech, když se
setkáme s nedokonalostmi rodinného
života: když se objeví problémy, když
člověk jasněji vidí nedostatky
manžela nebo manželky a je obtížné
spolu mluvit, naslouchat jeden
druhému, zacelit otevřené rány,
projevit si náklonnost. Pak člověk
může začít ztrácet ze zřetele, že
manželství je „skutečné Boží
povolání“, které od manželů žádá,
aby se skutečně darovali jako otec,
matka, manžel, manželka…s
povoláním. A to by bylo skutečně
nešťastné: rodina, kterou Bůh chtěl,
aby byla šťastná, a to i uprostřed
těžkostí a obtíží, a která nakonec



sejde z cesty a spokojí se s tím, že se
pouze „snášejí“.

V den, kdy muž a žena uzavírají
manželství, odpovídají „ano“ na
otázku, zda se milují. Ale skutečnou
odpověď dává až jejich vlastní život:
ukovaný v pomalém ohni „navždy“
jejich vzájemného „ano“. „Na
nejdůležitější otázky člověk vždy
odpovídá celým svým životem.
Nezáleží na tom, co člověk říká, jaká
slova používá. Odpověď nakonec
vychází z činů, které člověk ve svém
životě vykoná. Kdo jsi? Co skutečně
chceš? Odpověď vychází pouze z
celého života člověka.“12 A toto „ano“
celého života, které se každý den
znovu a znovu stává skutečností, je
stále hlubší a autentičtější.
Nevyhnutelná naivita, která
poznamenává začátek manželského
života, se mění v nevinnost
naplněnou světlem, bez jakéhokoli
cynismu: v „ano, drahá“, které nyní
ví, ale také miluje.



Nesmírná hloubka tohoto „ano“,
které je neodvolatelné, má-li být
láska opravdová, je také důvodem,
proč církev ve svém učení o době
zasnoubení a otevřenosti manželů
životu stále jde proti proudu. Ačkoli
tento postoj vede k obvinění z
neosvícenosti a tvrdosti, trpělivě na
něm trvá, protože ví, že ji Bůh volá,
aby chránila pravdu o lidské lásce,
zvláště v jejím „rodném místě“13.
Církev přitom nehájí abstraktní
pravdu, pravidlo jakoby z příručky.
Spíše chrání pravdu konkrétních
životů, rodin; chrání lidské vztahy
před skutečnou smrtelnou nemocí:
před jedem, který se nenápadně
propracovává dovnitř, oděn zprvu
jako romantika a triumf, až je náhle
odhalen, třeba až po řadě let, jako to,
čím ve skutečnosti je: sobectvím,
které může každého z manželů
uvěznit v sobě samém.

Je pravda, že v člověku, který se
rozhoduje, je patrná velkorysost a



radost ze života: „Budu si užívat
všeho, co mi mé tělo může dát, a
podělím se o to s kýmkoli, kdo se ke
mně chce připojit.“ V tomto přístupu
k životu můžeme slyšet jasnou
ozvěnu z prvních kapitol knihy
Genesis: Mládí je tak chutné ovoce...
proč ho neochutnat naplno? Proč mě
chce Bůh o tuto sladkost připravit?
(srov. Gn 3,2.6). Dnešní mladí lidé,
kteří se snaží vést křesťanský život,
pociťují stejnou přitažlivost, ale vidí,
že je to jen přelud, a chtějí hlouběji
uchopit pravdu. Svým úsilím
zachovat si čistou lásku nebo znovu
získat nevinnost, pokud ji snad
ztratili, se připravují na to, aby mohli
milovat, aniž by druhého člověka
„vlastnili“, aniž by ho „konzumovali“.

Tak či onak se ptají sami sebe: s kým
budu sdílet tuto dychtivost po životě,
kterou v sobě cítím? Je to opravdu
ten pravý člověk? Budeme se
skutečně milovat, nebo po sobě
budeme pouze toužit? Vědí, že se



svým tělem dají také své srdce, svou
osobu, svou svobodu. Vědí, že to vše
se skutečně vejde jen do „ano
navždy“; a vědí, že oni i každý člověk
jsou hodni „ano bez podmínek“.
Pokud toto rozhodnutí chybí, nejsou
připraveni tento dar učinit, ani druzí
jej přijmout; je to dar, který by je
zanechal uvnitř prázdné, i když to
možná zjistí až s odstupem času.

Stejná „logika“ je základem povolání
těch, kdo žijí v celibátu a chtějí
milovat Boha i svým tělem, protože
mu ho den co den dávají. Ano,
manželství a celibát se vzájemně
osvětlují a potřebují, protože obojí
vyjadřuje bezpodmínečnou lásku,
kterou lze pochopit jen v Božím
světle, z obrazu sebe sama, který do
nás Bůh vložil a díky němuž vidíme
sebe jako dar, vidíme druhé jako dar
a uvědomujeme si, že jsme povoláni
darovat život: svým rodičům, dětem,
vnoučatům...všem.



Když Ježíš odhaluje tento hluboký
smysl lásky, jsou jeho učedníci tak
zmateni, že jim musí říct: Ne všichni
pochopí to slovo; jen ti, kterým je to
dáno (Mt 19,11). Mladí lidé a rodiče,
kteří se snaží vést křesťanský život,
by si měli uvědomit, že ačkoli se
občas mohou setkat s nepochopením
druhých, v hloubi duše je mnoho lidí
obdivuje, i když někdy nedokážou
přesně vyjádřit proč. Obdivují je
proto, že svou upřímnou láskou
dávají jasně najevo radost a svobodu
Boží lásky, touhu, kterou každý muž
a každá žena chová hluboko ve svém
srdci, „vzdechy, které nelze
vyjádřit,“ (Řím 8,26).

Srdce, které nechce trpět

Jméno Rafael znamená „Bůh
uzdravuje“. Znamená, že Bůh bdí
nad každým člověkem a stará se o
něj. Archandělův zásah do života
Tóbity, Anny, Tobiáše a Sáry je
viditelným vyjádřením skutečnosti,



kterou možná často ztrácíme ze
zřetele: Boží ochrannou péči o
rodiny, důležitost, kterou přikládá
jejich úspěchu a štěstí (srov. Tob
12,11-15). Bůh nám chce být
nablízku, i když mu to někdy
odmítáme dovolit, protože o jeho
blízkost ve skutečnosti nestojíme. V
příběhu o marnotratném synovi,
který odešel do daleké země (Lk
15,13), můžeme vidět nejen
konkrétní lidi, ale i celé společnosti a
kultury: svět, který se vzdaluje od
Boha, a stává se tak nepřátelským
místem, kde mnohé rodiny trpí a
někdy ztroskotávají. Navzdory
všemu se Bůh, podobně jako otec v
podobenství, nikdy neunaví čekáním
a vždy si najde způsob, jak být
přítomen v těchto někdy tragických
skutečnostech, a vyhledává každého
člověka, i když je třeba vyléčit mnohé
rány.

Kniha Tobiáš nám také ukazuje, že
Boží blízkost a starost o rodiny



neznamená, že jsme ušetřeni všech
obtíží, ať už vnitřních nebo vnějších.
Tóbit je například spravedlivý muž,
dokonce hrdina, a přesto Bůh
dopustí, aby oslepl (srov. Tob 2,10).
Jeho žena se v důsledku toho musí
snažit najít příjem pro rodinu a
jednoho dne spolu s platem dostane i
dítě. Tóbit, možná ve špatné náladě
kvůli své slepotě, si myslí, že jeho
žena dítě ukradla, a neúmyslně
způsobí v rodině rozruch. Jak
vypráví sám Tóbit: Ale já jsem jí
nevěřil a řekl jsem jí, aby ho vrátila
majitelům, a zarděl jsem se za ni.
Ona mi pak odpověděla: „Kam se
poděly tvé skutky milosrdenství?
Kam se podělo tvé spravedlivé
jednání? Teď se ukázalo, co jsi
zač!“ (Tob 2,14) Tváří v tvář této
kruté odpovědi je Tóbit naplněn
zármutkem, začne plakat a modlit se
a prosí Boha, aby si ho vzal k sobě
(srov. Tob 3,1-6).



Přesto Tóbit dělá vše pro to, aby byla
jeho žena šťastná, i když se mu to ne
vždy daří. Tak například když je
Tobiáš již na cestě domů, nyní šťastně
ženatý a s penězi, které po něm otec
chtěl, aby získal zpět, jeho matka
Anna, která byla od samého počátku
proti tomu, aby se Tobiáš vydal na
cestu, se obává nejhoršího: „Běda mi,
mé dítě, že jsem tě, světlo svých očí,
nechala jít.“ Tóbit, který je také
ustaraný, se ji snaží uklidnit:
„Nermuť se kvůli němu, sestro, brzo
tu bude!“. Anna mu odpovídá: „Nech
mě být a neklamej mě! Mé dítě
zahynulo.“ Ale s nedůsledným
mateřským srdcem tajně dál doufá v
jeho návrat: Vyběhla a pozorovala
cestu, po níž odešel její syn. Činila tak
denně. Nikomu neuvěřila. Když
zapadlo slunce, vcházela do domu,
naříkala a plakala celou noc a
nemohla spát. (Tob 10,1-7).

Je dojemné sledovat, jak se v
průběhu staletí každodenní



problémy rodin příliš nezměnily.
Nedorozumění, selhání v
komunikaci, starosti o děti... „Ale kdo
si myslí, že všechny tyto potíže
znamenají už konec lásky a radosti,
má o manželství a o lidské lásce
ubohou představu.“14 Počáteční
proces zamilovanosti – který dodává
sílu potřebnou k tomu, abychom
mohli snít o založení rodiny – má
tendenci překrýt nedostatky druhé
osoby. Stačí však několik týdnů
života pod jednou střechou, aby si
člověk uvědomil, že nikdo nepřichází
do svatebního dne dokonalý, a proto
musí být manželský život pro oba
manžele cestou neustálého obrácení
a spolupráce v týmu. Dokud si
manželé budou každý den dávat
novou příležitost, jejich srdce budou
každým dnem krásnější, i když
některá omezení budou stále
přetrvávat, a dokonce vykrystalizují.

Jedna stará píseň říká: „Srdce, které
nechce trpět, stráví celý život bez



lásky.“15 C. S. Lewis v této souvislosti
napsal: „Milovat vůbec znamená být
zranitelný. Milujte cokoli a vaše srdce
bude jistě zkrouceno a možná i
zlomeno. Chcete-li mít jistotu, že si
ho zachováte neporušené, nesmíte
své srdce dát nikomu, ani zvířeti.
Pečlivě ho obalte koníčky a drobným
přepychem, vyhýbejte se všem
pletkám, bezpečně ho zamkněte do
rakve či rakvičky svého sobectví.“16

Jistě, novomanželé se nesetkávají se
stejným nebezpečím jako Tobiáš a
Sára, kteří musí být připraveni čelit
nebezpečí smrti o svatební noci, a to
zlovůlí zlého ducha (srov. Tob
6,14-15; 7,11). Ďábel sobectví –
smrtelný nepřítel – však neustále
ohrožuje všechny rodiny, přičemž
pokušení „dělat hory“ z
„nepodstatných drobných třenic,
které by sobectví mohlo neúměrně
zvětšit“17, vykrystalizovalo.

Proto je důležité, aby manželé
mluvili jasně, i když jde o těžká



témata, a neschovávali se postupně
za vysokou zdí: musí znovu a znovu
budovat city, které umožňují lásku.
Svatý Josemaría řekl, že „Ale když se
spory nevyskytují příliš často, mohou
i ony být projevem lásky a jsou skoro
nutné.“18 Voda musí volně proudit,
protože pokud začne stagnovat,
začne se pokrývat řasami. Proto je
také velmi důležité, aby si rodiče
„udělali čas, aby byli se svými dětmi
hodně spolu a mluvili s nimi. Děti
jsou nejdůležitější; důležitější než
obchod, práce, odpočinek. Je dobré,
když jim rodiče při těchto
rozhovorech pozorně naslouchají,
snaží se je pochopit, uznat kus
pravdy –nebo celou pravdu –, která je
obsažena v jejich rebeliích.“19

Nejdůležitější je, aby manželé mluvili
s Bohem a prosili ho, aby jim dal své
světlo: Světlem pro mé nohy je tvé
slovo, osvěcuje moji stezku (Ž
119,105). Ačkoli se v knize Tobiáš
nikdy nedozvídáme o neshodách



mezi Tobiášem a Sárou, můžeme si je
snadno představit, stejně jako mezi
Tóbitem a Annou, a jako ve všech
rodinách. Můžeme si je však také
představit úzce spojené až do konce
jejich života, protože vidíme, jak
jejich manželství posiluje důvěrné
spojení s Bohem: „Požehnaný jsi,
Bože našich otců, a požehnané tvé
jméno po všechny věky a pokolení.
Ať ti dobrořečí nebesa a všechno tvé
stvoření po všechny věky“, modlí se
Tobiáš o svatební noci. „Přikaž,
abych došel smilování, já i ona, a
abychom se společně dožili
stáří“ (Tob 8,5.7).

Svatý Jan Pavel II., „papež rodiny“,20

jednou přirovnal manželskou lásku v
Písni písní k lásce mezi Tobiášem a
Sárou. „Manželé v Písni písní si
vroucími slovy vyznávají svou
lidskou lásku. Novomanželé v knize



Tóbita prosí Boha, aby byli schopni
odpovědět na lásku.“21 Spojením
těchto dvou popisů manželské lásky
chtěl nastolit otázku: který z nich ji
lépe odráží. Odpověď je snadná: oba.
V den, kdy dvě srdce najdou jedno
druhé, jejich povolání získává svěží a
mladistvou tvář, podobně jako
manželé v Písni. Tato tvář však
znovu získává svou mladistvost
pokaždé, když po celý život oba dva
znovu přijímají své povolání
odpovídat na lásku. A pak, ano, se
tato láska stává silnou jako smrt.22

Carlos Ayxelà

1 Sv. Josemaría, Cesta, č. 27.

2 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 30.
Tamtéž. 22-30, obsahující homílii
„Manželství: křesťanské povolání“.

3 Cesta, č. 27. Taktéž č. 360.

4 Sv. Josemaría, Apuntes íntimos, č.
1697 (10. října 1932), Andres Vázquez



de Prada, The Founder of Opus Dei,
Vol. 1, Scepter Publishers, Princeton,
2001, s. 392 (volný překlad).

5 Sv. Josemaría, poznámky z
rozjímání, 12. říjen 1947, in While He
Spoke to Us on the Way, s. 31 (volný
překlad).

6 Tamtéž. „Tuto formuli jsem zvolil
jako požehnání na cestu a přidal
jsem k ní vzývání Panny Marie: Beata
Maria intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum [‚Na přímluvu
Panny Marie ať se vám cesta vydaří,
ať je Pán na vaší cestě a jeho anděl ať
jde s vámi.‘].”

7 Svatý Jan Pavel II. nazval
manželství „prvotní svátostí" (srov.
generální audience 20. října 1982 a
23. května 1984).

8 Fernando Ocáriz, Pastýřský list, 14.
února 2017, č. 25.



9 František, generální audience, 2.
září 2015.

10 Joan Maragall, „Elogio del vivir”
Vida escrita, Madrid, Aguilar, 1959, s.
105 (volný překlad).

11 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 42.

12 Sandor Marai, El último
encuentro, Salamandra, Barcelona,
2007, s. 107 (volný překlad).

13 Fernando Ocáriz, Pastýřský list, 4.
června 2017.

14 Jít s Kristem, č. 24.

15 „A los árboles altos,” populární
píseň, na kterou odkazuje sv.
Josemaría v Cestě, č. 145.

16 C.S. Lewis, The Four Loves,
kapitola 6 (volný překlad).

17 Jít s Kristem, č. 23.

18 Tamtéž, č. 26.



19 Tamtéž, č. 27.

20 František, homilie ze svatořečení,
27. dubna 2014.

21 Svatý Jan Pavel II., generální
audience, 27. června 1984 (volný
překlad).

22 Tamtéž a Pís 8,6.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-
velkeho-a-at-je-to-laska-vii-povolani-k-

manzelstvi/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-vii-povolani-k-manzelstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-vii-povolani-k-manzelstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-vii-povolani-k-manzelstvi/

	Něco velkého, a ať je to láska (VII): Povolání k manželství

