
opusdei.org

Něco velkého, a ať je
to láska (IV): Jak se
pozná povolání?

Příběhů povolání je tolik, kolik
je lidí. V tomto redakčním
článku předkládáme některé z
nejčastějších mezníků na cestě,
na níž může člověk poznat své
povolání.

21.02.2019

Nad Judskem zašlo slunce. Za
Ježíšem přichází zneklidněný
Nikodém. Hledá odpověď na otázky,
jež mu víří hlavou. Plamen lampy



vrhá ostré stíny na tváře obou mužů,
kteří spolu šeptem vedou tajuplný
rozhovor. Odpovědi, které
Nazaretský dává na jeho otázky,
Nikodéma matou. Ježíš ho
upozorňuje: „Vítr vane, kam chce;
slyšíš, jak hučí, ale nevíš, odkud
přichází a kam jde. Tak je to s
každým, kdo se narodil z
Ducha.“ (Jan 3,8) Povolání, každé
povolání, je tajemství, a jeho
objevení je dar Ducha svatého.

V knize Přísloví se praví: „Tyto tři
věci mám za podivuhodné a čtyři
nemohu pochopit: cestu orla po nebi,
cestu hada po skále, cestu lodi v srdci
moře a cestu muže při dívce.“ (Př
30,18–19) Kdo, nepomůže-li mu
přitom Bůh, může sledovat stopu
milosti v duši, určovat její záměry a
odhalovat smysl a úděl života? Kdo,
není-li veden dary Ducha svatého,
může vědět, „odkud pochází a kam
jde“ ten Boží hlas v duši, často
slyšitelný v podobě tužeb, nejistot,



předtuch a slibů? Na něco takového
naprosto nestačíme. Proto, máme-li
rozeznat své povolání, potřebujeme
především pokoru, tzn. pokleknout
před nevysvětlitelným a otevřít srdce
působení Ducha svatého, který nás
vždy může něčím překvapit.

Kdo hledá své povolání nebo v tom
pomáhá jiným, tedy nemůže
„používat předem připravené poučky
či strnulé metody a pravidla“.[1] To
by bylo jako pokoušet se „svazovat
vždy jedinečné působení Ducha
svatého,“[2] který vane, kam chce.
Kardinála Ratzingera se při jedné
příležitosti zeptali: „Kolik cest k Bohu
existuje?“ Na to on s odzbrojující
prostotou odpověděl: „Tolik, kolik je
lidí.“[3] Je tolik příběhů povolání,
kolik je lidí. Na těchto stránkách si
ukážeme některé z nejčastějších
mezníků na cestě, na níž může
člověk poznat své povolání.

Neklid srdce



Nikodém cítí v srdci neklid. Slyšel
Ježíše kázat, a byl jím dojat. Některá
z Ježíšových poučení ho však
pohoršila. Viděl na vlastní oči jeho
zázraky a žasl nad nimi, to ano, ale
zneklidnila ho moc, s níž Ježíš vyhnal
obchodníky z chrámu, který nazval
„domem mého Otce.“ (srov. Jan 2,16)
Kdo se to odvažuje takto mluvit?
Stěží v sobě dokáže zadržet skrytou
naději: Že by to byl Mesiáš? Přesto je
však stále pln nejistoty a
pochybností. I když hledá odpověď
na své otázky, nedokáže se
rozhodnout následovat Ježíše
veřejně, a přijde za ním v noci:
„Mistře, víme, že jsi učitel, který
přišel od Boha, protože nikdo
nemůže konat ta znamení, která
konáš ty, není-li s ním Bůh.“ (Jan 3,2)
Nikodém je zneklidněný.

Podobně se vede i jiným
evangelijním postavám, jako např.
onomu mladíkovi, který jednoho dne
přiběhne k Ježíši a zeptá se ho:



„Mistře, co dobrého mám udělat,
abych dosáhl věčného života?“ (Mt
19,16) Není spokojený. Má v srdci
neklid. Domnívá se, že je schopen
něčeho víc. Ježíš ho ujistí, že hledá
správně: „Jedno ti schází…“ (Mk
10,21) Vzpomeňme také na apoštoly
Ondřeje a Jana. Když Ježíš viděl, že
jdou za ním, zeptal se jich: „Co byste
chtěli?“(Jan 1,38) Jedni i druzí byli
„hledajícími“: očekávali nějakou
úžasnou událost, která by změnila
jejich život a naplnila ho
dobrodružstvím. Měli upřímnou,
dychtivou – neklidnou – duši plnou
snů, tužeb a přání.

Jistý mladík se při jedné příležitosti
zeptal svatého Josemaríi, jak se dá
pocítit povolání do Díla. Odpověď
svatého Josemaríi zněla: „Není to věc
pocitu, synu můj, i když si člověk
všimne, že ho Pán volá. Začne být
neklidný a pociťuje určitou
nespokojenost… Je nespokojený sám
se sebou!“[4] Při hledání povolání



často všechno začíná právě tímto
neklidem v srdci.

Láskyplná přítomnost

V čem ale tkví tento neklid? Kde se
bere? Svatý Marek ve svém
vyprávění o mladíkovi, který přišel
za Ježíšem, říká, že Ježíš na něj
pohlédl s láskou (Mk 10,21). I na nás
hledí s láskou: v duši nějak
postřehneme přítomnost lásky, která
si nás volí pro nějaké výjimečné
poslání. Bůh vstupuje do našeho
srdce a snaží se o setkání, o sdílení.
Toho je však teprve třeba docílit, a
proto jsme neklidní.

Láskyplná přítomnost Boha v duši se
může projevovat různými způsoby:
touhou po důvěrnějším vztahu s
Pánem; odhodláním utišovat v
duších hlad po Bohu; přáním, aby
církev – Boží rodina ve světě – rostla;
snem po životě, v němž by naše
obdržené vlohy přinesly pravý
užitek; touhou zmírňovat utrpení ve



světě; vědomím toho, že se nám
dostalo obrovského štěstí: „Proč já
tak mnoho, a ostatní tak málo?“

Boží volání se může projevit i ve
zdánlivě náhodných událostech,
které člověkem vnitřně pohnou a
zanechají v něm stopu. Když se
jednou svatý Josemaría zamýšlel nad
svým životem, řekl: „Pán mě
připravoval mně navzdory, skrze
zdánlivě nevinné události, které
využíval k tomu, aby v mé duši
probudil božský neklid. Proto velmi
dobře rozumím té tak lidské a
zároveň božské lásce Terezie od
Dítěte Ježíše, kterou dojalo, když
mezi stránkami knihy objevila
obrázek s probodenou rukou
Spasitele. I mně se takové podobné
věci staly, a také mnou vnitřně
pohnuly.“[5]

Jindy člověk tuto láskyplnou
přítomnost objeví prostřednictvím
lidí nebo způsobů života podle



evangelia, které v jeho duši zanechají
Boží stopu. I když náš život může
změnit nějaká nečekaná událost
nebo setkání, naše povolání obvykle
vykrystalizuje v tom, co jsme
doposud prožili. Konečně mohou
duši zasáhnout i některá slova z
evangelia, která v ní utkví a sladce
znějí v paměti, a pak člověka provází
třeba i po celý život. Svatou Terezii z
Kalkaty např. hluboce zasáhlo
Ježíšovo „Žízním“ (Jan 19,28) na kříži;
pro svatého Františka Xaverského
byla rozhodující otázka: „Co člověku
prospěje, když získá celý svět, ale
ztratí svou duši?“ (Mt 16,26)

To netypičtější na tomto neklidu
srdce je asi to, že dostane podobu tzv.
nesympatické sympatie. Jak řekl svatý
Pavel VI., Boží volání se představuje
jako „zneklidňující a zároveň
uklidňující hlas, který je jemný i
naléhavý, neodbytný a zároveň
laskavý“[6]. Volání nás přitahuje a
zároveň v nás vyvolává odpor; cítíme



výzvu, abychom se odevzdali lásce, a
současně nás leká riziko ztráty
svobody: „Vzpíráme se říci Pánu ano.
Chceme, a zároveň nechceme.“[7]

Spojit všechny body v modlitbě

Nikodém přichází za Ježíšem puzen
neklidem. Laskavá osobnost Pána si
již získala místo v jeho srdci: už ho
začal milovat, ale ještě se s ním musí
sejít osobně. V rozhovoru, který mezi
nimi proběhne, mu Mistr odhalí nové
horizonty: „Amen, amen, pravím ti:
Jestliže se nenarodí někdo znova,
nemůže spatřit Boží království.“ (Jan
3,5) Nikodém nechápe, a proto se
jednoduše ptá: „Jak se to může
stát?“ (srov. Jan 3,9) Při setkání tváří
v tvář Ježíšovi dojde postupně k
odpovědi na otázku, kým je on pro
Ježíše, a kým by měl být Ježíš pro něj.

Aby neklid srdce mohl získat důležitý
význam pro rozlišování povolání,
musí být chápán, vyhodnocován a
vykládán v modlitbě, v rozhovoru s



Bohem: „Proč se nyní děje toto, Pane?
Co mi chceš říct? Proč mám v srdci
tyto touhy a náklonnosti? Proč to lidi
kolem mě nezneklidňuje, a mě ano?
Proč mě tolik miluješ? Jak mohu lépe
využít dary, které jsi mi dal?“ Jen
díky této navyklé ochotě v modlitbě
lze rozeznat láskyplnou Boží péči –
jeho Prozřetelnost – v událostech
našeho života, v lidech, se kterými
jsme se setkali, a dokonce i ve
způsobu, jakým se utvářel náš
charakter, záliby a dovednosti. Jako
by Bůh na naší cestě vytyčoval body,
které až nyní, v modlitbě, postupně
dostávají podobu rozeznatelné
kresby.

Benedikt XVI. to vysvětloval takto:
„Tajemství povolání leží ve vztahu k
Bohu, v modlitbě, která roste právě
ve vnitřním tichu, ve schopnosti
vnímat, že Bůh je blízko. A to platí
jak před volbou, tedy v okamžiku
rozhodnutí a vyjití, tak po ní, chce-li
člověk vytrvat a být na cestě



věrný.“[8] Pro toho, kdo se ptá na své
povolání, je první a základní
podmínkou přistoupit v modlitbě k
Ježíšovi a naučit se od něj hledět na
svůj život jeho očima. Stane se mu
možná něco podobného, jako onomu
slepci, kterému Ježíš pomazal oči
slinou: nejprve viděl všechno
rozmazaně; lidé mu připadali jako
chodící stromy. Dovolil však Pánu,
aby pokračoval, a nakonec viděl
jasně (srov. Mk 8, 22–25).

Spouštěč

Dva roky po onom nočním setkání s
Ježíšem dojde k události, která
Nikodéma donutí, aby zaujal jasné
stanovisko a dal se otevřeně poznat
jako Pánův učedník. Pilát, naveden
velekněžími a farizei, dá ukřižovat
Ježíše Nazaretského. Josef z Arimatie
získá povolení sejmout jeho tělo z
kříže a pohřbít ho. Svatý Jan píše:
„Dostavil se tam i Nikodém, ten,
který k němu přišel jednou v



noci.“ (Jan 19,39) Pánův kříž, útěk
učedníků a možná i příklad věrnosti
Josefa z Arimatie jsou pro Nikodéma
výzvou, která ho donutí, aby se
rozhodl: „Takto se zachovali k Ježíši
ostatní; jak se zachovám já?“

Spouštěč neboli rozbuška, je malé
množství citlivější a slabší výbušné
směsi, která se spouští pomocí knotu
nebo elektrického výboje, a
způsobuje explozi méně citlivé, ale
silnější nálože. Při hledání povolání
se často stává, že dojde k nějaké
události, která zapůsobí na neklid v
srdci jako spouštěč, takže ten díky
tomu dostane jasný smysl, ukáže
člověku cestu a podnítí ho k tomu,
aby se po ní vydal. Může jít o události
nejrůznějšího druhu s různě velkým
emočním nábojem. Důležité je, aby
byly, podobně jako neklid srdce,
pochopeny a vyloženy v modlitbě.

Spouštěčem může být i nějaké
duševní hnutí nebo nečekané setkání



s nadpřirozenem, jak se stalo papeži
Františkovi, když mu bylo zhruba
sedmnáct let. Jednoho zářijového
dne se chystal na oslavu s přáteli, ale
řekl si, že se předtím ještě zastaví v
místním kostele. Tam se náhodou
setkal s knězem, kterého neznal.
Knězova usebranost na něj hluboce
zapůsobila, a tak se rozhodl, že se u
něj vyzpovídá. „Při té zpovědi se mi
stalo něco divného, nevím, co to bylo,
ale změnilo mi to život. Řekl bych, že
mě přistihli, když jsem nebyl ve
střehu,“ vzpomínal na to o čtvrt
století později. A vysvětloval si to
takto: „Zažil jsem překvapení,
ohromení ze setkání; uvědomil jsem
si, že jsem byl očekáván. Od té chvíle
je pro mě Bůh tím, kdo se první
chápe iniciativy. Hledáš ho, ale On tě
hledá jako první.“[9]

Jindy může být spouštěčem příklad
blízkého přítele, který se odevzdá
Bohu: „Můj přítel se odevzdal Bohu, a
co já?“ Nebo laskavé pozvání přítele



jít s ním po určité cestě, ono „Pojď a
uvidíš“ (Jan 1,46), kterým Filip vyzval
Natanaela. Dokonce to může být i
nějaká úplně obyčejná událost, která
však pro toho, kdo má neklid v srdci,
hodně znamená. Bůh ví, jak si
posloužit i těmi nejnepatrnějšími
věcmi, aby pohnul duší. Tak se to
stalo i svatému Josemaríovi, když mu
Boží Láska vyšla vstříc uprostřed
sněhu.

Spíše než o vzplanutí se však často
jedná o rozhodnutí, ke kterému
člověk dospěje pozvolným
dozráváním víry a lásky v modlitbě.
Aniž by si toho byl vědom, dosáhne
postupně s Boží pomocí mravní
jistoty o tom, že má povolání, a
působením milosti se pro ně
rozhodne. Blahoslavený John Henry
Newman tento proces mistrně
popsal, když si připomínal své
obrácení: „Jistota je náhlá a objeví se
v konkrétním okamžiku; pochybnost
je oproti tomu proces. Já jsem měl k



jistotě ještě daleko. Jistota je úkon
reflexe: znamená to vědět, že vím. A
tu jsem až do doby krátce před svou
konverzí neměl. Ale (…) kdo může
určit ten přesný okamžik, kdy se jeho
představa začne naklánět jako misky
vah, a to, co se dříve přiklánělo na
jednu stranu, se promění v
pochybnost?“[10] Proces
rozhodování, při němž rozhodnutí
odevzdat se dozraje pozvolna a ne
překotně, je ve skutečnosti mnohem
jistější než rozhodnutí vyvolané
ohromujícím zábleskem nějakého
vnějšího znamení, jež nás může lehce
oslnit a zmást.

V momentě, kdy dojde ke zvratu,
člověk prozře. A nejen to: i jeho vůle
je pobízena zvolit novou cestu. Proto
svatý Josemaría napsal: „Zeptáte-li se
mě, jak se pozná Boží volání, jak si
toho člověk všimne, řeknu vám, že je
to nový pohled na svět. Jako by se v
nás rozsvítilo světlo; je to tajemný
impulz.“[11] Povolání je světlo a



impulz. Světlo v naší inteligenci
osvícené vírou, abychom pochopili
svůj život; impulz v srdci zapáleném
láskou k Bohu, abychom odpověděli
na Pánovo pozvání, i když se tomu
bude dít s onou nesympatickou
sympatií, jež je pro Boží věci
příznačná. Je proto dobré prosit
„nejen o světlo, abychom viděli svou
cestu, ale také o sílu, abychom se
chtěli spojit s Boží vůlí“.[12]

Pomoc v duchovním vedení

Nevíme, zda Nikodém hovořil s
ostatními učedníky před, anebo poté,
co se sešel s Ježíšem. Možná to byl
sám Josef z Arimatie, kdo ho přiměl k
tomu, aby se beze strachu z farizeů
otevřeně přiznal k Ježíši. Možná ho i
dovedl k onomu rozhodujícímu
setkání s Ježíšem. Právě v tom
spočívá duchovní doprovázení či
vedení: v možnosti poradit se s
někým, kdo jde s námi; s někým, kdo



se snaží žít v souladu s Bohem, kdo
nás zná a přeje nám dobro.

Je pravda, že povolání je věc, která
bude vždy jen mezi mnou a Bohem.
Nikdo nemůže vidět mé povolání za
mě. Nikdo se nemůže rozhodnout za
mě. Bůh se obrací na mě, mě zve, mě
nechává svobodně odpovědět a mně
k tomu dává svou milost. Přesto nám
při tomto rozlišování a rozhodování
může velmi pomoct, máme-li vedle
sebe nějakého zkušeného vůdce;
mimo jiné proto, aby potvrdil, že pro
zvolenou cestu máme potřebné
schopnosti, a aby upevnil čistotu
úmyslu našeho rozhodnutí odevzdat
se Bohu. Katechismus praví, že dobrý
duchovní vůdce se může stát také
učitelem modlitby:[13] někým, kdo
nám pomůže chápat, promýšlet a
správně vykládat hnutí srdce,
náklonnosti a události v modlitbě. I
proto nám jeho činnost může
přiblížit povolání. Zkrátka někdo,
kdo nám jednoho dne může říci: „To



je Pán“ (Jan 21,7), podobně jako řekl
svatý Jan svatému Petrovi, když v
dálce na břehu spatřil muže, který na
ně volal.

Rozlišování povolání je ve značné
míře osobním procesem, stejně jako i
konečné rozhodnutí. Bůh nám v tom
ponechává svobodu – a to i poté, co
použil spouštěč. Po odeznění
počátečního momentu se proto
mohou snadno objevit nové
pochybnosti. Bůh je stále s námi, ale
drží se vpovzdálí. Je pravda, že
všechno udělal a nadále bude dělat
On ale nyní chce, abychom ten
poslední krok udělali sami, zcela
svobodně a z lásky. Nechce otroky,
chce děti. Proto se nevnucuje, nechce
našemu svědomí nic diktovat. Téměř
bychom mohli říci, že se staví do role
„pozorovatele“. Pozoruje nás a
trpělivě a pokorně čeká, jak se
rozhodneme.

***



„Počneš a porodíš syna.“ (Lk 1, 31–
32) Jako by v tichu, které následovalo
po zvěstování archanděla Gabriela,
celý svět zatajil dech. Boží poselství
bylo předáno. Boží hlas se nechával
již léta slyšet v srdci Panny. Nyní se
však Bůh odmlčel. A čekal. Vše
záviselo na odpovědi dívenky z
Nazareta. „Maria řekla: Jsem
služebnice Páně: ať se mi stane podle
tvého slova.“ (Lk 1, 38) Po letech, u
paty kříže, přijala svatá Maria z
rukou Nikodéma mrtvé tělo svého
Syna. Jaký dojem asi muselo na
tohoto nově příchozího učedníka
učinit, když viděl, jak Ježíšova Matka
ponořená do nesmírné bolesti
přijímá opět s láskou Boží cesty: „Ať
se mi stane podle tvého slova.“ Jak
nedat vše pro tak velikou lásku?

José Brage



[1] Svatý Josemaría, Dopis 6. V. 1945,
č. 42.

[2] Tamtéž.

[3] P. Seewald, Joseph kardinál
Ratzinger: křesťanství na přelomu
tisíciletí, Portál, Praha 1997, s. 25.

[4] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, Crónica, 1974, sv.
I, s. 529.

[5] En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] Svatý Pavel VI., Homilie, 14–X–
1968.

[7] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, Crónica, 1972, s.
460.

[8] Benedikt XVI., Setkání s mladými
v Sulmoně, 4–VII–2010.



[9] S. Rubin y F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Beato John Henry Newman, 
Apología pro vita sua, Ciudadela,
Madrid 2010, p. 215.

[11] Dopis 9–I–1932, cit. v: El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993,
s. 148.

[12] F. Ocáriz, „Luz para ver, fuerza
para querer“, ABC, 18-IX-2018.

[13] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 2690.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-
velkeho-a-at-je-to-laska-iv-jak-se-pozna-

povolani/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iv-jak-se-pozna-povolani/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iv-jak-se-pozna-povolani/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iv-jak-se-pozna-povolani/

	Něco velkého, a ať je to láska (IV): Jak se pozná povolání?

