
opusdei.org

Něco velkého, a ať je
to láska (III): Naše
pravé jméno

Jsme, jací jsme. Nic víc, nic míň.
Ale to, jací jsme, nám umožňuje
následovat Pána a sloužit
církvi. Následující text se
podrobněji zabývá otázkou
Božího volání ke každému z
nás.

12.12.2018

První kniha Bible představuje na
začátku Boha Stvořitele, který svým
slovem dává vzniknout věcem z



ničeho: „Buď světlo (…). Buď klenba
(…). Zazelenej se země zelení,
bylinami, které se rozmnožují
semeny, a ovocným stromovím (…).
Vydej země rozmanité druhy
živočichů, dobytek, plazy a
rozmanité druhy zemské zvěře
(…)“ (Gn 1, 1–25). V okamžiku, kdy
má být povolán k životu člověk, se
však stane něco jiného. Bůh netvoří
člověka „podle jeho druhu“ nebo v
souladu s tím, čím je, ale dává mu
jméno: volá ho osobně k životu.
Jedná s ním jako se sobě rovným.

Když se přesně od tohoto momentu
vyprávění o stvoření přeneseme k
poslední knize Bible, zjistíme cosi
překvapivého: jméno, které nám Bůh
dává při stvoření, máme znovu
dostat na konci života. „Kdo zvítězí,“
slibuje Pán v knize Zjevení, „tomu
dám ze skryté many; a dám mu také
bílý kamínek, na tom kamínku bude
vyryto nové jméno, které nezná
nikdo jiný než ten, kdo ho



dostane“ (Zj 2,17). Při narození tedy
dostaneme jméno, které nám na
konci života dají znovu. Jak tomu
máme rozumět? Ocitáme se před
tajemstvím povolání. Před osobním
tajemstvím, které se nám bude
objasňovat v té míře, v jaké
postoupíme na naší cestě za pravým
životem.

Bytosti svobodné a nedokončené

Růže, dub nebo kůň nemusí činit
žádná rozhodnutí, aby byli tím, čím
jsou: jednoduše jsou. Rostou, vyvíjí se
a nakonec zemřou. Ale u člověka
tomu tak není.

Během toho jak rosteme, a zvláště
pak v období dospívání, přicházíme
na to, že nemůžeme být jen „jedním z
mnoha“. Z nějakého důvodu nám
připadá, že bychom měli být někým
jedinečným se jménem a příjmením,
někým odlišným a neopakovatelným.
Uvědomujeme si, že jsme na světě z
nějakého důvodu a že můžeme



udělat ze světa lepší místo pro život.
Nestačí nám vědět, co jsme, nebo
jaké jsou věci, něco nás nutí,
abychom snili o tom, kým chceme
být, a o tom, jaký má být svět, v němž
žijeme.

Někdo v tom vidí naivnost a
nedostatek realismu, který je dříve či
později třeba překonat. Tento sklon k
snění však patří mezi to
nejdrahocennější, co máme. Touha
být někým, se jménem a příjmením,
je pro křesťana projevem způsobu,
jakým nás Bůh chtěl stvořit, tj. jako
neopakovatelnou bytost. Naše
schopnost snít se týká právě tohoto
láskyplného (Božího) plánu. Bůh
učinil svět a nechal ho v rukou
člověka, „aby ho obdělával a
střežil“ (Gn 2,15). Chtěl, abychom se
svou prací zapojili do péče o svět, aby
se rozzářil v celé své kráse, a my ho
„vášnivě“ milovali, jak říkával svatý
Josemaría.[1]



Stejně Bůh jednal, když nám vdechl
život: ponechává naši osobnost v
našich rukou a zve nás, abychom ji
sami rozvíjeli. Očekává, že se přitom
nebudeme bát nasadit svou svobodu,
že se chopíme iniciativy a zapojíme
všechny své schopnosti. „Bůh od tebe
něco očekává, Bůh od tebe něco
chce,“ říká papež František nejen
mladým lidem. „Zve tě, abys snil,
chce ti ukázat, že s tebou může být
svět jiný. Tak je to: pokud ze sebe
nedáš to nejlepší, svět nebude jiný.
To je výzva.“[2]

Volá tě tvým jménem

Šimon si šel spolu s bratrem
Ondřejem poslechnout Jana Křtitele.
Z Galileje do Judska museli ujít
dlouhou cestu, ale taková příležitost
si to zasluhovala. Nejspíš se
schylovalo k něčemu velkému,
protože Bůh poslal svému lidu
proroka naposled před několika
stoletími… a vypadalo to, že Jan je



skutečně prorok. V době, kdy
pobývali na březích Jordánu, se
Ondřej setká s Ježíšem a stráví v
rozhovoru s ním celé odpoledne.
Jakmile se vrátí k svému bratru
Šimonovi, řekne mu: „Našli jsme
Mesiáše!“ Potom ho „přivedl k
Ježíšovi“ (Jan 1,41–42). Kdo ví, na co
asi Šimon cestou myslel. Že by
Mesiáš, poslaný od Boha, už přišel?
Že by se svět, v němž žili, měl změnit,
jak zvěstovalo Písmo? Když přišel k
Mistrovi, „Ježíš na něj pohlédl a řekl:
‚Ty jsi Šimon, syn Janův. Budeš se
jmenovat Kéfas, to je v překladu Petr
(Skála)‘“(Jan 1,42). Ale ještě dříve,
než měl Šimon změnit svět, musel se
změnit jeho život.

Život Šimona Petra byl podle
evangelií neustálým odhalováním
pravé Ježíšovy identity a poslání,
kterým ho Ježíš pověřil. Krátce po
návratu z Galileje, kde Petr strávil
několik dní s Janem Křtitelem, se
Ježíš objevuje u jeho loďky a žádá ho,



aby s ní odrazil od břehu, aby z ní
mohl kázat. Petr pravděpodobně
poslechl poněkud zdráhavě, vždyť se
celou noc těžce lopotil a nic nechytil.
Když Ježíš domluvil k lidu, obrátil se
na Petra s další prosbou: „Zajeď na
hlubinu a spusťte sítě k lovení“ (Lk
5,4). Něco takového se zdálo být
šílenstvím. Celé hodiny se snažili
něco ulovit, ale bez úspěchu… a
všichni přece vědí, že za bílého dne
se ryby sítím vyhnou… Petr však
přesto poslechne a náhle vidí, jak se
jeho sítě plní rybami! Kdo je ten
člověk, který k němu vstoupil na
loď?! „Když to Šimon Petr viděl, padl
Ježíšovi k nohám a řekl: ‚Pane, odejdi
ode mě: jsem člověk hříšný!‘“(Lk 5,8)
Mistr mu však odpověděl: „Neboj se,
od nynějška budeš lovit lidi“ (Lk
5,10).

Kdo je Šimon? Bezvýznamný rybář z
Galileje? Všichni jeho předkové byli
rybáři. Svému řemeslu se věnoval již
dlouhé roky a myslel si, že právě to



je: rybář, který se ve své práci
dokonale vyzná. A tu se objeví Ježíš a
vnese do jeho života nečekané
poznání. Spřízněnost s Pánem
způsobí, že si uvědomí, kým ve
skutečnosti je: hříšníkem. Ale
hříšníkem, na kterého Bůh pohlédl a
má s ním plán. Když Petr a jeho bratr
Ondřej uslyšeli Boží volání, „přirazili
s loďmi k zemi, nechali všeho a šli za
ním“ (Lk 5,11). Benedikt XVI. ve
svých úvahách napsal, že „Petr si
tehdy nedokázal vůbec představit, že
jednoho dne přijde do Říma a bude
tam Pánovým „rybářem lidí“. Přijímá
překvapivou výzvu nechat se zaplést
do tohoto velkého dobrodružství. Je
velkorysý. Ví, že je omezený, ale věří
v Toho, který ho volá a jde za touhou
svého srdce. Říká ano, ano statečné a
velkorysé, a stává se Ježíšovým
učedníkem.“[3]

Později Pán ještě trochu více upřesní
povahu poslání, které bude utvářet
Petrův život: „Ty jsi Petr – Skála – a



na té skále zbuduji svou církev a
pekelné mocnosti ji
nepřemohou“ (Mt 16,18). Plán, který
Bůh má s námi, jeho volání, abychom
sdíleli svůj život s ním, má sílu
stvořitelského aktu. Jestliže byl
člověk stvořen tak, že byl osobně
povolán, pak i každé osobní volání
od Boha má svým způsobem
stvořitelskou moc přetvářející
skutečnost. Je to velmi radikální věc,
která pro nás znamená dostat nové
jméno, nový život. Kdo si dnes ještě
vzpomene na rybáře, který žil před
dvěma tisíci lety na Blízkém východě
na břehu jezera? Jak si však vážíme
Petra, apoštola a „viditelného
základu Pánovy církve!“[4]

Skrytý poklad

Poslání, které nám Ježíš předkládá,
může změnit náš život a naplnit ho
světlem. Představa, že mne Bůh
možná volá, je proto velmi lákavá.
Zároveň nás však přitom hluboce



znepokojuje jedna věc: jestli nás Bůh
doopravdy volá a má s námi nějaký
plán, neztratíme svou svobodu a
možnost zvolit jinou cestu? Vždyť
pak už bude možná jen jediná cesta:
ta, kterou určí on!

Pomůže nám, zamyslíme-li se nad
životní cestou svatého Petra. Ztratil
svobodu, když se rozhodl nechat
všeho a jít za Ježíšem? Nebo naopak
učinil to nejsvobodnější a nejvíce
osvobozující rozhodnutí svého
života? Někdy nám připadá, že
svoboda znamená především
možnost volby bez donucování.
Takto zredukovaná svoboda se však
vztahuje pouze na volbu v
konkrétním okamžiku – na volbu
mezi tím, jestli chci hamburger, nebo
kuře, jestli chci hrát fotbal, nebo
košíkovou, jestli chci poslouchat tu, či
onu písníčku – a poskytne nám světlo
jen na malou chvíli.



Existuje však ještě jiný typ volby,
která může vnést zcela nové světlo
do našeho života a učinit ho
radostnějším a svobodnějším. Jsou to
chvíle, kdy dáváme v sázku celý
život, kdy se rozhodujeme, kým
chceme být. Tehdy se svoboda
projevuje v celém rozsahu, ve své
schopnosti osvobozovat. Nestojíme
již před rozhodnutími týkajícími se
konkrétního okamžiku, ale před
rozhodnutími existenciální povahy,
např. když se někdo rozhoduje pro
sňatek s člověkem, kterého považuje
za největší poklad svého života, nebo
když se mladý člověk rozhodne stát
lékařem, přičemž ví, že ho to bude
stát mnoho úsilí a nemálo obětí. Ať
už se člověk odevzdává druhému
nebo zasvěcuje život nějakému
poslání, zříká se přitom všeho
ostatního, což jistě ovlivní všechna
jeho budoucí rozhodnutí. Svůj krok
však nepovažuje za zřeknutí se, ale
za sázku na lásku a na poslání, které
mu přinese životní naplnění.



Postupem doby pak už nenese jen
jméno, které dostal při křtu, je také
„manželem, manželkou“ nebo
„doktorem“. Jeho jméno a identita
dostává konkrétní podobu, jeho život
má smysl a směr.

Ježíš nás staví právě před tento druh
volby. Stvořil nás s určitými dary a
vlastnostmi, které nás činí takovými,
jací jsme. V průběhu našeho života
nám pak odhaluje poklad, poslání,
které je v nás jakoby ukryté.
„Nebeské království je podobné
pokladu ukrytému v poli. Když ho
člověk najde, zakryje ho a s radostí
nad ním jde, prodá všechno, co má, a
to pole koupí“(Mt 13,45). Oním
pokladem je ve skutečnosti on sám –
jeho bezpodmínečná Láska.
Dostáváme totéž poslání, jaké on
dostal od svého Otce. Jestliže jsem ho
našel, už nemusím hledat dál. Mohu
mu odevzdat celý svůj život a dovolit,
aby ho utvářel – jako život apoštola
Petra, který se stal skálou, na níž je



založena církev, jako život svatého
Pavla, apoštola pohanů, jako život
Marie, služebnice Páně, Matky
Spasitelovy.

Pustíme-li se do tohoto úkolu – to je
obejmout Ježíše a následovat ho –,
nezbytně pocítíme potřebu zanechat
všechno ostatní stranou. Nic nás totiž
tak neosvobodí, jako pravda o nás
samých: veritas liberabit vos (Jan
8,32). Můžeme tak spolu se svatým
Pavlem říci: „V čem jsem dříve viděl
pro sebe prospěch, to považuji nyní
kvůli Kristu za škodu. Ano, vůbec
všecko to považuji za škodu ve
srovnání s oním nesmírně cenným
poznáním Krista Ježíše, svého Pána.
Pro něj jsem se toho všeho zřekl a
považuji to za bezcenný brak, abych
mohl získat Krista a byl s ním
spojen“ (Flp 3,7–9).

Zjištění, že Ježíš je nám tak blízko a
že s námi počítá, nás může možná
trochu překvapit. Když se však



zamyslíme pozorněji, zjistíme, že to,
oč nás prosí, se dokonale shoduje s
tím, jací jsme, s našimi vlastnostmi a
vším, co jsme prožili… Jako bychom
se narodili jen pro to. Nový člověk se
náhle objevuje jako někdo, kdo v nás
dávno byl již od stvoření světa… byli
jsme pro to Bohem stvořeni. A přece
nám to může připadat příliš: „Tento
poklad, toto poslání… pro mě?
Doopravdy si Bůh vybral mě?“

Dát v sázku všechny své schopnosti
a dobré vlastnosti

Bůh nás nevolá jen v jednom určitém
okamžiku života. Volá nás bez
přestání, a i naše odpověď má trvat
celý život, v rytmu jeho volání
milovat každý den novým způsobem.
„Od té doby, co jsi mu řekl ano, se s
postupujícím časem mění i barva
horizontu, který se každým dnem
stává krásnějším a září stále
rozlehlejší a prosvětlenější. Ale musíš
i nadále říkat ano.“[5]



Svatý Petr řekl Pánu ano mnohokrát.
Například tehdy, když ostatní Pána
pohoršeně opustili poté, co ho slyšeli
mluvit o chlebu života (srov. Jan
6,60–71), nebo když Ježíš trval na
tom, že mu umyje nohy, i když to
Petrovi připadalo absurdní (srov. Jan
13,6–10). Petr zůstal s Ježíšem a
znovu vyznal svou víru. Nepochopil
však zcela Pánovu logiku. Stále snil o
tom, že Pán veřejně projeví svou
slávu a že se díky tomu stane
mocným a celosvětově známým
triumfátorem. Trvalo mu několik let,
než pochopil, že takto Bůh nejedná.
Zakusil smutek nad tím, že Ježíše
třikrát zapřel, a tím ho zradil. Musel
natvrdo poznat vlastní slabost.
Nakonec však pochopil, protože měl
svůj zrak vždy upřený na Ježíše. „Pán
obrátil Petra — který ho třikrát
zapřel — bez jediné výčitky:
pohledem plným lásky.“[6] A v tom
koneckonců spočívá povolání: ve
výzvě hledět na Ježíše a nechat na
sobě spočívat jeho pohled, sdílet s



ním svůj život, snažit se ho
napodobovat a nakonec mu s láskou
odevzdat celý život.

Petrovo povolání dostalo svou
konečnou podobu onoho dne na
břehu Galilejského jezera, kdy se o
samotě setkal se vzkříšeným Ježíšem.
Tehdy ho poprosil o odpuštění,
protože si uvědomil, jak moc ho i
přes své chabé síly miluje, a znovu
vyznal svou lásku. Mistr mu
odpověděl: „Pas moje ovce“ (Jan
21,17). Potom dodal: „Následuj
mě!“ (Jan 21,19). Tím bylo řečeno vše,
protože Petr již věděl, že následovat
Pána znamená milovat do krajnosti,
kráčet podivuhodnou cestou
odevzdanosti a služby. Cestou, která
je prostředkem, ne cílem. Stejnou
cestou máme každý den kráčet s
Ježíšem i my.

Naplněný život

Petr zemřel v Římě jako mučedník.
Podle tradice byl ukřižován na



vatikánském pahorku. Když se
dozvěděl o rozsudku, pravděpodobně
prošel v duchu celý svůj život. Viděl
své mládí, svou prudkou a
energickou povahu, svou práci
rybáře na Galilejském jezeře.
Vzpomínal na setkání s Ježíšem a na
mnohé další krásné věci. Vybavily se
mu všechny prožité radosti i strasti.
Tolik lidí prošlo jeho životem, tolik
lásky! Jeho život se skutečně velice
změnil. A stálo to za to!

Když se Pán seznámil se Šimonem na
břehu Jordánu, neviděl před sebou
jen dospělého muže s nějakými
vlastnostmi. Viděl v něm Petra: skálu,
na níž chtěl postavit svou církev.
Když se dívá na nás, vidí všechno to
dobro, které v životě vykonáme. Vidí
naše vlohy, náš svět, náš osobní
příběh a chce, abychom mu i přes
svou ubohost pomáhali. Nechce,
abychom dělali nemožné, chce jen,
abychom ho následovali.



Jsme, jací jsme. Nic víc, nic míň. Ale
to, jací jsme, nám umožňuje
následovat Pána a sloužit církvi.
Jsme voláni, abychom spolu s ním
objevili, jak to dělat lépe – každý tím
způsobem, který pro něj Bůh
připravil. „Máme rozmanité
duchovní dary podle milosti, která
nám byla dána. Kdo má dar mluvit z
vnuknutí, ať ho užívá úměrně k
vlastní víře. Kdo má dar služby, ať ho
uplatňuje ve službě. Kdo má dar
vyučovat, ať se věnuje vyučování,
kdo dar povzbuzovat, ať povzbuzuje.
Kdo rozdává, ať to dělá velkodušně.
Kdo stojí v čele, ať je horlivý. Kdo
prokazuje milosrdenství, ať to činí s
radostí“ (Řím 12,6–8).

Petr se vzdal profese sebejistého
rybáře z Betsaidy a Bůh z něj díky
tomu mohl učinit Kristova
spoluprostředníka mezi nebem a
zemí. Jeho příběh se v historii ještě
mnohokrát zopakoval a opakuje se i
dnes. První mladí lidé z Opus Dei



vložili své vlohy do Božích rukou a
vydali plody, o nichž se jim dříve ani
nesnilo. Přesně tak, jak je ujišťoval
svatý Josemaría: „Sněte, a nebudete
se stačit divit!“ Také papež František
řekl mladým lidem na konci
modlitební vigilie v Krakově: „Pán
žehnej vašim snům.“[7]

Ježíšovo volání v nás probouzí to
nejlepší, co v nás je, abychom to
vložili do služby druhým a naplno
rozvinuli, jak vidíme u Petra. I my
jsme objevili, že nás Pán nesmírně
miluje a počítá s námi, a chceme
proto pozorně naslouchat jeho hlasu
– dnes i po všechny dny svého života.
Až se s ním jednou setkáme, dá nám
„bílý kamínek, a na tom kamínku
bude vyryto nové jméno, které nezná
nikdo jiný než ten, kdo ho
dostane“ (Zj 2,17). Tehdy poznáme
své pravé jméno.

Lucas Buch



[1] Srov. Brázda, č. 290; Boží přátelé,
č. 206; Milovat vášnivě svět. In:
Rozhovory, č. 113 a násl.

[2] Promluva papeže Františka na
modlitební vigilii SDM v Krakově, 30.
7. 2016.

[3] Benedikt XVI., Generální
audience, 17. 5. 2006.

[4] Katechismus katolické církve, č.
936.

[5] Svatý Josemaría, Brázda, č. 32.

[6] Svatý Josemaría, Výheň, č. 964.

[7] František, Modlitební vigilie SDM
v Krakově, 30–VII–2016.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iii-nase-prave-jmeno/


velkeho-a-at-je-to-laska-iii-nase-prave-
jmeno/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iii-nase-prave-jmeno/
https://opusdei.org/cs-cz/article/neco-velkeho-a-at-je-to-laska-iii-nase-prave-jmeno/

	Něco velkého, a ať je to láska (III): Naše pravé jméno

