
opusdei.org

Nazval jsem vás
přáteli (IV): Nejlepší
pojistka na život

Přátelství mezi lidmi
povolanými ke stejnému
poslání umožňuje, aby bylo
vždy cestou naplněnou štěstím.

04.12.2020

Konec čtyřicátých let. V Zurbaránu,
jedné z prvních ženských
univerzitních kolejí v Madridu, mají
ve zvyku bdít jednu noc v měsíci při
adoraci Ježíše v eucharistii. Brzké
vstávání, podle daného



harmonogramu, aby Pán nezůstával
sám, pokaždé dojímá srdce jedné
vysokoškolačky. Tento noční podnik
zaštiťuje blahoslavená Guadalupe,
která je ředitelkou koleje; zůstává
vzhůru a píše dopisy ve své
pracovně, velmi blízko oratoře, pro
případ, že si některé z děvčat přeje
pokračovat v modlitbě dobrým
rozhovorem. V nočním tichu si
vzájemně sdílí svá očekávání,
předsevzetí, starosti… Guadalupe
nespí, aby všem nabízela své
přátelství. Není tedy divu, že ti, kdo ji
poznali, vzpomínají, že „měla
mimořádnou schopnost navazovat
přátelství. Je zřejmé, že měla zvláštní
dar jednat s lidmi, působila nesmírně
sympaticky a měla mnohé lidské
hodnoty, avšak ráda bych zvlášť
zdůraznila její silný smysl pro
přátelství“1.

Vzájemný vztah



Přátelství se vždy vyznačuje
nezištností; pokud je vyhledáváno z
povinnosti nebo pokud se jej člověk
snaží získat jako cíl, pak nevzniká
opravdově. Guadalupe například
nehromadila fyzickou únavu z toho,
že spávala o něco méně, protože by
to vyžadovala nějaká úmluva, a ani
dívky, které ochotně přicházely na
pohovor do její místnosti, to nedělaly
proto, že by musely skládat účty ze
svého života, a už vůbec ne v nočních
hodinách. Guadalupe a každá
obyvatelka koleje sdílely něco, co je
nutkalo vzájemně se otevírat. Možná
některá z nich také studovala chemii,
jiná měla touhu cestovat po světě,
další snad nedávno přišla o svého
otce; Guadalupe s některou z nich
pravděpodobně sdílela potřebu vést
hlubší vnitřní život a s jinou snad i
povolání do Opus Dei. Při pomyšlení
na tuto rozmanitost vkusu a tužeb,
které můžeme mít s druhými
společné, svatý Jan Zlatoústý
poznamenává, že čím důležitější je



to, co nás spojuje, tím pevnější
mohou být pouta, která z toho
mohou vzejít: „Jestliže pouhá
skutečnost, že jsou ze stejného města,
stačí mnohým k tomu, aby se stali
přáteli, jak veliká láska musí být
mezi námi, kdo sdílíme tentýž dům,
tentýž stůl, jednu cestu, jedny dveře,
totožný život, totožnou hlavu; téhož
pastýře a krále a mistra a soudce a
Stvořitele a Otce?“2.

Prelát Opus Dei – kterého mnozí
nazývají Otcem právě proto, že stojí v
čele rodiny – tvrdí, že „hluboký vztah
existuje i mezi bratrstvím a
přátelstvím. Z bratrství, vztahu
založeném čistě jen na společném
synovství, se stává přátelství díky
vzájemné lásce sourozenců“3. V
přátelských vztazích zároveň působí
Bůh, který si mnohdy volí i dva či
více přátel pro jedno a totéž poslání,
jak tomu bylo u mnoha svatých v
průběhu dějin. Mezi bratrstvím a
přátelstvím se tedy vytváří pozitivní



vzájemný vztah: zatímco první lidem
trvale nabízí pevnou společnou bázi
– založenou například na tom, že se
jim dostalo stejného povolání –
druhé přispívá k tomu, aby tyto
touhy přetrvaly v čase během šťastné
cesty. V roce 1974 svatý Josemaría,
když přicestoval na místo, kde se měl
setkat se svými syny supernumeráři
v Argentině, řekl: „Prosím vás dnes,
hned ze začátku, abyste bratrství žili
tak, abyste neopouštěli toho, kdo
bude mít nějaké trápení, ani toho,
kdo bude prožívat radost. Toto není
pojistka na život, je to něco víc:
pojistka na život věčný“4.

Boží prst je zde

Právě v Argentině se roku 1902
narodil Isidoro Zorzano, syn
španělských rodičů. O tři roky
později se vrátil do Evropy, do města
Logroño, kde poznal svatého
Josemaríu, dospívajícího mladíka
jako byl on. Rychle se spřátelili,



přestože po skončení studií se jeden
rozhodl pro inženýrství a druhý pro
kněžství. Kontakt mezi nimi se tím
však nepřerušil a vzájemná
korespondence jejich přátelství
potvrzuje. „Můj milovaný příteli,
protože jsem již poněkud odpočatější,
mohou jít některé odpoledne ven,
kdy se Ti to hodí, stačí, když mi jen
napíšeš vzkaz. Pozdravuje tě tvůj
dobrý přítel, Isidoro“5, napsal jeden.
Jeho druh v době, kdy už bydlel ve
španělském hlavním městě, v
jednom z dopisů odpověděl: „Milý
Isidore, až budeš mít cestu do
Madridu, nezapomeň se za mnou
zastavit. Rád bych ti pověděl něco
velice zajímavého. Zdraví Tě Tvůj
dobrý přítel“6. Za krátkou dobu, bylo
mu devětadvacet let, nadešla v životě
Isidora ona zásadní chvíle. Ve svém
nitru cítil, že od něj Bůh něco žádá.
Zároveň s ním chtěl jeho přítel
Josemaría promluvit o Opus Dei,
které podnikalo první krůčky. Bylo
zapotřebí pouze jednoho setkání, na



němž mluvili o svatosti uprostřed
světa, aby si Isidoro uvědomil, že Bůh
v tomto přátelství působil v tom
smyslu, že mu daroval povolání k
Dílu. Tento vztah, který je od mládí
spojoval, starostlivost jednoho o
druhého, tehdy nabyl nových
rozměrů a přivedl Isidora k závěru:
„Boží prst je zde“7.

Poté, co Isidoro objevil své povolání,
neustoupila pochopitelně citová
pouta z období jejich přátelství do
pozadí. Bůh nás stvořil s duší a
tělem, a proto nadpřirozené spojení
neruší přirozená dobra, o která
všichni usilujeme, což vidíme na
příkladu Ježíše, který svůj život sdílel
s přáteli. Proto svatý Josemaría
poznamenává, že „Bůh, náš Pán, si v
Dílu přeje křesťanskou lásku a
přirozené soužití, které přechází v
nadpřirozené bratrství, nikoliv v
konvenčnost, pokud jde o jeho
způsob“8. Láska není něco 
zduchovnělého, nýbrž je konkrétní,



ztělesněná, projevuje se ve vztahu
jednoho k druhému. Nejedná se o
formalismus, který by se zakládal
pouze na dobrých způsobech nebo
zdvořilosti uklidňující lidské
svědomí, ale snaží se milovat
všechny takovou láskou, jakou by
prokazovala jejich vlastní matka.

14. července 1943, o málo více než
deset let po onom zásadním setkání v
Madridu, vedou oba přátelé – kteří se
nyní stali otcem a synem
nadpřirozené rodiny – svůj poslední
rozhovor. V těchto chvílích si možná
připomínají své mládí, vzájemné
dopisy, spolupráci v Akademii DYA,
zařizování otevření první koleje,
pohnuté události během občanské
války, diagnózu Isidorovy rakoviny…
Svatý Josemaría se Isidorovi na
rozloučenou svěřil s přáním: „Prosím
Pána, aby mi dal takovou smrt jako
tobě“9. Ježíš nás učí, že „nikdo nemá
větší lásku než ten, kdo za své přátele
položí svůj život.“ (Jan 15,13), a právě



toto bylo Isidorovi v jeho posledních
dnech povzbuzením: možnost být z
nebe nadále spojen se všemi v Dílu
tak, jako tomu bylo na zemi.

Nejméně žárlivá ze všech lásek

Všichni víme, že v mnoha důležitých
mezilidských vztazích – například ve
vztahu manžel-manželka nebo bratr-
sestra – z objektivního pouta, které je
spojuje, automaticky nevyplývá
přátelský vztah. Dokonce ani
existence opravdového přátelství v
určitých chvílích nezaručuje
odolnost tohoto vztahu vůči zubu
času. Také Benedikt XVI. v době, kdy
byl ještě kardinálem, ve svém
uvažování o nadpřirozeném
bratrství mezi křesťany realisticky
upozorňuje, že „skutečnost, že jsou
bratry a sestrami, automaticky
neznamená, že by byli vzorem
lásky“10. Připomíná také, že to na
mnoha místech dokládá Písmo svaté,



od knihy Genesis až po podobenství,
která vypráví Ježíš.

Proto také „bratrství pramenící ze
společného povolání do Díla se má
projevovat přátelstvím“11, které –
stejně jako ostatní vztahy, do kterých
vstupuje lidská svoboda, nevzniká
okamžitě. Vyžaduje to trpělivou práci
a snahu vycházet druhému vstříc,
otevírat mu svůj vnitřní svět, aby jej
obohatil tím, čím nás chce skrze
druhé obdarovat Bůh. Chvílemi, kdy
lze vytvářet pouta skutečného
přátelství, jsou besedy nebo rodinná
setkání, při kterých každý odkrývá
svoji osobnost. Pak neexistují otázky
v životě druhých – starosti, radosti,
bolesti, zájmy –, které by se nás
osobně nedotýkaly. Vytváření
domova s prosvětlenými chodbami a
dveřmi otevřenými druhým je také
součástí procesu osobního zrání,
protože „člověk jako tvor s duchovní
přirozeností se realizuje v
meziosobních vztazích. Čím



opravdověji je prožívá, tím více
dozrává i jeho osobní identita. Člověk
nezískává svou hodnotu tím, že se
izoluje, ale tím, že navazuje vztahy s
ostatními a s Bohem“12. Uspokojivě
vyjadřuje sám sebe pouze v rámci
společenské sítě, v níž projevuje své
city.

Je tomu tak proto, že přátelství,
pokud se snaží být opravdové, má
potřebu nezaměňovat se s touhou
druhého vlastnit, právě naopak:
jestliže člověk zakusil toto veliké
dobrodiní, uvědomuje si, co má a
nabízí to druhým. Opravdové
přátelství je školou pro další
přátelství, učí nás těšit se ze
společnosti druhých, ačkoliv ne se
všemi samozřejmě dospějeme ke
stejně blízkému vztahu. C. S. Lewis
uvádí, že „opravdové přátelství je ze
všech lásek tou nejméně žárlivou.
Dva přátelé se radují, když se k nim
připojí třetí, a tři mají radost ze
čtvrtého, jen když je nově příchozí



připraven stát se skutečným
přítelem. Pak mohou spolu s
blaženými dušemi v Dantovi říci:
‚Přichází ten, kdo rozmnoží naši
lásku.‘ Neboť v této lásce ‚dělit
neznamená ubírat‘“13. Dokonce to
srovnává s obrazem, který si
můžeme udělat o nebi, protože zde
bude každý blahoslavený ve všech
rozhojňovat radost, kterou každý z
nich prožívá ze svého jedinečného
patření na Boha.

***

Když svatý Augustin ve svém Vyznání
s určitou nostalgií vzpomíná na
určitý okruh svých přátel, uvádí
nikoliv bez emocí: „Z mnohých se
stává jediné“14. Popisuje, že to, co je
spojovalo, byly dlouhé rozhovory
provázené úsměvy, vzájemnou
úslužností, společnou četbou a
dokonce nenadálými neshodami,
které pomáhaly zaměřit pozornost se
na to, co mají společné; připomíná



hořké pocity z nepřítomnosti
některého z nich, které posléze
vynahradila radost z jeho příchodu.
„Osobní štěstí nezávisí na
dosažených úspěších, ale na lásce,
kterou dáváme a dostáváme“15, na
vědomí, že jsme milováni a že máme
domov, kde naše pouhá přítomnost je
nenahraditelná, kam se můžeme
pokaždé vracet, ať se děje cokoliv.
Josemaría si přál, aby právě takové
byly domovy jeho synů a dcer. V
tomto duchu také vzpomíná na první
apoštolské dílo Opus Dei v Madridu v
roce 1936: „Jestliže se do Luchanova
bytu chodilo na pozvání, zůstávalo se
díky přátelství“16. Toto laskavé pouto
je lidsky schopno uchovat jednotu.
„Pokud se budete mít rádi, bude
každý náš dům domovem, jehož jsem
byl sám svědkem, a přeji si, aby tomu
tak bylo ve všech našich domech.
Každý z vašich bratří pak bude mít
svatý hlad vracet se z práce domů, a
poté i chuť vyjít na ulici, do svaté
války, do této války pokoje“17.



Andrés Cárdenas M.

1 Mercedes Montero, En vanguardia,
Rialp, Madrid, 2019, str. 79.

2 Sv. Jan Zlatoústý, In Matth. Hom.
32,7.

3 Mons. Fernando Ocáriz, Dopis
preláta, 1. 11. 2019, 14.

4 Sv. Josemaría, Poznámky ze
schůzky, 24. 6. 1974.

5 José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madrid,
1996, str. 86.

6 Tamtéž, str. 112-113.

7 Tamtéž, str. 118.

8 Sv. Josemaría, Instrukce k dílu sv.
Michaela, 101.

9 José Miguel Cejas, Amigos del
fundador del Opus Dei, Palabra,
Madrid, 1992, str. 47.



10 Joseph kardinál Ratzinger, 
Křesťanství na přelomu tisíciletí,
Portál, Praha 1997.

11 Mons. Fernando Ocáriz, Dopis
preláta, 1. 11. 2019, 14.

12 Benedikt XVI., encyklika Caritas in
veritate, 53.

13 C. S. Lewis, Čtyři lásky, Návrat
domů, Praha 1997, str. 50.

14 Sv. Augustin, Vyznání, IV, 8.

15 Mons. Fernando Ocáriz, Dopis
preláta, 1. 11. 2019, 17.

16 José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madrid, 2016, str. 196.

17 Crónica 1956, VII, str. 7.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

https://opusdei.org/cs-cz/article/nazval-jsem-vas-prateli-iv-nejlepsi-pojistka-na-zivot/


nazval-jsem-vas-prateli-iv-nejlepsi-
pojistka-na-zivot/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nazval-jsem-vas-prateli-iv-nejlepsi-pojistka-na-zivot/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nazval-jsem-vas-prateli-iv-nejlepsi-pojistka-na-zivot/

	Nazval jsem vás přáteli (IV): Nejlepší pojistka na život

