
opusdei.org

Naše mapa světa. Co
číst? (I)

Když lidstvo začalo zapisovat
výroky svých učenců, sbírky
zvyků a zákonů a zprávy o
událostech, při nichž vznikaly
jednotlivé národy… zrodila se
četba. Do té doby se kultuře –
pěstování duše – jen
naslouchalo. Pouze to, co si lidé
pamatovali, se jako vzácná
mapa světa, jako pochodeň
uprostřed tmy předávalo
dalším generacím.

25.09.2017



Naslouchání je dnes v našem životě
stále důležité: udává směr našemu
prvnímu přístupu k řeči, utváří ji,
dokud žijeme, a především umožňuje
dialog, který je jedním z vláken
tkaniva života. K opravdovému
naslouchání a rozmlouvání je
zapotřebí číst. „K dialogu, má-li být
plodný, je třeba mít co říci, což
vyžaduje vnitřní bohatství, které se
živí četbou, osobní reflexí, modlitbou
a otevřeností ke společnosti.“[1]
Četba má v kultuře své
nenahraditelné místo: pamětí lidstva
je dnes do značné míry psané slovo –
písmo, které čeká na dialog se
čtenářem.

Věnovat pozornost

Naslouchání a četba jsou návyky
nepostradatelné pro rozšiřování
našeho rozhledu, který je sám o sobě
omezený, pro vyzrání našeho
výhledu do budoucna, pro pochopení
složitosti a zároveň jednoduchosti



skutečnosti… Obojí předpokládá
schopnost věnovat pozornost.
Sdělovací prostředky, sociální sítě a
telefonní operátoři bojují o naši
pozornost jako o svůj nejcennější
kapitál. Přemíra lákadel pozornost
lehce rozptýlí, jak tomu bývá u lidí,
kteří jsou neustále vyrušováni.
Rozptýlená pozornost je jistě
užitečná pro zisk Big Dat a
komunikačních gigantů, nás však
ochuzuje, protože nás vychyluje
směrem ven a obírá o vnitřní svět.
Schopnost věnovat pozornost jedné
věci, jedné knize, jednomu
rozhovoru v sobě oproti této
dynamice rozptylování skrývá velký
potenciál.

Skutečná pozornost je mnohem více,
než pečlivá snaha zapamatovat si
údaje: umožňuje, aby nás realita,
lidé, události… zasáhli a překvapili a
aby se v nás vztahy vzešlé z těchto
setkání udržely živé. Naslouchání a
četba jako způsob pozornosti



umožňují duchovní život, a proto
zlidšťují svět a přispívají k jeho
smíření s Bohem.

Kdo čte a naslouchá, prohlubuje
zkušenost s tím, co prožívá díky
procesu zvnitřnění, podobného
procesu, k němuž došlo, když Nátan
prostřednictvím podobenství přiměl
krále Davida k pokání.[2]

Legere znamená původně sbírat,
shromažďovat. Být doopravdy
schopen číst znamená víc, než umět
propůjčovat slovům hlas: znamená to
být schopen se soustředit, přebývat
sám v sobě, číst v událostech a v
lidech. Velký dialog, kterým je lidská
kultura, se živí těmito schopnostmi.
A přesto i pro průměrně vzdělaného
člověka představuje zrychlení života
riziko, že četby zanechá a že pod
vlivem moderního nárůstu polí
pozornosti uplynou týdny a měsíce,
aniž by si našel čas sednout si s
knihou v ruce. Naše mapa světa,



místo toho, aby byla trojrozměrná, se
tak může scvrknout na pár ubohých
vrstevnic, čímž by se náš dialog s
ostatními – ačkoli by mohl získat
širokou škálu odstínů lidské a
společenské reality – omezil jen na
čtyři základní barvy, s nimiž se dá
jen stěží přispívat ke zlepšení světa.

Svatý Josemaría lidem kolem sebe
vždy doporučoval, aby měli široký
rozhled, a ten rozvíjeli, neboť křesťan
je někým, kdo je schopen žasnout,
kdo je ochoten přemýšlet a
prověřovat vlastní názory, aby mohl
přinášet všude evangelium. Dobře
zvolená četba – non legere, sed
eligere, praví jedno klasické přísloví –
je jedním ze základů tohoto
apoštolského postoje. „Pro tebe, jenž
si přeješ zformovat si katolickou,
univerzální mentalitu, uvádím
několik jejích charakteristik: velký
rozhled a horlivé studium toho, co
je neustále živé v katolické
ortodoxii; přímé a zdravé úsilí –



nikdy lehkomyslnost – obnovit
tradiční myšlenkové proudy ve
filozofii a v interpretaci historie;
zájem o orientaci současné vědy a
současného myšlení; pozitivní a
otevřený postoj vůči aktuální
přeměně sociálních struktur a
forem života.“[3]

Čtecí návyk

Pedagogové a odborníci na výchovu
mladých lidí poukazují na to, že je
těžké vypěstovat si čtecí návyk,
pokud nebyl získán již v dětství.
Často se také potvrzují výrazné
rozdíly mezi dětmi, které čtou, a
dětmi, které nečtou téměř vůbec. Ty,
které čtou, se většinou snáze
vyjadřují, mívají větší schopnost
chápání a lepší sebepoznání. Ty,
které se naopak zaměřují na jinou
formu zábavy, mívají potíže s
dospíváním. Ani ne tak samotné
hraní, jako spíše nadužívání
videoher např. způsobuje, že mladí



lidé někdy postrádají představivost:
jejich vnitřní svět pustne a stává se
závislým na příliš jednoduchých
podnětech takovéhoto způsobu
zábavy. Četbu pochopitelně nelze
podporovat démonizováním televize
a videoher nebo tím, že ji budeme
prezentovat jako morální povinnost;
spíše je potřeba do hloubky pohnout
duší, probudit v ní nadšení pro
příběhy a krásu, zažehnout v ní
jiskru rozumu a vnímavosti.

V každé rodině je dobré zjistit, kdo by
mohl mít tuto úlohu na starosti: otec,
matka, starší sourozenec, některý z
prarodičů… a také se opřít o práci
učitelů, vedoucích dětských
zájmových kroužků atd. Mladý
čtenář díky této péči o vnímavost
sám objeví svůj vlastní směr
zahrnující velké milníky světové
literatury – každý ve svůj čas – a jiné
tituly, které budou korespondovat s
jeho vlastní osobností. Tato činnost,
která nevyžaduje mnoho času, ale



zato trochu přemýšlení a vytrvalosti,
má rozhodující význam. Někdy bude
třeba mladým lidem pomoci – a to i
příkladem – najít si chvilku na čtení,
aby zakusili potěšení z četby, ale
přitom jí nedávali sobecky přednost
před konverzací a před společností
lidí. Mnozí z nás si pravděpodobně
ještě pamatujeme na první knihy,
které jsme dostali nebo četli, na
příběhy, které nám v dětství někdo
vyprávěl, na edice klasických děl
nebo na texty biblických příběhů
upravených pro děti. Možná nám v
paměti utkvěla i postava učitele,
který nám pomohl objevit poezii
nebo nás nakazil nadšením pro
nějakého spisovatele.

S nástupem do zaměstnání a
následným zrychlením života zjistí i
ti, kteří chápou, jak je četba užitečná,
že čas, který jí mohou věnovat, je
příliš krátký. Proto je tak důležité
umět si uhájit chvíli pro četbu.
Možná se toho nepodaří každý den



mnoho, je to však otázka priorit a
řádu, umění zkrátit méně důležité
činnosti. Zčásti „to není čas, co nám
chybí, nýbrž koncentrace“.[4] Je milé,
můžeme-li např., využít pravidelně
se opakující situace: cesty vlakem,
letadlem, veřejnými dopravními
prostředky, chvíle čekání a
samozřejmě chvíle odpočinku. Kdo s
sebou stále nosí něco na čtení, – což
je dnes mnohem snazší díky
elektronickým čtečkám, tabletům
atd. – může k četbě využít překrásné
a leckdy neplánové chvilky. Ač se
součet několika málo chvil může jevit
jako závlaha po kapkách, přece s
uplývajícími dny a měsíci vegetace
roste. Digitální technologie také
usnadnily šíření audioknih a
nahrávek časopisových článků a
dokonce i automatického předčítání
takřka jakéhokoliv textu. To vše jsou
velice užitečné pomůcky pro lidi,
kteří tráví mnoho hodin např. za
volantem nebo na nohou nebo se
věnují domácím pracím. Audioknihy,



zvláště, jedná-li se o dobré nahrávky,
ukazují, že poslech je jinou formou
četby, a vrací nás jistým způsobem do
doby, kdy se okolo předčítajícího
shromažďovala skupina posluchačů,
kteří se těšili z daru, kterého se jim
samotným nedostávalo: z umění číst.

V záplavě knih

Každoročně vychází ve světě tisíce
knih, nepočítaje v to vědeckou
literaturu, která je čím dál tím
specializovanější. Internet navíc
umožňuje přístup, nezřídka
bezplatný, k bezpočtu
komunikačních prostředků a
informačních a názorových serverů.
Vzhledem k tolika možnostem a k
zjevnému všeobecnému časovému
omezení, je dnes více než kdy jindy
aktuální úvaha sv. Jana Pavla II.:
„Vždycky jsem trpěl dilematem: Co
číst? Snažil jsem se volit to
nejpodstatnější. Tiskne se tolik knih,
ale ne všechny jsou hodnotné a



užitečné. Je třeba umět si vybírat a
také se s někým o výběru poradit.“[5]

Četba může být dobrou zábavou ve
chvílích odpočinku: v tomto ohledu
existuje velké množství knih.
Samozřejmě něco jiného je četba –
možná klidnější a pomalejší –
literárních děl obohacujících ducha.
Knihy, které vzdělávají a současně
baví, mají dlouhou tradici, ale i tak se
může stát, že člověk věnuje svůj čas
výlučně četbě oddechové literatury.
Nejde o to „číst hodně“, ale číst –
podle individuálních schopností a
okolností – i díla filozofická,
teologická, literární, historická,
vědecká, umělecká atd., aby se
obohatil náš pohled na svět. Existuje
tolik příběhů, hledisek a polí
vědomostí, jež mohou přispívat k
našemu vnitřnímu růstu, že s
trochou trpělivosti lze vždy nalézt
hodnotné knihy, které se nám mohou
líbit.



Při výběru je důležité pamatovat na
to, že mnohé komunikační
společnosti sledují nakladatelskou
činnost, a když informují, dávají
pochopitelně přednost jimi
vybraným publikacím, které
odpovídají jejich preferencím, na
úkor jiných, možná hodnotnějších
knih vycházejících u nakladatelství,
která jsou menší nebo nemají v tisku,
rádiu a televizi tak silné zastoupení.
Je proto lepší nebrat přehnané
hodnocení čerstvě vyšlých nebo
nejprodávanějších titulů jako záruku
kvality. „Jsou knihy, na nichž je hřbet
a obal zdaleka to nejlepší,“[6] napsal
s jistou ironií Charles Dickens. Chtít
se vždy řídit nejnovější módou může
mít za následek, že nám uniknou jiné
zábavnější, moudřejší a nápaditější
knihy zapomenuté v policích
městských knihoven nebo našich
domovů. Existuje-li tolik dobrých
knih, ale přitom se času nedostává,
vyplatí se pečlivě vybírat a nedat se
zlákat reklamními nabídkami.



Po zhlédnutí průměrného filmu
můžeme litovat, že jsme zbytečně
promarnili dvě hodiny života, když
však dočteme nějakou knihu, která
třebas i byla dobrá, ale v podstatě
nás příliš nezaujala, pak jsme
promarnili mnohem více času.
Pokud nás kniha nechytne a není
žádný zvláštní důvod, proč bychom ji
měli číst, nestojí možná ani za to,
abychom v její četbě pokračovali.
Čeká na nás mnoho jiných knih,
které nám budou k většímu užitku.
Přeskakování v četbě sice může
skrývat netrpělivost nebo
nesoustředěnost, mnohdy však
pomůže objevit hezké knihy, které
nás mohou obohatit.

Čtenář, který nahlíží do knihy,
neuzavírá s autorem žádnou
smlouvu, na jejímž základě by mu
bylo zakázáno číst jen zběžně, ani se
nezavazuje, že knihu dočte až do
konce. Jsou lidé, kteří mají zvyk
otevřít knihu na nějaké libovolné



stránce a pokud si je tato stránka
získá, pak si knihu přečtou, pokud
ne, tak ji odloží. Je dobré dát autorovi
šanci, aby upoutal naši pozornost, ale
proč věnovat čas někomu, komu
nerozumíme? Jak tomu někdy u
velkých klasiků bývá, může být
někdy nesoulad zapříčiněn
nedostatkem literární formace.
Možná bude muset některé dílo
počkat v knihovně; za několik měsíců
nebo i let se k němu buď vrátíme,
anebo si najdeme jinou dobrou
knihu. V každém případě nám celý
život nestačí na to, abychom přečetli
všechny knihy, které jsou
považované za klasiku. I mezi nimi,
od Aristotela po Shakespeara, od
Cicerona po Moliéra, Dostojevského
či Chestertona se musíme učit
vybírat, stejně, jako si vybíráme
přátele: „Jakákoliv prostá kniha je
přítelem, který radí a potají
napomíná, přítelem, který se odmlčí,
unavuje-li.“[7]



[1] František. Ap. exh. Amoris laetitia
(19. III. 2016), 141.

[2] Srov. 2 Sam 12, 1–19.

[3] Brázda, č. 428.

[4] Zagajewski A. En la belleza ajena;
Pre-textos: Valencia, 2003, p. 165.

[5] Sv. Jan Pavel II. Vstaňte, pojďme!;
Karmelitánské nakladatelství: Praha,
2004, s. 89.

[6] Dickens, Ch. Oliver Twist; Odeon:
Praha, 1966, s. 130.

[7] Lope de Vega. La viuda
valenciana; Castalia: Barcelona 2001,
p. 104.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/nase-

mapa-sveta-co-cist-i/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/nase-mapa-sveta-co-cist-i/
https://opusdei.org/cs-cz/article/nase-mapa-sveta-co-cist-i/

	Naše mapa světa. Co číst? (I)

