
opusdei.org

Modleme se
svobodně jako Boží
děti, nikoli jako
otroci

Na začátku své týdenní
katecheze vzpomenul papež
František zvláště na všechny
oběti záplav ve Valencii.

06.11.2024

Dobrý den, drazí bratři a sestry!

Posvěcující působení Ducha svatého,
stejně jako Božího slova a svátostí, se
projevuje v modlitbě, a právě jí



chceme věnovat dnešní zamyšlení:
modlitba. Duch svatý je subjektem i
objektem křesťanské modlitby. To
znamená, že je tím, kdo dává
modlitbu, a je tím, kdo se modlitbou
dává. Modlíme se, abychom Ducha
svatého přijali, a Ducha svatého
přijímáme, abychom se skutečně
modlili, tedy jako Boží děti, nikoli
jako otroci. Přemýšlejme o tom:
modlit se jako Boží děti, ne jako
otroci. Je třeba se vždy modlit se
svobodou. "Dnes se musím modlit to,
to, to, protože jsem slíbil to, to, to.
Jinak půjdu do pekla.“ Ne, to není
modlitba! Modlitba je svobodná.
Modlíš se, když ti Duch pomáhá se
modlit. Modlíš se, když ve svém srdci
cítíš potřebu modlit se, a když necítíš
nic, zastav se a zeptej se sám sebe:
„Proč necítím touhu modlit se? Co se
děje v mém životě?" Vždy nám však
nejvíce pomáhá spontánnost v
modlitbě. To znamená modlit se jako
děti, ne jako otroci.



Nejprve se musíme modlit, abychom
přijali Ducha svatého. V tomto
ohledu je v evangeliu velmi přesné
Ježíšovo slovo: „Jestliže tedy vy, kteří
jste zlí, umíte dávat svým dětem
dobré věci, čím spíše dá váš Otec v
nebesích Ducha svatého těm, kdo ho
prosí!“ (Lk 11,13) Každý, každičký z
nás dokáže těm nejmenším, ať už
dětem, vnoučatům nebo přátelům,
dávat dobré věci. Ti nejmenší od nás
vždy dostávají dobré věci. A jak to?
Otci nedá, aby nás neobdaroval
Duchem svatým! A to proto, aby nám
dodal odvahu a abychom v tom
pokračovali. V Novém zákoně
vidíme, že Duch svatý vždy sestupuje
během modlitby. Sestupuje na Ježíše
při křtu v Jordánu, zatímco „se
modlil“ (Lk 3,21), a sestupuje na
učedníky o Letnicích, zatímco
„vytrvale a jednomyslně setrvávali
na modlitbách“ (Sk 1,14).

Je to jediná „moc“, kterou nad
Duchem božím máme. Moc modlitby:



modlitbě se neodporuje. Modlíme se
a on přichází. Na hoře Karmel se
falešní Baalovi proroci - vzpomeňte
si na tu pasáž v Bibli - namáhali, aby
na svou oběť přivolali oheň z nebe,
ale nic se nestalo, protože to byli
modloslužebníci: uctívali boha, který
neexistuje; Eliáš se pomodlil a oheň
sestoupil a strávil zápalnou oběť
(srov. 1 Kr 18,20-38). Církev tento
příklad věrně následuje: vždy má na
rtech prosbu: „Přijď! Přijď!“, praví
Duchu svatému pokaždé, když se k
němu obrací. A činí tak zvláště při
mši svaté, aby sestoupil jako rosa a
posvětil chléb a víno pro
eucharistickou oběť.

Ale je tu i jiný aspekt, který je pro nás
nejdůležitější a nejpovzbudivější:
Duch svatý je ten, kdo nám dává
pravou modlitbu. Svatý Pavel to říká
takto: „Duch nám přichází na pomoc
v naší slabosti; mnohdy totiž nevíme,
jak se vhodně modlit, ale sám Duch
se přimlouvá nevyslovitelnými



vzdechy; a ten, kdo zkoumá srdce, ví,
co si Duch přeje, neboť se přimlouvá
za svaté podle Božího plánu.“ (Řím 8,
26-27)

Je pravda, že nevíme, jak se modlit,
nevíme to. Musíme se to učit každý
den. Důvod této slabosti naší
modlitby byl v minulosti vyjádřen
jediným slovem, které se používalo
třemi různými způsoby: jako
přídavné jméno, jako podstatné
jméno a jako příslovce. Je snadné si
je zapamatovat, a to i pro ty, kdo
neznají latinu, a stojí za to si tyto tři
věci zapamatovat, protože samy o
sobě obsahují celé pojednání. My
lidé, řečeno oním příslovím, „mali,
mala, male petimus“, což znamená:
jsouce špatní (mali), žádáme špatné
věci (mala) a špatným způsobem
(male). Ježíš říká: „Hledejte nejprve
Boží království, a ostatní vám bude
přidáno navíc“ (Mt 6,33); my naopak
hledáme nejprve to navíc, tedy své
vlastní zájmy - a tolikrát, a úplně



zapomínáme prosit o Boží království.
Prosme Boha o království a všechno
přijde s ním.

Ano, Duch svatý přichází na pomoc
naší slabosti, ale dělá ještě něco
velmi důležitého: dosvědčuje nám, že
jsme Boží děti, a vkládá nám na rty
volání: „Otče!“ (Řím 8,15; Gal 4,6)
Nemůžeme říkat „Otče, Abba“.
Nemůžeme říci „Otče“ bez moci
Ducha svatého. Křesťanská modlitba
není telefonický rozhovor člověka s
Bohem, nikoli, je to modlitba Boha v
nás! Modlíme se k Bohu skrze Boha.
Modlit se znamená vnořit se do Boha
a nechat Boha vstoupit do nás.

Právě v modlitbě se Duch svatý
zjevuje jako „Paraklét“, tedy obhájce
a ochránce. Neobviňuje nás před
Otcem, ale obhajuje nás. Ano,
obhajuje nás, dává nám poznat, že
jsme hříšníci (srov. Jan 16,8), ale dělá
to proto, abychom zakusili radost z
Otcova milosrdenství, a ne proto, aby



nás zničil neplodným pocitem viny. I
když nám naše srdce něco vyčítá,
připomíná nám, že „Bůh je větší než
naše srdce“ (1 Jan 3,20). Bůh je větší
než náš hřích. Všichni jsme hříšníci,
ale pomysleme: možná jsou mezi
vámi někteří - nevím -, kteří se tolik
strachují kvůli věcem, které udělali,
kteří se bojí, že je Bůh pokárá, kteří
se mnohého obávají a nemohou najít
pokoj. Oddejte se modlitbě, vzývejte
Ducha svatého a on vás naučí, jak
prosit o odpuštění. A víte, co se
stane? Bůh nezná mnoho gramatiky,
a když prosíme o odpuštění, nenechá
nás domluvit! Vyslovíme „od ...“ a
nenechá nás dokončit slovo
„odpuštění“. Ještě dříve nám odpustí,
vždycky je tu pro nás, aby nám
odpustil, než dokončíme slovo
odpuštění. Vyslovujeme „od ...“ a
Otec nám vždycky odpustí.

Duch svatý se přimlouvá a také nás
učí, abychom se zase my přimlouvali
za své bratry a sestry - přimlouvá se



za nás a učí nás přimlouvat se za
druhé -; učí nás přímluvné modlitbě:
modlit se za toho či onoho člověka,
modlit se za nemocného, za toho ve
vězení, modlit se..., modlit se i za
tchyni! A stále se modlit. Vždycky.
Tato modlitba je Bohu obzvlášť milá,
protože je nejbezděčnější a
nejnezištnější. Když se všichni modlí
za všechny, stává se – a to říkal svatý
Ambrož – že se modlitba násobí (De
Cain et Abel, I, 39). Modlitba je
taková. Zde je úkol, který je v církvi
tak vzácný a potřebný, zvláště v této
době přípravy na Jubileum: sjednotit
se s Paraklétem, který „se přimlouvá
za Boží plány pro každého z nás“. Ale
nemodlete se jako papoušci, prosím!
Neopakujte: „Bla, bla, bla...“. Ne.
Říkejte „Pane“, ale říkejte to ze srdce.
„Pomoz mi, Pane“, „Miluji tě, Pane“.
A když se modlíte modlitbu Páně,
modlete se „Otče, ty jsi můj Otec“.
Modlete se srdcem, a ne ústy,
nebuďte jako papoušci. Kéž nám



Duch svatý pomáhá v modlitbě,
kterou tolik potřebujeme.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

Librería Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

modleme-se-svobodne-jako-bozi-deti-
nikoli-jako-otroci/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/modleme-se-svobodne-jako-bozi-deti-nikoli-jako-otroci/
https://opusdei.org/cs-cz/article/modleme-se-svobodne-jako-bozi-deti-nikoli-jako-otroci/
https://opusdei.org/cs-cz/article/modleme-se-svobodne-jako-bozi-deti-nikoli-jako-otroci/

	Modleme se svobodně jako Boží děti, nikoli jako otroci

