
opusdei.org

Líbit se Bohu

Pánova výzva „buďte dokonalí,
jako je dokonalý váš nebeský
Otec“ (Mt 5,48) spočívá v tom,
že máme žít jako Boží děti,
které vědí, že jsou v Božích
očích vzácné, a jsou pevně
zakotvené v naději a radosti
pramenící z vědomí, že mají tak
dobrého Otce.

04.11.2018

Uprostřed španělské občanské války,
poté co se tři měsíce ukrýval na
nejrůznějších místech, rozhodl se
svatý Josemaría opustit hlavní město.



Potřeboval se dostat někam, kde by
byl v bezpečí a kde by se mohl opět
začít věnovat svému apoštolskému
poslání. Se skupinou svých
duchovních synů podnikl
nebezpečný přechod Pyrenejí a
podařilo se mu dostat se do Andorry.
Nejprve navštívil Lurdy a pak zamířil
do Pamplony, kde se ho ujal místní
biskup, který mu poskytl přístřeší.
Krátce po svém příchodu do
Pamplony vykonal o Vánocích roku
1937 o samotě duchovní cvičení. Při
nich si zapsal: „Mé rozjímání je velmi
chladné. Na začátku byla jen
očividně dětinská touha po tom, aby
byl Pán Bůh spokojený, až mě bude
muset soudit. Pak přišel silný otřes:
Ježíši, řekni mi něco! Mnohokrát
jsem to opakoval, pln lítosti nad
vnitřním chladem. A pak vzývání mé
nebeské matky: Maminko! A andělů
strážných a mých dětí, které se již
radují v nebi… a pak proudy slz a
nářků… a modlitba. Předsevzetí:



věrně dodržovat každodenní
rozvrh.“[1]

Jsou to důvěrné poznámky, v nichž
svatý Josemaría vysvětluje, v jakém
stavu byla jeho duše, jaké prožíval
city a v jakém rozpoložení se tehdy
nacházel. Vyjadřuje se přitom s
velkým zápalem: chlad, slzy, touha…
Hledá oporu u svých milovaných: u
Otce, u Ježíše, u Marie. A nakonec v
tom strašném vnějším neštěstí, jež
tehdy na všechny dopadlo, činí
překvapivé a zdánlivě nepodstatné
předsevzetí: dodržovat každodenní
rozvrh. Toto je nepochybně jeden z
aspektů velikosti svatého Josemaríi:
schopnost sladit dohromady citový,
niterný a vášnivý vztah k Bohu s
věrností v každodenním boji ve
zdánlivě bezvýznamných
maličkostech.

Riziko pro ty, kdo se chtějí líbit
Bohu



Líbit se někomu je přesný opak toho
působit někomu zármutek a
zklamání. Protože chceme Boha
milovat a líbit se mu, máme
pochopitelně strach, abychom ho
nezklamali. Tento strach však někdy
může způsobit, že si myslíme a
cítíme přesně to, čemu se chceme
vyhnout. Strach je navíc negativní
pocit a nemůže tvořit základ
spokojeného života. Snad proto „v
Písmu svatém nacházíme ve všech
možných obměnách výraz „nebojte
se“ 365 krát. Je to, jako by Pán chtěl,
abychom se každý den roku
osvobozovali od strachu“.[2]

Existuje určitý druh strachu, před
nímž nás varoval Otec na začátku
svého prvního dopisu. Nabádal nás v
něm „vykládat ideál křesťanského
života tak, aby nebyl zaměňován s
perfekcionismem, učit se žít s vlastní
i cizí slabostí a přijímat se všemi
důsledky každodenní postoj
důvěryplné odevzdanosti založené



na Božím synovství“.[3] Svatý člověk
se bojí Boha urazit. Stejně tak se bojí
pohrdat jeho Láskou. Perfekcionista
se oproti tomu bojí, že nedělá věci
dost dobře, a proto má strach, že se
Bůh zlobí. Svatost není
perfekcionismus, ale někdy se nám to
může plést.

Kolikrát jen se hněváme, když
zjistíme, že jsme se opět nechali
unést, že jsme zase zhřešili, že jsme
nedokázali splnit ani to nejmenší
předsevzetí. Zlobíme se a myslíme si,
že Bůh je zklamaný. Ztrácíme naději,
že nás má ještě stále rád a že vůbec
kdy dokážeme vést opravdový
křesťanský život. Zmocní se nás
smutek. V takové chvíli je dobré si
připomenout, že smutek je
spojencem nepřítele; nepřivádí nás k
Bohu, ale naopak nás od něj odvádí.
Svůj hněv a vztek zaměňujeme za
domnělou rozmrzelost Boha. To vše
však nepochází z Lásky k Němu,



nýbrž z našeho ublíženého já, z naší
nepřijaté slabosti.

Když čteme v evangeliu Kristova
slova: „Buďte dokonalí“, chceme se
jimi řídit, chceme podle nich žít,
hrozí nám však, že si je vyložíme
jako: „Dělejte všechno dokonale“.
Můžeme si začít myslet, že když
nebudeme dělat všechno dokonale,
nebudeme se Bohu líbit a nemůžeme
být jeho pravými učedníky. Ježíš však
vzápětí smysl svých slov objasňuje:
„Buďte dokonalí, jako je dokonalý váš
nebeský Otec“ (Mt 5,48). Jde tedy o
dokonalost, ke které nás Bůh zve
poté, co nám dal účast na své božské
přirozenosti; o dokonalost věčné
Lásky, té největší Lásky ze všech,
Lásky, „z níž pohyb slunce má i
všecky hvězdy“.[4] Té samé Lásky,
která nás stvořila svobodné a
vykoupila, když „jsme ještě byli
hříšníky“ (Řím 5,8). Tato dokonalost
spočívá v tom, že máme žít jako děti
Boží a být si vědomi toho, že jsme v



jeho očích vzácní; že nemáme nikdy
ztrácet naději a radost, protože víme,
že máme tak dobrého Otce.

Chceme-li se vyvarovat nebezpečí
perfekcionismu, měli bychom
pamatovat na to, že líbit se Bohu
není v naší moci, v jeho však ano. „V
tom záleží láska: ne že my jsme
milovali Boha, ale že on si zamiloval
nás“ (1 Jan 4,10). Nesnažme se proto
Bohu diktovat, jak se má stavět k
našemu životu. Jsme stvoření
tvorové, tudíž bychom se měli naučit
respektovat jeho svobodu a ne mu
předepisovat, proč by nás měl, anebo
neměl mít rád. Projevil nám přeci
svou Lásku a touží po tom, že mu
dovolíme, aby nás miloval, jak sám
bude chtít.

Bůh nás miluje ze svého
svobodného rozhodnutí

Proč je tedy pro nás tak těžké
pochopit Boží logiku? Nemáme snad
dostatek důkazů o tom, jak daleko je



Bůh ochoten zajít, aby nás učinil
šťastnými? Copak si Ježíš neopásal
bedra, aby apoštolům umyl nohy?

Svatý Pavel říká, že Bůh ani vlastního
Syna neušetřil, aby nám umožnil
věčné štěstí (srov. Řím 8,32). Chtěl
nás milovat tou největší možnou
Láskou až do krajnosti. My si však
někdy přesto stále myslíme, že Bůh
nás bude milovat podle toho, „jak
budeme splňovat jeho očekávání“
nebo když „si to zasloužíme“. To je
však absurdní. Musí si snad malé dítě
„zasloužit“ lásku rodičů? Není to spíš
tak, že ten, před kým chceme mít
nějaké zásluhy, jsme my sami a že
nás ovládá nejistota a potřeba mít
kolem sebe pevné záchytné body,
které hledáme v tom, co děláme, ve
svém myšlení, ve svém vnímání
reality?

Přitom by nám stačilo dívat se na
našeho Otce a odpočívat v jeho
Lásce. Boží hlas při Ježíšově křtu a



proměnění říká, že Bůh našel
zalíbení ve svém Synu. I my jsme byli
pokřtěni a skrze Kristovo utrpení a
smrt máme podíl na jeho skrytém
životě, na jeho zásluhách, na jeho
milosti. Proto se na nás může Bůh
dívat se zalíbením, s nadšením.
Eucharistie nám mimo jiné předává
jasné poselství o tom, co k nám Bůh
cítí: toužebně si přeje být s námi, s
radostí je ochoten na nás čekat, jak
dlouho bude třeba, touží po našem
důvěrném přátelství a opětované
lásce.

Boj zamilované duše

Nejpřesvědčivějším důvodem pro to,
abychom milovali, je Boží Láska k
nám. „První motivací k evangelizaci
je Ježíšova láska, kterou jsme přijali,
zkušenost, že jsme byli spaseni, jež
nás vede k tomu, abychom ho
milovali stále více.“[5] Nejsou to
žádné abstraktní myšlenky. Vidíme
to na příkladu posedlého člověka z



Gerasy: Poté co ho Ježíš zbaví
posedlosti a poté co vidí, jak jeho
krajané Mistra odmítají, „prosí Ho,
aby u něj mohl zůstat“ (Mk 5,18).
Vidíme to také u Bartimea, který byl
zbaven slepoty a „šel tou cestou za
ním“ (Mk 10,52). A konečně to vidíme
u Petra, který je schopen odpovědět
na Pánovu výzvu „Pojď za
mnou“ (Jan 21,19) teprve když mu
Ježíš odpustí zradu a projeví mu svou
důvěru. Až tehdy si uvědomí, jak
hluboce jej Ježíš miluje. Zjištění, že
nás Bůh miluje, je tou nejsilnější
hybnou silou našeho křesťanského
života. Odtud také pramení náš boj.

Máme-li někdy strach, že jsme Boha
zarmoutili, položme si otázku:
Spojuje mne tento strach s Bohem a
pomáhá mi více na Něj myslet, nebo
mne spíše vede k tomu, abych se
soustředil na sebe, na svá očekávání,
na svůj boj a na své úspěchy? Vede
mne k tomu, abych Boha poprosil o
odpuštění při zpovědi? Zakouším pak



radost z vědomí, že mi odpustil, nebo
naopak upadám do beznaděje?
Pomáhá mi tento strach v tom, abych
s radostí začal znovu, nebo se
uzavírám do smutku, do pocitů
bezmoci a zklamání, pocházejících z
toho, že jsem si zakládal jen na
vlastní síle… na výsledcích, kterých
jsem schopen dosáhnout?Svatý
Josemaría nám doporučoval,
abychom o tom uvažovali z hlediska
Božího synovství: „Děti… Jak se snaží,
aby se v přítomnosti svých rodičů
chovaly důstojně! A královské děti,
před svým otcem králem, jak se
snaží, aby zachovaly královskou
důstojnost! A ty… neuvědomuješ, že
jsi neustále před velkým Králem,
svým Otcem-Bohem?“[6] Boží
přítomnost nevyvolává v Božích
dětech strach. Ani tehdy ne, když
upadnou. Proč? Jednoduše proto, že
On sám nám chtěl dát zcela jasně
najevo, že nás vyhlíží i tehdy, když
upadneme. Jako otec v podobenství o
marnotratném synu touží vyběhnout



nám vstříc, jakmile mu to dovolíme,
aby se nám vrhl kolem krku a
zahrnul nás polibky (srov. Lk 15,20).

Mariin úsměv

K lepšímu pochopení nám může
posloužit událost ze života svatého
Josemaríi. Jedná se o jednu z
poznámek o jeho duchovním životě,
které si vedl pro svého duchovního
vůdce, aby mu pomohl v jeho úkolu. I
když je text trochu dlouhý, stojí za to
uvést ho zde celý:

„Dnes ráno – jako vždy, když o to
pokorně požádám, ať uléhám v
jakoukoli hodinu – jsem se z
hlubokého spánku náhle probudil,
jako by na mě někdo zavolal, a byl
jsem si naprosto jist, že je čas vstávat.
A opravdu, bylo tři čtvrtě na šest.
Včera večer jsem, také jako obvykle,
požádal Pána, aby mi dal sílu k
překonání lenosti po probuzení,
protože – to ke svému studu
přiznávám – vstávání, jakkoli je to



drobnost, je pro mě velmi náročné a
často navzdory tomuto
nadpřirozenému volání zůstávám v
posteli o nějakou chvíli déle. Když
jsem dnes viděl, kolik je hodin,
pomodlil jsem se, bojoval sám se
sebou – a zůstal ležet. Když bylo na
mém budíku (je už nějaký čas
rozbitý) čtvrt na sedm, vstal jsem a
poníženě jsem poklekl, uznávaje
svou chybu – serviam! –, pak jsem se
oblékl a začal meditaci. Mezi půl a tři
čtvrtě na sedm jsem dosti dlouhou
chvíli mohl pozorovat, jak se obličej
mé Panny Marie Polibků plní radostí
a potěšením. Dobře jsem si toho
všiml: myslím, že se usmívala, tak to
na mne působilo, ale rty se jí
nehýbaly. Velmi jsem se uklidnil a
řekl své Matce mnoho lichotek.“[7]

Svatý Josemaría si předsevzal něco, s
čím i my někdy bojujeme, a sice vstát
včas. Nedařilo se mu to a
zahanbovalo ho to. Svou rozmrzelost
a zahanbenost si však nepletl s



velkodušností Božího srdce. Navíc po
svém nezdaru viděl, jak se na něj
Panna Maria usmála. Není to tak, že
míváme tendenci myslet si, že Bůh je
s námi spokojený, když – nebo jedině
když – děláme věci dobře? Proč
zaměňujeme osobní spokojenost za
Boží úsměv, za Boží něhu a lásku?
Copak Bůh není zrovna tak dojat,
když se snažíme po každém
opakovaném pádu znovu vstát?

Mnohokrát jsme jistě prosili Pannu
Marii, aby o nás před Pánem mluvila
dobře – ut loquaris pro nobis bona.
Možná jsme si jejich rozhovor někdy
i představovali. Zkusme se ponořit v
modlitbě do této scény a v klidu
rozvažovat nad Mariinou a Ježíšovou
láskou k nám.

„Hledat Mariin úsměv není otázkou
zbožného či zastaralého
sentimentalismu. Je to spíše ten
správný výraz živého a hluboce
lidského vztahu, který nás pojí s tou,



kterou nám Kristus daroval jako
Matku. Touha kontemplovat tento
úsměv Panny vůbec neznamená
poddat se nadvládě nekontrolované
představivosti.“[8] Tato slova pronesl
Benedikt XVI. v Lurdech, kde hovořil
o malé Bernadettě. Když se jí Panna
Maria zjevila poprvé, pouze se na ní
usmívala. „Dala jí poznat nejprve
svůj úsměv, jako by právě to byla
nejvhodnější vstupní brána k
odhalení jejího tajemství.“[9]

I my chceme vidět a vnímat, jak se na
nás Maria usmívá. Naše omyly,
jakkoli jsou velké, jí nedokážou setřít
úsměv z tváře. Když se po pádu opět
postavíme, můžeme jí pohledět do
tváře a znovu od ní načerpat radost.

Diego Zalbidea

[1] Camino. Edición crítico-histórica,
pozn. k č. 746.



[2] Papež František, Poselství Svatého
otce Františka pro 23. Světové
setkání mládeže, 25–3–2018.

[3] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–2–
2017, č. 8.

[4] Dante A., Božská komedie, Ráj,
Zpěv 33.

[5] František, enc. Evangelii
Gaudium, 24–11–2013, č. 264.

[6] Svatý Josemaría, Cesta, č. 265.

[7] Svatý Josemaría, Soukromé
poznámky, č. 701. In: A. Vázquez de
Prada, Zakladatel Opus Dei, sv. 1, s.
330.

[8] Benedikt XVI., Homilie, 15–9–
2008.

[9] Tamtéž.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/libit-

se-bohu/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/libit-se-bohu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/libit-se-bohu/

	Líbit se Bohu

