
opusdei.org

Kristus zjevuje
milosrdenství Otce:
milosrdenství v
Písmu svatém

V tomto článku ze série o
milosrdenství nahlédneme do
Písma svatého – Božího slova, v
němž se zjevuje Pánovo
milosrdenství.

19.07.2019

V rozhovorech Boha s Mojžíšem
zachycených v knize Exodus je jedna
tajemstvím obestřená scéna, kdy
Mojžíš prosí Pána, aby mu ukázal



svou tvář. „Uvidíš mě zezadu,“
odpoví mu Pán, „ale má tvář se
neukáže“ (Ex 33,23). Když se naplnil
čas, Filip při jednom z oněch
důvěrných rozhovorů, které
apoštolové vedli s Mistrem, prosí
Ježíše o totéž: „Pane, ukaž nám
Otce“ (Jan 14,8). Odpověď vtěleného
Boha na sebe nenechá čekat: „Kdo
viděl mne, viděl Otce“ (Jan 14,9).

Ježíš Kristus zjevuje Otce. Při
rozjímání nad evangelii můžeme
Boží rysy (zejména jeho
milosrdenství) odhalit v prostotě
Ježíšových slov a života. Ve vtěleném
Slově září milosrdenství, které Bůh v
průběhu dějin vyvoleného národa
postupně projevoval. V Něm – „tváři
Otcova milosrdenství“ 1 – se v plné
míře uskutečňuje něžná modlitba,
kterou Pán naučil Mojžíše, aby s ní
kněží žehnali Izraelitům: „Ať tobě
Hospodin požehná a ochraňuje tě. Ať
tobě Hospodin ukáže svou jasnou
tvář a je ti milostivý. Ať Hospodin



obrátí k tobě svou tvář a daruje ti
pokoj“ (Nm 6,24–26). V Ježíši nad
námi Bůh rozjasňuje svou tvář a
dává nám pokoj, který svět nemůže
dát. 2

Bůh, který hledá a naslouchá

Boží milosrdenství je naznačeno již
na prvních stránkách knihy Genesis.
Adam a Eva se poté, co zhřešili,
schovají za stromy v zahradě,
protože cítí, že jsou nazí, a proto se
už neodvažují pohlédnout Bohu do
očí. Pán jde však ihned za nimi.
„Začíná-li hříchem vyhnanství, pak je
tu i příslib návratu, možnost vrátit se
k Němu. Bůh se ihned ptá: „Adame,
kde jsi?“, hledá jej.“ 3 Již tehdy jim
zjeví budoucí vítězství nad hadovým
potomstvem a dokonce jim udělá
kožené suknice na znamení toho, že i
když zhřešili, jeho láska k nim
nevyhasla. 4 Zavírá za nimi bránu
nebe,5 ale na obzoru před nimi
otevírá bránu milosrdenství. „Bůh



totiž dopustil, že všichni upadli do
neposlušnosti, aby všem prokázal
milosrdenství“ (Řím 11,32).

V knize Exodus Bůh jedná rázným
způsobem, aby osvobodil utiskované
Izraelity. Jeho slova, pronesená k
Mojžíšovi z hořícího keře, se
podobně jako slova z knihy Genesis
nesou budoucími staletími: „Viděl
jsem utrpení svého lidu, který je v
Egyptě, slyšel jsem jejich nářek na
biřice; ano, znám jejich bolesti. Proto
jsem sestoupil, abych je vysvobodil z
ruky Egypťanů“ (Ex 3,7–8). Jak
nádherný je to příklad pro nás, kteří
býváme hluší a váhaví k potřebám
druhých. Bůh je dobrý Otec, který
vidí utrpení svých dětí a přináší jim
svobodu. Když Mojžíš prošel Rudým
mořem, Pán se mu ukázal na hoře
Sinaj jako „Bůh milosrdný a
milostivý, shovívavý, velmi laskavý a
věrný“ (Ex 34,6). 6

Niterná láska



86. žalm tato slova z knihy Exodus
téměř doslovně opakuje: „ Deus
miserator ( rahum) et misericors (
hanun), patiens et multae
misericordiae ( hesed) et veritatis (
emet)“ (Ž 86,15). Při převodu Bible do
latiny zvolil sv. Jeroným pro překlad
hebrejských pojmů rahum, hanun a
hesed tři téměř synonymní výrazy
odvozené od slova „milosrdenství“.
Mezi těmito hebrejskými pojmy je
skutečně vnitřní spojitost, každý z
nich má však svůj vlastní významový
odstín, který bychom měli
podrobněji prozkoumat, chceme-li
Boží milosrdenství, jež se nedá
vyjádřit jen jedním slovem, lépe
pochopit.

Adjektivum rahum (miserator) je
odvozeno od slova rehem, které
znamená „klín, nitro, mateřské
lůno“, a v Bibli se používá, když se
hovoří o narození dítěte. 7 Rahum
opisuje lásku matky k dítěti, které je
doslova tělem z jejího těla. „Copak



může zapomenout žena na své
nemluvně, není jí líto syna vlastního
těla? I kdyby ona zapomněla, já přece
na tebe nezapomenu!“ (Iz 49,15)
„Bůh se ve vztahu k nám dojímá a
jihne jako matka, když bere do
náruče svoje dítě a přeje si jedině
milovat jej, chránit, pomáhat mu a
dát mu všechno, i sebe samu.
Takovýto obraz plyne z tohoto
výrazu. Je to tedy láska, kterou lze
definovat významem „niterná“.“ 8

Bůh miluje láskou, která trpělivě
snáší, když na ni její děti zapomínají,
pohrdají jí a zanedbávají ji: „Lide
můj, co jsem ti učinil, v čem jsem tě
unavil, odpověz mi!“ (Mich 6,3);
láskou, která je ochotna neustále
svým dětem tuto jejich lhostejnost
odpouštět a promíjet, protože
„netrvá na svém hněvu navěky, spíše
má zálibu v milosrdenství“ (Mich
7,18); láskou, která se slitovává nad
žalostným stavem, v němž se její děti
nacházejí: „Vyhojím tvé jizvy a
uzdravím tvé rány“ (Jer 30,17);



láskou, která se snaží přitáhnout své
děti zpět k sobě, když se od ní vzdálí,
která je ochotna chránit je, když jsou
utiskované a pronásledované: „Ty se
však neboj, můj služebníku Jakube,
nestrachuj se, Izraeli! Vysvobodím tě
z daleké země a tvé potomstvo ze
země jeho zajetí, vrátí se Jakub, aby
žil v pokoji, bude žít bez starosti a
nikdo ho nebude děsit“ (Jer 46,27);
láskou, která své děti vítá a s
pohnutím objímá, která je vnímavá i
k těm nejnepatrnějším projevům
jejich lásky: „Pojďte a kupujte bez
stříbra a zdarma víno a mléko!“ (Iz
55,1); láskou, která nás učí starat se o
druhé a sdílet s nimi utrpení i
radosti, být jim skutečně nablízku,
modlit se za ně a zajímat se o ně;
láskou, která nás učí navštěvovat
nemocné… a věnovat druhým svůj
čas.

Dále je Bůh označován slovem hanun
(misericors). Toto adjektivum, které
lze přeložit jako „milostivý, soucitný“,



pochází od slova hen, které znamená
„milost, laskavost“, tedy něco, co je
udělováno z čisté blahovůle
přesahující striktní spravedlnost.
Opisuje chování Boha vyjádřené v
jednom z nařízení starozákonní
smlouvy: „Vezmeš-li si jako zástavu
plášť svého bližního, vrať mu ho do
západu slunce. Je to jeho jediná
pokrývka, plášť pro jeho tělo. V čem
by spal? Bude-li si mně stěžovat,
vyslyším ho, neboť jsem soucitný ( 
hanun)“ (Ex 22,25–26). Je to nařízení
inspirované soucitem s chudákem,
který nemůže zaplatit, co je dlužen.
Bůh nedokáže snést pohled na jeho
utrpení a ve svém soucitu – který
umí vzbudit v těch, kteří jsou jeho –
dává prostor pravé spravedlnosti:
„Chci milosrdenství, a ne oběť,
poznání Boha chci víc než
celopaly“ (Oz 6,6). Kdo Boha
doopravdy zná, ten si všímá utrpení
svého bratra. Kolik možností ke
službě bližním objevíme, když si od
Pána vyprosíme jeho soucitný



pohled! Právě Jubilejní rok je dobrou
příležitostí k tomu, abychom se spolu
s ostatními věnovali skutkům
tělesného milosrdenství.

Věrný Bůh, který umí čekat

Žalm 86 také říká, že Bůh je velmi
milosrdný, multae misericordiae
(hesed). Zde je použito důvěrné
označení, které lze přeložit jako
„slitovnost, dobrotivost“ a které
vyjadřuje laskavost charakteristickou
především pro vztah mezi rodiči a
dětmi nebo mezi manželi. Stařičký
Jakub si k sobě před smrtí zavolá
svého syna Josefa a prosí ho: „Prokaž
mi laskavost a věrnost: nepochovávej
mě v Egyptě!“ (Gn 47,29) Prosí ho,
aby se zachoval jako dobrý syn a
splnil svému otci poslední přání. Říct,
že Bůh překypuje dobrotivostí ( 
hesed), je to samé jako říct, že se na
nás dívá jako na své děti: dary a
povolání, které uděluje, jsou
neodvolatelné. 9 „O tomto



milosrdném Bohu je také řečeno, že
je „shovívavý“, doslova „dlouhého
rozsahu“, tedy širokého rozsahu co
do velkodušnosti a schopnosti
strpení. Bůh dovede čekat, Jeho čas
není časem netrpělivých lidí; je jako
moudrý rolník, který umí čekat a
nechává dobré setbě čas k růstu,
navzdory koukolu (srov. Mt 13,24–
30).“ 10

A konečně je o Bohu také řečeno, že
jeho milosrdenství předchází hojnost
pravdy: et veritatis (emet).
Milosrdenství není žádná komedie,
která zastírá urážky a rány, jako
kdyby neexistovaly. Rány se obvazují
až poté, co jsou „ošetřeny a
zaléčeny“, 11 protože jinak by se
mohly zanítit. Pán „je Lékař a léčí
naše sobectví, když dovolíme, aby
jeho milost pronikla do hlubin naší
duše“. 12 Dovolit mu, aby nás léčil,
znamená přiznat si, že jsme hříšníci,
znamená ukázat mu naše rány a být
ochotni použít vhodné prostředky k



jejich vyléčení. „Ukaž svou ránu, aby
tě důkladně vyléčili a odstranili
všechny tvé infekce, i kdyby tě to
bolelo jako chirurgický zákrok.“ 13

Pán slibuje, že „i kdyby jak šarlat
byly vaše hříchy, vybílí se jako
sníh“ (Iz 1,18).

Vyrovnaný a pokojný vztah k Bohu
lze vybudovat jedině na pravdě.
Pravé štěstí – píše sv. Augustin ve
svém zamyšlení nad životem zde na
zemi a životem, který nás čeká v nebi
– je radost z pravdy, gaudium de
veritate .14 Žít v pravdě znamená
mnohem víc, než jen něco „vědět“.
Proto hebrejský výraz emet znamená
jak „pravda“, tak „věrnost“. Upřímný
člověk je věrný, a ten, kdo chce být
věrný, miluje pravdu. „Věrnost bez
hranic je posledním slovem zjevení
Boha Mojžíšovi. Věrnost Boha se
nikdy nevytrácí, protože Pán je
Strážce, který – jak praví 121. žalm –
nespí, ale nepřetržitě nad námi bdí,
aby nás vedl k životu: „Nedopustí,



aby se tvá noha zvrtla – říká tento
žalm – nebude dřímat tvůj strážce.
Ano, nebude dřímat a spát Izraelův
strážce. […] Hospodin tě bude střežit
ode všeho zlého, střežit bude tvou
duši. Hospodin bude střežit tvůj
odchod i příchod nyní i na věky (Ž
121,3–4.7-8).“ 15

Boží milosrdenství ve Starém zákoně
je tedy mateřským a něžným objetím,
které Pán nabízí všem potřebným,
všem těm, kteří si svou situaci (svou
slabost, chyby, hříchy a nevěru)
upřímně přiznají. Nejenže z nich Bůh
jejich tíživé břímě sejme, ale také je
vyléčí a vrátí jim jejich synovskou
důstojnost.

Tvář Otcova milosrdenství

„O tom, co bylo od počátku, co jsme
slyšeli, vlastníma očima viděli,
bedlivě pozorovali a čeho jsme se
svýma rukama dotýkali, o Slovu
života…“ (1 Jan 1,1). Živá slova
apoštola, kterého Ježíš miloval, v nás



rozněcují stejný zápal, s jakým byla
napsána. Jan v Ježíši viděl a dotýkal
se Boží lásky, a to můžeme dělat i my
jako křesťané, „aby naše radost byla
úplná“ (1 Jan 1,4). Ježíš Kristus „je
Boží milosrdenství v lidské osobě.
Nalézt Krista znamená nalézt Boží
milosrdenství“. 16 Sv. Josemaría nás
proto pobízel k tomu, abychom
nepřestávali „vychutnávat ty
dojemné scény, kdy náš Mistr jedná
jako Bůh i jako člověk, nebo vypráví
božskými i lidskými slovy o
dopuštění, o nekonečné Boží lásce k
jeho dětem“. 17

Kristus je dobrý samaritán, 18 který
nepřejde bez povšimnutí kolem těch,
kdo jsou v jakékoli duchovní či
hmotné nouzi. Je jejich neštěstím
pohnut a poskytuje jim útěchu. „Bůh
se zaplétá, vniká do našich ubohostí,
přibližuje se k našim ranám a hojí je
vlastníma rukama, a aby měl ruce,
stal se člověkem. Ježíš se o to osobně
přičiňuje. Člověk se dopustil hříchu,



člověk jej přichází zahojit.“ 19 Pánův
život překypuje milosrdnými gesty:
odpouští hříchy ochrnulému člověku,
kterého k němu spustí střechou na
lehátku, 20 vzkřísí jediného syna
vdovy z Naimu a vrátí jí ho,21

zázračným způsobem nasytí zástupy,
které chodí s ním, aby je neopustily
síly. 22 „Ve všech těchto okolnostech
bylo Ježíšovo srdce pohnuto právě
milosrdenstvím, se kterým četl v
srdci těch, s nimiž mluvil, a
odpovídal na jejich nejopravdovější
potřeby.“ 23

Pánova bezvýhradná láska dosahuje
svého nejvyššího vyjádření v
utrpení. V něm se všechno stalo
projevem odpuštění a trpělivosti s
našimi hříchy. V jeho slovech nebyla
žádná stopa po hořkosti. Když visel
na kříži, byl dojat upřímným
vyznáním a prosbou jednoho z lotrů:
„My dostáváme přece jen, jak si
zasloužíme za to, co jsme spáchali.
Ježíši, pamatuj na mě, až přijdeš do



svého království“ (Lk 23,41–42).
Máme před sebou dokonalou
„momentku“ milosrdenství. Ježíš
přijímá prosbu muže, který
potřebuje lásku a pokorně se
přiznává ke zlu, které ve svém životě
spáchal, odpouští mu a otevírá mu
bránu nebe. „Amen, pravím ti: Dnes
budeš se mnou v ráji“ (Lk 23,43).
Pánova slova nám ukazují, že na
tento okamžik již dlouho čekal. Čeká
na něj i u každého z nás. „Ježíš
přijímal hříšníky dobrotivě.
Kdybychom uvažovali lidsky, pak by
hříšník byl nepřítelem Boha. Bůh
však přistupoval ke hříšníkům s
dobrotou, měl je rád a měnil jejich
srdce.“ 24

U paty kříže stála Panna Maria. S
důvěrou v její přímluvu se obraťme k
Bohu a modleme se k němu slovy,
která vnukl sv. Josemaríovi: „ 
Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae ut misericordiam
consequamur “25 (Přistupujme tedy s



důvěrou k trůnu milosti, abychom
dosáhli milosrdenství).

1 František, bula Misericordiae vultus
(11. dubna 2015), 1.

2 Srov. Jan 14,27.

3 František, homilie (7. dubna 2013);
srov. Gn 3,9.

4 Srov. Gn 3,14–21.

5 Srov. Gn 3,24.

6 Podobný výraz se objevuje i na
jiných místech Písma svatého, zvláště
v žalmech 86, 15 a 103,8.

7 Např. v knize Exodus 13,2: „Zasvěť
mi každého prvorozence, který
otvírá lůno (rehem) u Izraelitů, ať z
lidí či z dobytka. Patří mně.“

8 František, generální audience (13.
ledna 2016).

9 Srov. Řím 11,29.



10 František, generální audience (13.
ledna 2016).

11 František, promluva (18. října
2014).

12 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 93.

13 Sv. Josemaría, Výheň, 192.

14 Sv. Augustin, Vyznání, X. 23.33.

15 František, generální audience (13.
ledna 2016).

16 Joseph Ratzinger, homilie při mši 
Pro eligendo pontifice (18. dubna
2005).

17 Sv. Josemaría, Boží přátelé, 216.

18 Srov. Lk 10,33–35.

19 František, kázání z Domu sv.
Marty (22. října 2013).

20 Srov. Mk 2,3–12.

21 Srov. Lk 7,11–15.



22 Srov. Mt 14,13–21; 15,32–39.

23 František, Misericordiae vultus, 8.

24 František, generální audience (20.
února 2016).

25 Srov. Žid 4,16.

Francisco Varo

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

kristus-zjevuje-milosrdenstvi-otce-
milosrdenstvi-v-pismu-svatem/

(13.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/kristus-zjevuje-milosrdenstvi-otce-milosrdenstvi-v-pismu-svatem/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kristus-zjevuje-milosrdenstvi-otce-milosrdenstvi-v-pismu-svatem/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kristus-zjevuje-milosrdenstvi-otce-milosrdenstvi-v-pismu-svatem/

	Kristus zjevuje milosrdenství Otce: milosrdenství v Písmu svatém

