
opusdei.org

Kristovo Srdce,
pokoj křesťanů, část
II.

Homilie zakladatele Opus Dei
ze slavnosti Nejsvětějšího Srdce
Ježíšova 17. 6. 1966, která byla
uveřejněna v knize Jít s
Kristem. Část druhá

13.06.2020

Vzpomeňte si na scénu, kterou nám
líčí svatý Lukáš, když Kristus kráčel
do Naimu (srov. Lk 7,11–17). Ježíš
vidí zármutek lidí, s kterými se
náhodně setkává. Mohl je klidně



minout a jít dál nebo počkat na
vyzvání, prosbu. Ale nejde dál, ani na
nic nečeká. Sám se ujímá iniciativy,
dojat zármutkem vdovy, která
ztratila to jediné, co měla – svého
syna.

Evangelista vysvětluje, že Ježíšovi jí
bylo líto, snad své dojetí projevil –
jako při smrti Lazara – i nějakým
vnějším gestem. Ježíš Kristus nebyl a
není necitelný k lidskému utrpení,
které vychází z lásky, ani mu nedělá
potěšení oddělovat děti od rodičů;
přemáhá smrt, aby dal život, aby
zase byli spolu ti, kdo se milují,
vyžaduje ovšem předtím nebo
současně prvenství Boží lásky, která
má utvářet opravdový křesťanský
život.

Kristus ví, že je obklopen zástupy
lidí, kteří budou tímto zázrakem
udiveni a rozhlásí ho po celém kraji.
Ale Pán nejedná, jen aby se zalíbil, je
pouze dojat bolestí té ženy a nemůže



ji nechat bez útěchy. A tak k ní
skutečně přistoupil a řekl: Neplač!
(Lk 7,13). Je to, jako by jí chtěl dát na
srozuměnou toto: nechci tě vidět
uplakanou, protože já jsem přinesl
na svět radost a pokoj. A pak nastává
zázrak, jako projev božské Kristovy
moci, jedná jako Bůh. Ale dříve tady
bylo pohnutí jeho duše, jako důkaz
lásky Ježíšova lidského srdce, kdy
jedná jako člověk.

167 Nikdy se nenaučíme milovat,
nebudeme-li se učit u Ježíše.
Kdybychom jako někteří si mysleli,
že zachovat si čisté srdce, hodné
Boha, znamená nepřimísit do něj,
nenakazit je lidskými city, pak by to
logicky znamenalo, že bychom se
stali necitlivými k bolesti svých
bližních. Byli bychom schopni jakési
suché a bezduché úřední charity, ale
nikoliv opravdové lásky Ježíše Krista,
která je laskavá a lidsky teplá. Proto
neschvaluji různé falešné teorie,
které jsou vlastně smutnou



výmluvou, jež svádí lidská srdce tím,
že je odlučuje od Boha a přivádí je na
špatné cesty a do záhuby.

Při dnešní slavnosti bychom měli
prosit Pána, aby nám dal dobré
srdce, schopné soucitu s lidským
utrpením, schopné pochopit, že na
utrpení, které provází a skličuje lidi
na tomto světě, je skutečným lékem
jen láska. Každá jiná útěcha může
rozptýlit sotva na chvíli, ale později
zanechá jen hořkost a zoufalství.

Chceme-li pomáhat druhým, musíme
milovat, a to zdůrazňuji, láskou,
která bude chápavá a ochotná k
oběti, plná citu a pokorná. Tak
pochopíme, proč se Pán rozhodl
shrnout celý Zákon do dvou
přikázání, která jsou ve skutečnosti
přikázáním jediným: je to láska k
Bohu a láska k bližnímu, a to celým
srdcem (srov. Mt 22,40).

Snad si teď můžete pomyslet, že
křesťané – ne ti druzí, ale ty a já –



zapomínají na nejzákladnější
uplatňování této povinnosti lásky.
Snad pomyslíte i na tolik neodčiněné
nespravedlnosti, na tolik
nenapravených zlořádů a různé
diskriminace, které se přenášejí z
generace na generaci, aniž by se
hledalo řešení u kořene věci.

Nemohu a ani nemám důvod vám
navrhovat nějaké konkrétní řešení
těchto problémů. Ale jako Kristův
kněz mám povinnost připomenout
vám to, co říká Písmo svaté.
Zamyslete se nad scénou posledního
soudu, který popsal sám Ježíš: Pryč
ode mne, vy zlořečení, do věčného
ohně, který je připraven pro ďábla a
jeho anděly. Neboť jsem měl hlad, a
nedali jste mi najíst, měl jsem žízeň, a
nedali jste mi napít, byl jsem na cestě,
a neujali jste se mě, byl jsem nahý, a
neoblékli jste mě, byl jsem nemocen a
ve vězení, a nenavštívili jste mě (Mt
25,41–43).



Člověk nebo společnost, která se
nenechá tváří v tvář utrpení nebo
nespravedlnosti pohnout k jednání a
nesnaží se je zmírnit, to není člověk
nebo společnost podle Kristova
Srdce. Křesťané by se měli,
ponechávajíce co největší osobní
svobodu při zkoumání a uplatňování
různých řešení, tedy se
samozřejmým pluralismem,
shodnout ve společném úsilí – sloužit
lidstvu. Jinak nebude jejich
křesťanství Ježíšovým slovem ani
životem, bude to jen pouhá maska,
podvod vůči Bohu i vůči lidem.

168 Ale musím vám nabídnout ještě
další úvahu. Měli bychom bez
umdlení bojovat za to, aby mohlo
působit dobro, protože víme, jak je
těžké, abychom se my lidé vážně
rozhodli konat spravedlnost, a
vidíme, jak pozemské soužití má
daleko k tomu, aby bylo vedeno
láskou, a nikoliv nenávistí nebo
lhostejností. Nemůžeme si zastírat



ani skutečnost, že, i když najdeme
nějaký spravedlivý způsob rozdílení
majetku a dospějeme k harmonicky
uspořádané společnosti, nezmizí ze
světa bolest, působená nemocí,
nepochopením nebo samotou, smrtí
milovaných osob, vlastními
nedostatky.

Na tento zármutek máme pouze
jedinou konečnou odpověď, je to
Kristus na kříži, Bůh, který trpí a
umírá. Bůh, který nám dává své
Srdce kopím probodené z lásky ke
všem lidem. Náš Pán nemá v lásce
žádnou nespravedlnost a odsuzuje
toho, kdo se jí dopouští. Bůh
nepůsobí bolest svých tvorů, ale trpí
ji, protože po prvotním hříchu je
součástí lidského života. Nicméně
jeho Srdce plné lásky k lidem ji vzalo
s křížem všechnu na sebe: naše
utrpení, náš smutek, naši úzkost, náš
hlad a žízeň po spravedlnosti.



Křesťanské učení o bolesti není
programem laciných útěch. Je to v
první řadě učení o přijetí tohoto
utrpení, které je opravdu
neoddělitelné od lidského života.
Nemohu před vámi zakrývat – s
jistou radostí, protože jsem vždycky
kázal a snažil se žít v tomto duchu, že
tam, kde je kříž, je i Kristus, Láska –,
že i v mém životě byla bolest častým
hostem a nejednou se mi chtělo
plakat. Jindy jsem zase cítil, jak roste
moje znechucení nad
nespravedlností a zlem. A zakoušel
jsem znechucení nad tím, že nemohu
nic dělat, že – přes své přání a své
úsilí – jsem nemohl tento špatný stav
zlepšit.

Když k vám promlouvám o bolesti,
nemluvím jen o teoriích. Ani se
nechci omezit na to, abych přebíral
zkušenosti jiných, když vám
potvrdím, že, jestliže – při utrpení –
budete cítit, jak se vaše duše chvěje,
stačí se podívat na Krista. Kalvárie



hlásá všem, že jestliže budeme žít ve
spojení s Kristem, bude každé
utrpení posvěceno.

Protože pak se naše utrpení,
křesťansky prožívané, stane
zadostiučiněním, usmířením, účastí
na osudu a životě Ježíše Krista, který
dobrovolně a z lásky k lidem zakusil
každou bolest, každé utrpení. Narodil
se, žil i zemřel v chudobě, byl
napadán, urážen, pomlouván, křivě
obviňován a nespravedlivě
odsouzen, poznal zradu a opuštěnost
od svých učedníků, zakusil samotu a
trpkost trestu i smrti. I dnes Kristus
stále trpí ve svých údech, v celém
lidstvu, které obývá tuto zemi. On je
jeho Hlavou, prvorozeným Synem,
Spasitelem.

V Božích plánech má bolest své
nezastupitelné místo. Je to
skutečnost, ačkoli nás stojí dosti úsilí,
abychom jí porozuměli. I Ježíši Kristu
přišlo jako člověku zatěžko ji snášet: 



Otče, chceš-li, odejmi ode mě tento
kalich, avšak ne má vůle ať se stane,
ale tvá (Lk 22,42). V této úzkosti z
utrpení a přijetí Otcovy vůle jde Ježíš
na smrt klidně a odpouští těm, kdo
ho křižují.

A právě to nadpřirozené přijetí
bolesti je zároveň největším
vítězstvím. Ježíš smrtí na kříži
přemohl smrt. Bůh ze smrti získává
život. Postoj Syna Božího není
postojem člověka smiřujícího se s
tragickým neštěstím, je to uspokojení
člověka, který už okouší vítězství. Ve
jménu této vítězící Kristovy lásky
bychom se my křesťané měli vydávat
na všechny cesty této země, abychom
tam svými slovy i skutky rozsévali
pokoj a radost. Měli bychom bojovat
– pokojně ovšem – proti zlu, proti
nespravedlnosti, proti hříchu, a
hlásat tak, že tento lidský život není
konečný, že Boží láska projevená v
Kristově Srdci u lidí slavně duchovně
zvítězí.



169 Před chvílí jsme si připomněli
události v Naimu. Teď bychom mohli
uvést ještě další, protože evangelia
jsou plná podobných scén. Tyto
příběhy dojímaly a stále budou
dojímat lidská srdce, protože
neukazují pouhé upřímné gesto
člověka, který má soucit se svými
bližními, ale protože nám ukazují
nesmírnou lásku našeho Pána.
Ježíšovo Srdce je srdce vtěleného
Boha, Emanuele, Boha s námi.

Církev sjednocená s Kristem se rodí z
jeho probodeného Srdce. Z tohoto
dokořán otevřeného Srdce je nám
předáván život. Jak na tomto místě
nevzpomenout, byť jen krátce,
svátosti, skrze které v nás působí Bůh
a činí nás účastnými na spasitelském
Kristově díle? Jak se zvláštní
vděčností nevzpomenout na
Nejsvětější svátost oltářní, nejsvětější
kalvárskou oběť a její neustálé
nekrvavé zpřítomňování v naší mši
svaté? Ježíš se nám dává za pokrm.



Protože k nám přichází, vše se
změnilo a v nás se projevuje jeho síla
– pomoc Ducha svatého, který
naplňuje naši duši, vede naše činy,
naše myšlení i city. Kristovo Srdce
znamená pro křesťana pokoj.

Odevzdanost, kterou od nás Pán
žádá, se nezakládá jen na našem
přání ani na našich silách, tak často
nedostatečných a bezmocných: v
první řadě se opírá o milosti, které
nám získala láska srdce Boha, který
se stal člověkem. Proto můžeme a
musíme vytrvat ve svém vnitřním
životě dětí našeho Otce, který je na
nebesích, aniž bychom si připouštěli
nějakou malomyslnost nebo
skleslost. Chci připomenout, že každý
křesťan svým běžným všedním
životem, i těmi nejmenšími
maličkostmi, svou běžnou normální
prací prakticky žije svou víru, lásku i
naději, protože právě tady je
podstata jednání člověka, který
počítá s Boží pomocí a který v



uskutečňování těchto božských
ctností nachází radost, sílu a
vyrovnanost.

To jsou tedy plody Kristova pokoje,
který nám poskytuje jeho Nejsvětější
Srdce. Protože – řekněme to ještě
jednou – Ježíšova láska k lidem je
nevyzpytatelnou součástí božského
tajemství, lásky Syna vůči Otci a
Duchu. Duch svatý, spojení lásky
mezi Otcem a Synem, nachází ve
Slově lidské srdce.

Nelze mluvit o těchto základních
pravdách naší víry, aniž bychom
neupozornili na nedokonalost
našeho chápání a na vznešenost
Zjevení. Ale i když nemůžeme tyto
pravdy obsáhnout, i když náš rozum
nad nimi žasne, pokorně a pevně jim
věříme: víme, opírajíce se o Kristovo
svědectví, že je tomu tak. Že láska se
z lůna Nejsvětější Trojice rozlévá na
všechny lidi skrze lásku Ježíšova
Srdce.



170 Žít v Ježíšově Srdci, být s ním
úzce spojen, znamená tedy stát se
Božím příbytkem. Kdo mě miluje,
toho bude milovat můj Otec (Jan
14,21), řekl Pán. A Kristus a Otec v
Duchu svatém přijdou do duše a
učiní si v ní příbytek (srov. Jan
14,23).

Budeme-li – byť i jen málo – chápat
tyto základní věci, změní se náš
způsob života. Budeme mít hlad po
Bohu a budeme moci vzít za svá
slova žalmu z dnešních ranních
chval: Bože můj, snažně tě hledám,
má duše po tobě žízní, prahne po
tobě mé tělo jak vyprahlá, žíznivá,
bezvodá země (srov. Žl 63[62],2). A
Kristus, který v nás tuto touhu
vzbudil, nám jde vstříc a říká: Kdo
žízní, ať přijde ke mně a pije (Jan
7,37). Nabízí nám své srdce, abychom
v něm našli odpočinek, sílu. Když
přijmeme toto pozvání, poznáme, jak
jsou jeho slova pravdivá, a ještě více
poroste náš hlad a žízeň a zatoužíme,



aby si Bůh udělal v našem srdci
místo k spočinutí a aby od nás
neodnímal své světlo a své teplo.

Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? Oheň jsem
přišel vrhnout na zem, a jak si přeji,
aby už vzplanul! (Lk 12,49). Trochu
jsme se přiblížili k ohni Boží lásky,
nechme jím ovlivnit své životy,
chtějme nést tento božský oheň do
všech končin světa, snažme se s ním
seznámit ty, kdo žijí kolem nás, aby i
oni poznali Kristův pokoj a s ním
našli své štěstí. Křesťan, který bude
žít ve spojení s Ježíšovým Srdcem,
nemůže mít jiný cíl než mír ve
společnosti, mír v církvi, mír ve
vlastní duši, který nastane, až k nám
přijde jeho království.

Maria, Regina pacis, Královno míru,
ty jsi věřila ve splnění andělova
poselství, pomoz nám, abychom i my
rostli ve víře, aby se upevňovala naše
naděje a prohlubovala naše láska. To



je totiž to, co od nás chce tvůj Syn,
když nám ukazuje své Nejsvětější
Srdce.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

kristovo-srdce-pokoj-krestanu-cast-ii/
(09.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/kristovo-srdce-pokoj-krestanu-cast-ii/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kristovo-srdce-pokoj-krestanu-cast-ii/

	Kristovo Srdce, pokoj křesťanů, část II.

