
opusdei.org

Kristova přítomnost
v křesťanech

Homilie zakladatele Opus Dei z
neděle velikonoční 26. 3. 1967,
která byla uveřejněná v knize
Jít s Kristem.

20.04.2025

Kristova přítomnost v
křesťanech

102

Kristus žije. Tato velká pravda dává
smysl naší víře. Ježíš, který zemřel
na kříži, vstal z mrtvých, zvítězil nad



smrtí, nad vládou tmy, bolesti a
úzkosti. „Nelekejte se,“ tak pozdravil
anděl ženy, které šly ke hrobu. 
Nelekejte se! Hledáte Ježíše
Nazaretského, ukřižovaného. Byl
vzkříšen, není tady (Mk 16,6). Haec
est dies quam fecit Dominus,
exsultemus et laetemur in ea; toto je
den, který učinil Hospodin, jásejme a
radujme se z něho (Žl 118[117],24).

Velikonoce jsou dobou radosti,
takové radosti, která se neomezuje
jen na toto období liturgického roku,
ale radosti, která naplňuje srdce
křesťana stále. Protože Kristus žije:
Kristus není osoba, která v jisté době
prožila svůj život a odešla a na
kterou vzpomínáme jako na zářný
příklad.

Ne. Kristus žije. Ježíš je Emanuel:
Bůh s námi. Jeho vzkříšení nám dává
poznat, že Bůh neopouští své věrné.
Slíbil přece: Může zapomenout žena
na své nemluvně, není jí líto syna



vlastního těla? I kdyby ona
zapomněla, já přece na tebe
nezapomenu! (Iz 49,15). A Bůh svůj
slib splnil. Je mu rozkoší stýkat se s
lidmi (srov. Př 8,31).

Kristus žije ve své církvi: Já vám
říkám pravdu: Je to pro vás dobré,
abych já odešel. Jestliže totiž
neodejdu, Přímluvce k vám nepřijde.
Odejdu-li však, pošlu ho k vám (Jan
16,7). Takový byl Boží záměr: Ježíš
tím, že zemřel na kříži, nám dal
ducha pravdy a života. Kristus je ve
své církvi stále přítomen: ve
svátostech, v liturgii, v hlásání, v celé
její činnosti.

Zvláštním způsobem je Kristus stále
přítomen i mezi námi, denně se nám
vydává v eucharistii, proto je mše
svatá středem a kořenem
křesťanského života. Při každé mši
svaté je vždy přítomen celý Kristus,
hlava i tělo. Per Ipsum et cum Ipso et
in Ipso. (Skrze něho a s ním a v něm.)



Protože Kristus je cesta, prostředník,
v něm nacházíme všechno, bez něho
je náš život prázdný. Ve jménu Ježíše
Krista a na jeho pokyn odvažujeme
se říkat – audemus dicere – Pater
noster, Otče náš. Odvažujeme se
nazývat otcem Pána nebe i země.

103

Přítomnost živého Ježíše ve svaté
hostii je zárukou jeho skutečné
přítomnosti ve světě.

Kristus žije v křesťanech. Naše víra
nám říká, že člověk ve stavu milosti v
sobě má Boží život. Jsme lidé, muži a
ženy, nikoliv andělé. Bytosti z masa a
krve, se srdcem a vášněmi, smutky a
radostmi. Ale ztotožnění s Bohem je
pro každého člověka předzvěstí
slavného vzkříšení. Kristus z mrtvých
vstal, a to jako první z těch, kteří
zesnuli. Protože smrt přišla skrze
člověka, přijde skrze člověka také
vzkříšení mrtvých. Jako totiž pro
spojení s Adamem všichni propadli



smrti, tak zase pro svoje spojení s
Kristem všichni budou povoláni k
životu (1 Kor 15, 20–22).

Život Kristův je i životem naším, jak
slíbil svým apoštolům při poslední
večeři: Kdo mě miluje, bude
zachovávat mé slovo a můj Otec ho
bude milovat a přijdeme k němu a
učiníme si u něho příbytek (Jan 14,23).
Křesťan tedy má žít jako Kristus, tak
aby mohl říci se sv. Pavlem, non vivo
ego, vivit vero in me Christus (Gal
2,20), už nežiji já, ale žije ve mně
Kristus.

104

Ježíš Kristus – základ
křesťanského života

Chci připomenout, i když jen krátce,
některé aspekty skutečnosti, že
Kristus je neustále živý, stejný včera i
dnes i navěky – Iesus Christus heri et
hodie; ipse et in saecula (Žid 13,8) –,



protože je to základem křesťanského
života. Pozorujeme-li život kolem
sebe a sledujeme-li dějiny lidstva,
můžeme pozorovat jistý pokrok.
Věda umožnila člověku uvědomit si
svou moc. Technika dnes ovládá
přírodu mnohem více než v
minulosti a umožňuje lidstvu snít o
vyšší životní a kulturní úrovni.
Někdo by snad mohl tento obraz
poopravit a připomenout, že dnešní
lidé trpí nespravedlností a válkami
dokonce horšími než v minulosti.
Mají jistě pravdu. Přesto však chci
spíše zdůraznit, že v řádu
náboženském zůstává člověk
člověkem a Bůh Bohem. V tomto
ohledu dosáhl pokrok již svého
vrcholu: je jím Kristus, alfa i omega,
začátek i konec (srov. Zj 21,6).

105

V duchovním životě neexistuje
nějaká nová doba, která by teprve
měla nastat. Všechno je dáno v



Kristu, který zemřel a vstal z
mrtvých, žije a trvá na věky. Ale je
třeba spojovat se s ním
prostřednictvím víry a dovolit mu,
aby se v nás projevoval tak, aby se
mohlo říci, že každý křesťan není už 
alter Christus, druhý Kristus, ale ipse
Christus, sám Kristus!

Instaurare omnia in Christo (Ef 1,10) –
obnovit všechno v Kristu – to je
heslo, které píše svatý Pavel
křesťanům v Efesu, to znamená, že
by měli seznámit celý svět s
Ježíšovým duchem, vnášet Krista do
všech záležitostí. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jan
12,32) – až budu vyvýšen ze země,
potáhnu všechny lidi k sobě. Kristus
je svým vtělením, svým životem a
prací v Nazaretě, svými kázáními a
zázraky, které konal v Judeji a
Galileji, svou smrtí na kříži, svým
vzkříšením středem všeho stvoření,
prvorozeným Synem a Pánem všeho
tvorstva.



Posláním nás křesťanů je hlásat tuto
Kristovu královskou velebnost, hlásat
ji vlastními slovy a vlastními činy.
Hospodin miluje své věrné na celé
zemi. Některé povolává na poušť,
nechává je, aby nedbali změn lidské
společnosti, a tím způsobil, aby právě
tito lidé svým svědectvím
připomínali ostatním, že Bůh
existuje. Jiným svěřuje kněžský úřad,
a většinu lidí chce mít ve světě, při
jejich normální každodenní práci.
Proto musí tito křesťané přinášet
Krista do všech oblastí lidské práce:
do továren, do laboratoří, do práce v
zemědělství, do řemeslnických dílen,
do ulic velkoměst i na horské stezky.

Rád v této souvislosti připomínám
známou scénu z hovoru Krista s
učedníky na cestě do Emauz. Kristus
kráčí s těmito muži, kteří už ztratili
téměř všechnu naději, zdá se jim, že
život nemá smysl. Kristus chápe
jejich bolest, proniká do jejich srdcí a



odhaluje jim něco ze života, který v
něm přebývá.

Když pak po příchodu do vesnice
Ježíš dělá, jako by chtěl pokračovat v
cestě, oba učedníci ho zdržují a skoro
ho přinutí, aby s nimi zůstal. Potom
ho poznávají při lámání chleba a
zvolají: Pán byl s námi. Tu si mezi
sebou řekli: „Což nám nehořelo srdce,
když k nám na cestě mluvil a
odhaloval smysl Písma?“ (Lk 24,32).
Každý křesťan by měl zpřítomňovat
Krista mezi lidmi, měl by jednat tak,
aby ti, kteří s ním přicházejí do styku,
pocítili bonus odor Christi (srov. 2
Kor 2,15) – líbeznou vůni Krista, měl
by jednat tak, aby se skrze jednání
učedníka zjevila tvář Mistra.

106

Každý křesťan si je vědom toho, že je
napojen na Krista křtem, pověřen
bojovat za Krista biřmováním,
povolán pracovat ve světě účastí na
Kristově královském, prorockém a



kněžském úřadě, ví, že je sjednocen s
Kristem v eucharistii, která je
svátostí jednoty a lásky. Proto musí –
stejně jako Kristus – žít s ostatními
lidmi, mít rád všechny lidi ze svého
okolí, každého jednotlivce, celé
lidstvo.

Víra nás učí uznávat Krista jako
Boha, vidět v něm našeho Spasitele a
ztotožňovat se s ním tak, že budeme
jednat, jako jednal on. Když Ježíš po
svém zmrtvýchvstání ukáže
Tomášovi své rány a zbaví ho tak
pochyb, říká: Blahoslavení, kdo
neviděli, a (přesto) uvěřili (Jan 20,29). 
Tady – komentuje sv. Řehoř Veliký – 
se mluví o nás, protože máme v duši
toho, koho jsme nemohli vidět. Mluví
se o nás, ale jen tehdy, jsou-li naše činy
v souladu s naší vírou. Opravdově věří
jen ten, kdo jedná podle své víry v
praxi. Na adresu těch, kteří z víry
znají jen slova, říká sv. Pavel:
„Vyznávají Boha slovy, ale svými činy
ho popírají.“



Nelze oddělovat Krista Bohočlověka
a Krista Spasitele. Slovo se stalo
tělem a přišlo na svět, ut omnes
homines salvi fiant (1 Tim 2,4), aby
všichni byli spaseni. A každý z nás, se
vší svou bídou a lidskou omezeností,
je druhý Kristus, sám Kristus, a je
povolán sloužit ostatním lidem.

Je třeba, aby znovu znělo přikázání,
které je i po staletích stále nové. 
Milovaní – praví sv. Jan – nepíšu vám
o (nějakém) novém přikázání. Je to
přikázání staré, které jste slyšeli hned
na začátku. To staré přikázání je
slovo, které jste slyšeli. Ale přesto
všechno je ono přikázání, o kterém
vám píšu, (také) nové. Je to pravdivé
vzhledem ke Kristu i k vám, neboť tma
přichází a pravé světlo už svítí. Kdo
tvrdí, že je ve světle, ale svého bratra
nenávidí, je dosud ve tmě. Kdo svého
bratra miluje, zůstává ve světle a pro
nikoho není pohoršením (1 Jan 2,7–
10).



Náš Pán přišel, aby přinesl pokoj,
radostnou zvěst, život všem lidem, ne
pouze bohatým, ani pouze chudým.
Ne pouze učeným, ani pouze
prostým. Všem. Bratřím, neboť jsme
přece bratry, protože jsme děti
jednoho Otce. Existuje tedy pouze
jedna rasa dětí Božích. Existuje jen
jedna barva pleti: barva pleti Božích
dětí. A existuje jen jeden jazyk, který
mluví k srdci i k rozumu, aniž
potřebuje slova, ale dává nám poznat
Boha a působí, že se máme navzájem
rádi.

107

Rozjímání o Kristově životě

Každý z nás má usilovat o
uskutečňování Kristovy lásky ve
svém vlastním životě, ve svém okolí.
Ale aby člověk byl ipse Christus (sám
Kristus), je třeba brát si z něho
příklad. Nestačí mít jakési povšechné
povědomí o Kristově duchu, ale je



třeba naučit se od něho přesným
postojům a chování. A především je
třeba rozjímat o jeho životě na této
zemi, sledovat jeho stopa, a tak
čerpat sílu, světlo, radost a pokoj.

Jestliže někoho opravdu milujeme,
chceme se seznámit i s nejmenšími
podrobnostmi jeho života a povahy,
abychom se s ním mohli zcela
ztotožnit. Proto musíme rozjímat o
Kristově životě od jeho narození v
jeslích až po jeho smrt a vzkříšení. V
prvních letech svého kněžského
působení jsem často dával jako dárek
evangelium nebo jinou knihu, kde se
vyprávělo o Ježíšově životě. Protože
je třeba, abychom ho dobře poznali,
abychom jej měli v hlavě i v srdci –
tak, abychom ho mohli kdykoliv, aniž
bychom k tomu potřebovali nějakou
knihu, sledovat se zavřenýma očima
jako ve filmu, aby v různých
situacích našeho života nám přišly
samy od sebe na mysl slova i skutky
našeho Pána.



Tak se budeme cítit vtaženi do jeho
života. Protože nejde jen o to na
Ježíše myslet a představovat si různé
výjevy z jeho života. Musíme je začít
spoluprožívat, stát se jejich
skutečnými spoluúčastníky. Musíme
se snažit následovat Krista z takové
blízkosti jako Panna Maria, jeho
Matka, jako prvních dvanáct
apoštolů, jako zbožné ženy, jako onen
dav lidí, který ho obklopoval.
Budeme-li takto jednat, Kristova
slova proniknou až do naší duše a
budou nás proměňovat. Protože Boží
slovo je (plné) života a síly, ostřejší
než každý dvojsečný meč: proniká až
k rozdělení duše a ducha, kloubů a
morku, a pronáší soud i nad
nejvnitřnějšími lidskými myšlenkami
a hnutími (Žid 4,12).

Chceme-li přivést k Pánu ostatní lidi,
musíme vzít evangelium a rozjímat o
Kristově lásce. Můžeme si
povšimnout vrcholných scén
umučení, protože, jak on sám řekl: 



Nikdo nemá větší lásku než ten, kdo
za své přátele položí svůj život (Jan
15,13). Ale stejně tak můžeme
rozjímat o celém jeho životě, o jeho
chování k těm, s kterými se setkával.

Kristus, dokonalý Bůh a dokonalý
člověk, se choval jako Bůh i jako
člověk, aby přivedl lidi k víře ve
spasení a aby jim ukázal Boží lásku.
Bůh, mající porozumění pro člověka,
na sebe bezvýhradně bere naši
přirozenost, kromě hříchu.

Naplňuje mě velikou radostí, že
Kristus chtěl být plně člověkem s
lidským tělem. S dojetím rozjímám o
úžasném Bohu, který miluje lidským
srdcem.

108

Z mnoha událostí, které nám líčí
evangelisté, si vyberme některé a
rozjímejme o nich; začněme tím, jak
Ježíš jednal s dvanácti apoštoly.
Apoštol Jan líčí onen první rozhovor



tak působivě, že se na to nedá
zapomenout. „Rabbi“ – to přeloženo
znamená Mistře – „kde bydlíš?“ Řekl
jim: „Pojďte a uvidíte!“ Šli tedy, viděli,
kde bydlí, a ten den zůstali u něho (Jan
1,38–39).

Božský i lidský rozhovor, který zcela
změnil život Jana a Ondřeje, Petra,
Jakuba a dalších, rozhovor, který
připravil jejich srdce, aby
naslouchala naléhavým slovům,
která k nim Ježíš promlouval na
břehu Galilejského moře. Když se
ubíral podél Galilejského moře, uviděl
dva bratry – Šimona, zvaného Petr, a
jeho bratra Ondřeje, jak vrhají síť do
moře; byli totiž rybáři. Řekl jim:
„Pojďte za mnou, a udělám z vás
rybáře lidí“ (Mt 4,18–20).

Po tři následující roky žije Ježíš spolu
se svými učedníky, poznává je,
odpovídá na jejich otázky, rozptyluje
jejich pochybnosti. Je to Rabbi, Mistr,
který mluví s autoritou. Mesiáš



poslaný od Boha. Ale zároveň je
přístupný, blízký. Jednoho dne se
Ježíš uchýlil stranou, aby se modlil.
Učedníci byli poblíž, patrně se na něj
dívali a snažili se uhodnout, co říká.
Když se vrátil, jeden z nich mu řekl: 
Domine, doce nos orare, sicut docuit
et Ioannes discipulos suos, Pane, nauč
nás modlit se, jako i Jan naučil své
učedníky. Odpověděl jim: „Když se
modlíte, říkejte: Otče, posvěť se jméno
tvé“ (Lk 11,1–2).

S autoritou Boha a s láskou člověka
přijímá Pán apoštoly, kteří, udivení
plody své první mise, mu vyprávějí o
prvních výsledcích svého
apoštolského působení: Pojďte i vy
někam na opuštěné místo a trochu si
odpočiňte (Mk 6,31).

Podobná scéna se opakuje ke konci
Ježíšova pobytu na zemi, krátce před
nanebevstoupením: Když už
nastávalo ráno, stál Ježíš na břehu,
ale učedníci nevěděli, že je to on. Ježíš



se jich zeptal: „Dítky, nemáte něco k
jídlu?“ Odpověděli mu: „Nemáme.“ On
jim řekl: „Hoďte síť na pravou stranu
lodi, a najdete.“ Hodili ji tedy, a
nemohli ji už ani utáhnout pro
množství ryb. Tu onen učedník,
kterého Ježíš miloval, řekl Petrovi:
„Pán je to!“ (Jan 21,4–7).

A na břehu je očekává Bůh. Když
vystoupili na zem, viděli tam žhavé
uhlí a na něm položenou rybu a
(vedle) chléb. Ježíš jim řekl: „Přineste
několik ryb, které jste právě chytili.“
Šimon Petr vystoupil a táhl na zem síť
plnou velkých ryb, (bylo jich)
stotřiapadesát. A přesto, že jich bylo
tolik, síť se neprotrhla. Ježíš je vyzval:
„Pojďte snídat!“ Nikdo z učedníků se
ho neodvážil zeptat: „Kdo jsi?“ Věděli,
že je to Pán. Ježíš přistoupil, vzal
chléb a dal jim, stejně i rybu (Jan 21,9–
13).

Takovou ohleduplnost a lásku
projevuje Ježíš nejen vůči malé



skupině učedníků, ale vůči všem.
Vůči zbožným ženám, vůči
představitelům velerady, jako byl
Nikodém, i vůči publikánům, jako byl
Zacheus, vůči nemocným i zdravým,
vůči zákoníkům i pohanům, vůči
jednotlivcům i vůči zástupům.

Evangelia nám vyprávějí o tom, že
Ježíš neměl kam hlavu složit, ale také
o tom, že měl důvěrné a milované
přátele, kteří by ho rádi přivítali ve
svém domě. Evangelia mluví o jeho
soucitu s nemocnými, o jeho bolesti
nad nevědomými a mýlícími se, o
jeho rozhořčení nad přetvářkou.
Ježíš pláče po smrti Lazara, rozzlobí
se na kupce, kteří znesvěcují chrám,
je dojat bolestí vdovy z Naimu.

109

Každé toto lidské gesto je i gestem
Božím. V Kristu totiž přebývá celá
plnost božství tělesně (Kol 2,9).
Kristus je Bůh i člověk, člověk pravý,



dokonalý – a ve svém lidství nám
dává poznat své božství.

Když si připomínáme tuto lidskou
ohleduplnost Krista, který slouží
druhým, nechceme jen popisovat
nějaký způsob chování. Objevujeme
tím Boha. Každý Kristův skutek má
transcendentální hodnotu: dává
poznat, jaký je Bůh, vyzývá nás,
abychom uvěřili v Boží lásku, která
nás stvořila a chce nás učinit svými
důvěrnými přáteli. Zjevil jsem tvé
jméno lidem, které jsi mi dal ze světa.
Byli tvoji a mně jsi je dal a zachovali
tvoje slovo. Nyní poznali, že všechno,
cos mi dal, je od tebe (Jan 17,6–7),
zvolal Ježíš ve své velekněžské
modlitbě, kterou nám zaznamenal
evangelista Jan.

Proto také Ježíšovo chování vůči
lidem nezůstává u pouhých slov
nebo povrchních skutků. Ježíš bere
člověka zcela vážně a chce mu dát
poznat božský smysl jeho života.



Ježíš umí klást požadavky, ukazovat
každému člověku jeho povinnosti,
zbavovat ho pohodlnosti a
konformismu, aby ho dovedl k
poznání nejsvětějšího Boha. Ježíše
dojímá hlad a bolest, ale především
ho dojímá nevědomost. Uviděl velký
zástup a bylo mu jich líto, protože byli
jako ovce bez pastýře; a začal je
poučovat o mnoha věcech (Mk 6,34).

110

Kristus a náš každodenní
život

Zastavili jsme se na několika
stránkách evangelia, abychom
rozjímali o Ježíšově chování k lidem
a naučili se přinášet Krista svým
bližním tím, že i každý z nás bude
Kristus. Uplatňujme tedy tyto
poznatky i ve svém všedním životě.
Náš všední, každodenní život, který
prožíváme mezi svými spoluobčany,
mezi svými bližními, není totiž nic



bezvýznamného. Pán chce, aby se
jeho děti posvěcovaly právě v
podmínkách všedního života.

Je třeba stále znovu a znovu
opakovat, že Ježíš se neobracel jen na
nějakou skupinu privilegovaných, ale
že přišel, aby nám zjevil
všeobjímající Boží lásku. Bůh miluje
všechny lidi a ode všech lidí očekává
lásku. Ode všech, bez ohledu na
jejich osobní vlastnosti, společenské
postavení, povolání nebo
zaměstnání. Běžný všední život není
něco, co má malou cenu: na všech
cestách této země můžeme najít
příležitost k setkání s Kristem, který
nás vyzývá, abychom se s ním
ztotožnili a tak uskutečňovali – právě
tam, kde jsme – jeho božské poslání.

Bůh nás povolává právě skrze
události každodenního života,
utrpení i radosti osob, které žijí v
naší blízkosti, v lidských starostech
našich přátel, ve všednosti rodinného



života. Bůh nás povolává i skrze
závažné problémy, konflikty a úkoly,
které má každé historické období a
které na sebe poutají zájem i naděje
velké časti lidstva.

111

Velmi dobře lze pochopit
netrpělivost, úzkost i obavy lidí s duší
přirozeně křesťanskou, takových lidí,
kteří se nehodlají smířit s osobní i
společenskou nespravedlností, jakou
může způsobit lidské srdce. Po tolika
staletích vzájemného soužití lidí
můžeme stále pozorovat války,
nenávist, ničení, fanatismus v očích
těch, kteří nechtějí vidět, a v srdcích
těch, kteří nechtějí milovat.

Bohatství země rozdělené mezi
několik málo osob, bohatství kultury
omezené na uzavřené kroužky. A
mimo ně: hlad po chlebu i po vědění,
lidské životy, které jsou posvátné,
protože pocházejí od Boha, se
kterými se však zachází jako s



obyčejnými předměty, jako s čísly pro
statistiky. Chápu a sdílím tuto
netrpělivost, a tak si představuji
Krista, jak nás neustále vyzývá,
abychom uvedli do života ono nové
přikázání lásky.

Všechny situace našeho života nám
přinášejí božské poselství, žádají od
nás jako odpověď lásku k bližnímu,
vydání se druhým. Až přijde Syn
člověka ve slávě a s ním všichni
andělé, posadí se na svůj slavný trůn a
budou před něj shromážděny všechny
národy. A oddělí jedny od druhých,
jako pastýř odděluje ovce od kozlů.
Ovce postaví po své pravici, kozly po
levici. Tu řekne král těm po své
pravici: „Pojďte, požehnaní mého
Otce, přijměte jako úděl království,
které je pro vás připravené od
založení světa. Neboť jsem měl hlad, a
dali jste mi najíst, měl jsem žízeň, a
dali jste mi napít; byl jsem na cestě, a
ujali jste se mě, byl jsem nahý, a
oblékli jste mě; byl jsem nemocen, a



navštívili jste mě, byl jsem ve vězení, a
přišli jste ke mně.“ Spravedliví mu na
to řeknou: „Pane, kdy jsme tě viděli
hladového, a dali jsme ti najíst,
žíznivého, a dali jsme ti napít? Kdy
jsme tě viděli na cestě, a ujali jsme se
tě, nebo nahého, a oblékli jsme tě? Kdy
jsme tě viděli nemocného nebo ve
vězení, a přišli jsme k tobě?“ Král jim
odpoví: „Amen, pravím vám: Cokoli
jste udělali pro jednoho z těchto mých
nejposlednějších bratří, pro mne jste
udělali“ (Mt 25,31–40).

Je tedy třeba vidět Krista, který se s
námi setkává v bližních. Žádný
lidský život není životem
izolovaným, ale je propojen i s
dalšími životy. Žádný člověk není
volný nerýmovaný verš, ale všichni
společně jsme součástí jedné velké
božské básně, kterou píše Bůh za
spolupráce a v součinnosti s naší
svobodou.

112



Neexistuje nic, co by nebylo v
souladu s Kristovým úsilím. Řečeno
teologicky, tj. neomezíme-li se na
praktickou klasifikaci, nelze přesně
tvrdit, že existují skutečnosti – dobré,
vznešené, ba dokonce nelišné –, které
by měly pouze světský charakter,
poté, co Boží Slovo přebývalo mezi
lidmi, mělo hlad a žízeň, pracovalo
vlastníma rukama, poznalo přátelství
a poslušnost, zakusilo bolest a smrt.
V Kristu (Bůh totiž) rozhodl, aby se v
něm usídlila veškerá plnost
(dokonalosti), a že skrze něho usmíří
se sebou všecko (tvorstvo) jak na nebi,
tak na zemi tím, že jeho krví (prolitou)
na kříži zjedná pokoj (Kol 1,19–20).

Měli bychom milovat svět, práci,
lidské životní starosti. Protože svět je
dobrý, to pouze Adamův hřích
porušil božskou harmonii všeho
stvořeného, ale Bůh Otec poslal
svého jednorozeného Syna, aby tuto
narušenou harmonii znovu obnovil.
Abychom my, které on přijal za své



vlastní děti, mohli vše stvořené
zbavit všeho nepokoje a usmířit s
Bohem.

Každá lidská situace je
neopakovatelná, je to výsledek
jedinečného povolání, které máme
prožívat s plným nasazením v
Kristově duchu. A budeme-li žít plně
křesťansky mezi svými bližními,
úplně prostě a obyčejně, ale v
souladu se svou vírou, bude každý z
nás Kristem mezi lidmi.

113

Při pomyšlení na důstojnost poslání,
ke kterému nás Bůh volá, by snad
mohla v naší duši vyvstat určitá
domýšlivost, pýcha. To by ovšem bylo
falešné pojetí křesťanského povolání,
takové pojetí by nás zaslepovalo a
zapomínali bychom, že jsme stvoření
z hlíny, že jsme pouhý prach.
Nesmíme zapomínat, že zlo existuje
nejen ve světě, v našem okolí, ale že
toto zlo je i v nás samých, že se



uhnízdilo v našem srdci, a jsme proto
schopni podlosti a sobectví. Pouze
Boží milost je pevná skála: my jsme
písek, a to písek sypký.

Sledujeme-li dějiny lidstva nebo
současný stav světa, s bolestí
pozorujeme, že po dvaceti stoletích je
tak málo těch, kteří se nazývají
křesťany, a že ti, kteří se tímto
jménem honosí, se svému povolání
tak často zpronevěřují. Před lety mi
jedna osoba, která neměla špatné
srdce, ale nebyla věřící, ukázala
mapu světa a řekla: Tady máte
Kristovo fiasko. Po tolik staletí se
snaží dostat do lidí své učení a zde je
výsledek: Žádní křesťané.

I dnes je mnoho lidí, kteří mají stejný
názor: Ale Kristus přece neztroskotal:
jeho učení a jeho život stále
zúrodňuje tuto zemi. Kristovo dílo,
úkol, který mu svěřil Otec, se
uskutečňuje právě teď, jeho moc
prochází dějinami a přináší



opravdový život, a až mu bude
všechno podřízeno, tehdy se i sám Syn
podřídí tomu, který mu všechno
podřídil, aby byl Bůh všechno ve všem
(1 Kor 15,28).

Při uskutečňování svých plánů chtěl
Bůh právě z nás udělat své
spolupracovníky, vzal na sebe riziko
naší svobody. Do hloubi duše mě
dojímá pohled na novorozeného
Ježíše v Betlémě: naprosto bezbranné
dítě, zcela neschopné se čemukoliv
bránit. Bůh se naprosto a zcela
odevzdává do rukou lidí, přibližuje
se k nám, snižuje se až na naši
úroveň. Ježíš Kristus, ačkoli má
božskou přirozenost, nic nelpěl na
tom, že je rovný Bohu, ale sám sebe se
zřekl, vzal na sebe přirozenost
služebníka a stal se jedním z lidí (Flp
2,6–7). Bůh sestupuje na zem i s naší
svobodou, s našimi nedokonalostmi,
s naší lidskou bídou. Svoluje, aby
božský poklad byl v hliněných
nádobách, abychom ho hlásali



spojujíce naši lidskou nedokonalost s
jeho božskou mocí.

114

Ačkoli jsme hříšní, nemáme
pochybovat o svém poslání. Naše
hříchy nám samozřejmě ztěžují
poznání Krista. Proto se musíme
snažit bojovat se svými osobními
prohřešky, hledat očištění. Vždyť
víme, že Bůh nám v tomto životě
neslíbil absolutní vítězství, ale žádá
od nás boj. „Sufficit tibi gratia mea“ (2
Kor 12,9), stačí ti moje milost,
odpovídá Bůh Pavlovi, když prosí,
aby byl zbaven ostnu, který ho
sužuje.

Boží síla a moc se projevuje v naší
slabosti a nutí nás bojovat proti
našim chybám, i když víme, že na své
pozemské pouti nikdy úplného
vítězství nedosáhneme. Křesťanský
život znamená neustále začínat
znovu a znovu, denně se obnovovat.



Kristus i v nás vstane z mrtvých,
budeme-li mít účast na jeho kříži a
smrti. Měli bychom tedy milovat kříž,
oběť, umrtvování. Křesťanský
optimismus není žádný slaďounký
optimismus ani pouhá lidská naděje,
že všechno dobře dopadne. Je to
optimismus založený na vědomí
svobody a na víře v milost. Je to
optimismus, který na nás klade velké
nároky a vede nás k tomu, abychom
dovedli odpovídat na Boží volání.

A tak ne pro naši slabost, ale svým
způsobem skrze naši slabost, skrze
náš život lidí z masa a hlíny, se
zjevuje Kristus: v úsilí o snahu být
lepší, uskutečňovat jeho lásku, která
usiluje o čistotu, v úsilí ovládat
sobectví, plně se dávat ostatním
lidem, tak aby se náš život stal
neustálou službou.

115

Nechtěl bych skončit ještě bez
poslední úvahy: Křesťan, který



zpřítomňuje Krista mezi lidmi tím, že
on sám je ipse Christus, samotný
Kristus, se nesnaží pouze o to, aby
prožíval lásku, ale snaží se, aby i
ostatní poznali lásku Boha skrze tuto
jeho lásku lidskou.

Vždyť Ježíš takovou lásku zvěstoval v
celém světě: Filipe – odpověděl
jednomu z apoštolů – (…) Kdo viděl
mne, viděl Otce (Jan 14,9). Apoštol Jan
podle tohoto učení vyzývá křesťany,
aby, když poznali Boží lásku, ji také
ukazovali ve svém životě: Milování,
milujme se navzájem, protože láska je
z Boha, a každý, kdo miluje, je zrozen
z Boha a poznává Boha. Kdo nemiluje,
Boha nepoznal, protože Bůh je láska.
V tom se ukázala Boží láska k nám, že
Bůh poslal na svět svého
jednorozeného Syna, abychom měli
život skrze něho. V tom záleží láska:
ne že my jsme milovali Boha, ale že on
si zamiloval nás a poslal svého Syna
jako smírnou oběť za naše hříchy.
Milovaní, když nás Bůh tak miloval,



máme se i my navzájem milovat (1 Jan
4,7–11).

116

Je tedy třeba, aby naše víra byla živá,
abychom opravdu uvěřili v Boha a
abychom s ním neustále hovořili.
Život křesťana má být životem
nepřetržité modlitby, křesťan se má
snažit žít v přítomnosti Pána od rána
do večera a od večera do rána.
Křesťan není nikdy sám, protože žije
v neustálém styku s Bohem, který je
tu s námi i na nebesích.

Sine intermissione orate (1 Sol 5,17),
přikazuje apoštol, bez přestání se
modlete. A svatý Klement
Alexandrijský navazuje: Přikazuje se
nám, abychom chválili Slovo, které
známe jako Spasitele a Krále, a skrze
něho i Otce, nejen v určité dny, jak to
někteří dělají, ale bez přestání po celý
život a všemi možnými způsoby.



Při každodenní práci, v okamžiku
vítězství nad sobectvím, když křesťan
prožívá radost z přátelství, ve všech
těchto chvílích by se měl setkávat s
Bohem. Skrze Krista a v Duchu
svatém má křesťan žít v důvěrném
přátelství s Bohem Otcem, má kráčet
svou cestou a hledat ono království,
které není z tohoto světa, které však
už na tomto světě začíná a
připravuje se.

Je třeba se setkávat s Kristem v
Písmu a v chlebu, v eucharistii a v
modlitbě. A jednat s ním, jako se
jedná s přítelem, jako se skutečnou
živou bytostí, protože Kristus je
skutečný a živý, protože vstal z
mrtvých. Kristus, jak čteme v listě
Židům, jenavěky, a proto jeho kněžství
nepřechází na někoho jiného. Proto
také je schopen přinést navždy spásu
těm, kdo skrze něho přicházejí k Bohu,
neboť je stále živ, aby se za ně
přimlouval (Žid 7, 24–25).



Kristus, zmrtvýchvstalý Kristus, je
přítel s velkým P. Přítel, kterého
zrakem nevidíme, ale který jako
skutečný přítel naplňuje celý náš
život, a my toužíme po konečném
společenství s ním. Duch i nevěsta
volají: „Přijď!“ Kdo to slyší, ať také
zvolá: „Přijď!“ A kdo žízní, ať přijde:
kdo touží po živé vodě, ať si ji vezme
zadarmo. (…) Ten, kdo to dosvědčuje,
říká: „Ano, přijdu brzy!“ Amen, přijď,
Pane Ježíši! (Zj 22,17–20).

• Text kapitoly 'Kristova přítomnost v
křesťanech' v knize 'Jít s Kristem' od
Josemaríi Escrivá de Balaguer. Link: 
https://escriva.org/cs/es-cristo-que-
pasa/kristova-pritomnost-v-
krestanech/

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
kristova-pritomnost-v-krestanech/

(16.12.2025)

https://escriva.org/cs/es-cristo-que-pasa/kristova-pritomnost-v-krestanech/
https://escriva.org/cs/es-cristo-que-pasa/kristova-pritomnost-v-krestanech/
https://escriva.org/cs/es-cristo-que-pasa/kristova-pritomnost-v-krestanech/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kristova-pritomnost-v-krestanech/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kristova-pritomnost-v-krestanech/

	Kristova přítomnost v křesťanech
	Kristova přítomnost v křesťanech
	Ježíš Kristus – základ křesťanského života
	Rozjímání o Kristově životě
	Kristus a náš každodenní život


