
opusdei.org

Kráčet ke Kristu

V tomto článku se zamyslíme
nad úryvkem evangelia, v němž
Ježíš kráčí po vodě. Ponoříme-li
se do této scény, jako bychom
byli jednou z přítomných
postav a přijdeme na to, že
spolu s Ním překonáme obtíže,
nejistoty i obavy.

26.07.2018

Několik tisíc lidí vyslechlo kázání
Ježíše Krista a nasytilo se chleby a
rybami, jichž jim poskytl takovou
hojnost, že ještě velké množství



zbylo.[1] Lze právem předpokládat,
že se apoštolů zmocnil úžas.

Kromě úžasu byli také bez sebe
radostí. Zase jednou zakusili Pánovu
blízkost. Může se zdát, že tento nový
zážitek by neměl pro ty, kdož si již
zvykli na život s Kristem, mít žádný
větší význam. Jak rychle však
zapomínáme na okamžiky, v nichž
jsme zakusili, že Bůh je vedle nás;
proto nás opět překvapí a potěší,
když jeho přítomnost znovu
pocítíme.

Kolikrát zřetelně pociťujeme, že Bůh
je s námi, že nás v důležité chvíli
neopustil, a naplňuje nás velká
radost a pocit bezpečí, které
nepochází jen z toho, že se zdařilo
něco, na čem nám záleželo, ale také –
a to především – z vědomí, že žijeme
s Pánem.

Kolikrát však také na něj
zapomínáme a jsme trýzněni obavou,
že jiná důležitá věc už možná tak



dobře nedopadne; jakoby Bůh na nás
mohl zapomenout, nebo jakoby kříž
byl znamením toho, že se od nás
odvrátil.

Obtíže

Poté, co rozpustil zástupy, požádal
Ježíš apoštoly, aby se přeplavili na
druhý břeh jezera, zatímco On
věnoval nějaký čas modlitbě.[2] Jim,
odborníkům, nepůsobila plavba
žádnou zvláštní obtíž. A i kdyby
tomu tak bylo, jaká překážka by se
jim mohla zdát nepřekonatelná poté,
co právě zažili?

Loď se zvolna vzdalovala od země, až
se její plavba v jednu chvíli
zpomalila. Když se snesla noc, byla
loď už daleko od břehu a vlny jí
zmítaly, protože vanul vítr proti
nim:[3] zpět se vrátit nemohli,
nezdálo se však ani, že by
postupovali vpřed; měli dojem, že se
vlny a vítr – obtíže – chopily velení, a



jim nezbývalo než se snažit udržet
nad vodou.

Vyděsili se. Jak vzdálený se nyní zdál
být zázrak, který viděli před pár
hodinami! Kdyby alespoň byl s nimi
Pán … zůstal však na pevnině. Zůstal
tam, to ano, ale nenechal je samotné,
nezapomněl na ně: i když to
nevěděli, sledoval z hory jejich
obtíže, zápolení a vyčerpání.[4]

V počátcích vnitřního života může
člověk poměrně jasně a snadno
pozorovat vlastní pokrok: v očích
toho, kdo začíná být unášen dále do
moře, se břeh rychle vzdaluje. Čas
plyne, a i když člověk pokračuje v
úsilí a postupuje vpřed, už si toho
není tak jasně vědom. Cítí vlny a vítr,
břeh jakoby ustrnul v jednom bodě.
Nastal okamžik víry. Nastal okamžik,
kdy je třeba posílit vědomí, že nás
Pán neopustil. Nastal okamžik, kdy je
třeba si připomenout, že obtíže – vítr
a vlny – tvoří nevyhnutnou součást



života, té existence, kterou máme
posvětit, a jíž se máme odvážně
postavit čelem, protože víme, že nad
námi bdí Ježíš Kristus.

Zkušenost s Boží blízkostí a s mocí
jeho milosti nás nezprostí povinnosti
obtížím čelit. Nemůžeme chtít, aby
citové prožívání této zkušenosti bylo
trvalé; nemůžeme chtít, aby nás
obtíže netížily jen z toho prostého
důvodu, že jsme blízko Boha. Ani se
nemůžeme mylně domnívat, že jsou
znamením toho, že se od nás Pán
distancoval, i kdyby to bylo jen
trochu a na krátkou dobu.

Obtíže jsou pro nás vlastně
příležitostí k tomu, abychom
pokojným přijetím problémů, které
jsme neuměli nebo nevěděli jak
zvládnout, ukázali, nakolik Boha
milujeme.

Nepokoje



Petr s ostatními již nějakou dobu
zápolil s větrem a s vodou a se svou
vlastní vnitřní úzkostí, když jim Pán
přišel na pomoc.[5] Byl by to mohl
udělat mnoha způsoby: byl by mohl
ihned udělat nesnázím konec nebo se
na lodi objevit, aniž by ho viděli
přicházet; chtěl je však naučit
něčemu jinému. Přiblížil se k nim
tak, že kráčel po moři.

Byla noc a nebylo snadné ho poznat.
Věc byla již sama o sobě šokující, oni
však byli navíc vyděšení, a strach
obírá člověka o rozvahu a jasnost
úsudku o událostech, které se ho
nějakým způsobem dotýkají. V dané
situaci je tedy jejich reakce
pochopitelná: začali křičet.

Pán je uklidnil: Vzmužte se! To jsem
já, nebojte se![6] Neutišil v tu chvíli
vítr ani vlny, ale dal jim světlo, aby
nepropadli strachu: vím, že
procházíte obtížemi, ale nebojte se,
bojujte dál, mějte důvěru v to, že Já



jsem na vás nezapomněl a že jsem
vám stále nablízku.

Petr zareagoval impulzivně: Pane,
když jsi to ty, rozkaž, ať přijdu k
tobě po vodě.[7] Z apoštolů je to
téměř vždy Petr, kdo se vrhá vpřed,
ať už je to dobře či špatně: je to on,
koho Pán nejpřísněji kárá,[8] a je to
také on, kdo ho vyzná s takovou
odvahou, že nakonec v těžké chvíli
strhne ostatní s sebou.[9] Ale jeho
nynější iniciativa je překvapující
dokonce i u vznětlivé povahy: Šimon
se ocitl v ožehavé situaci, protože
musel vystoupit z lodi a postavit se
na rozbouřený, nekontrolovatelný
povrch, který nemohl ovládat ani
předvídat, co se na něm stane.

Na pokyn svého Mistra přehodil přes
bok lodi nejprve jednu, pak druhou
nohu a vykročil směrem k Pánu:
chtěl se přiblížit ke Kristu a byl
ochoten učinit cokoli, aby to dokázal.



Kéž by ta nejvelkorysejší předsevzetí,
která činíme před Pánem ve chvílích
nepokoje, nezůstala jen u slov. Kéž by
naše důvěra v Boha byla silnější než
nerozhodnost a strach uvést je ve
skutek. Kéž bychom dokázali
přehodit nohy přes bok lodi, i kdyby
to znamenalo postavit se na povrch
zdánlivě naprosto nevhodný pro to,
aby nás udržel, a šli ke Kristu. Aby
člověk došel k Bohu, musí riskovat,
musí ztratit strach z toho, co ho
znepokojuje, musí být ochoten dát v
sázku vlastní život.

Když Petr kráčel po vodě, cítil vlny a
vítr víc než ostatní; jeho život závisel
na víře víc než život ostatních právě
proto, že opustil loď, a kráčel k Ježíši
Kristu. Není snad toto riskantní
situace křesťana? Nesnažíme se snad
i my kráčet k Pánu v situacích –
vnějších, ale i vnitřních –, jež se
mnohdy vymykají naší kontrole?



Jsme vlnám vystaveni víc než ti, kteří
pro strach ze střetu s nesmírností
nadpřirozena raději volí ubohou a
zdánlivou jistotu, jež jim nabízí malý
prostor loďky. Je tedy něco divného
na tom, když občas cítíme, jak se pod
námi hýbe zem, když máme obavy?
Právě v takových chvílích si máme
znovu uvědomit, že žijeme z víry; ne
z víry, která tiší vlny, která zahání
úzkost z chůze po vlnách; ale z víry,
která nám v této úzkosti poskytne
světlo, která dá vlnám smysl.

S vírou přešli (Izraelité) Rudým
mořem, jako by to byla suchá
země; když se však o to pokusili
Egypťané, pohltily je vlny.[10] Bez
víry nás životní obtíže pohltí,
zdeprimují, zdeptají. S vírou se jim
nevyhneme, ale máme proti nim více
prostředků, víme, že Bůh je může
obrátit v náš prospěch: pro vyvolený
národ bylo těžké a hrůzné kráčet po
mořském dnu, navíc s rizikem, že je
jejich nepřátelé dostihnou; ale vzdor



této obtíži a úzkosti došli záchrany.
Nakonec zjišťujeme, že obavy z cesty
k Bohu představují pevnější základ
pro život, než zdánlivé bezpečí, jež
nabízí loďka.

Nejistoty

Petr již udělal několik kroků, 
zpozoroval však silný vítr a dostal
strach. Začal se topit a prosil Pána o
pomoc. Ježíš hned vztáhl ruku,
zachytil ho a řekl mu: Malověrný,
proč jsi pochyboval?[11]

Malověrný. Kdo čte evangelium,
toho tato slova zaskočí. Dokonce se
může cítit poněkud v rozpacích a
ptát se: jestli Pán kárá z nedostatku
víry někoho, kdo přemohl strach,
vystoupil z lodi a vydal se k Němu, co
by asi tak řekl o mně? Mám nějakou
naději, že ve mne Kristus jednou
uvidí muže nebo ženu víry? A bude-li
uvažovat dál, vyvstanou před ním i
jiné otázky: copak Ježíš čekal, že Petr
půjde po moři s takovým klidem,



jakoby kráčel po pevné zemi v
poklidný a slunečný den? Znamenají
snad Pánova slova, že máme být k
problémům neteční a lhostejní? Ne,
protože sám Ježíš Kristus cítil v
Getsemanské zahradě smrtelnou
úzkost z něčeho, co objektivně budilo
hrůzu.

Cílem úsilí žít z víry není cítit se v
obtížích bezpečně a jistě; není jím
snaha o to, aby se nás nic nedotýkalo,
aby nám nezáleželo na tom, co je
důležité, aby nás nebolelo to, co je
bolestivé, nebo aby nám nedělalo
starosti to, co je znepokojivé. Je jím
spíše snaha nezapomenout, že Bůh
nás nikdy neopustí, a odhodlání
obtížné situace využít k tomu,
abychom Mu byli ještě blíže. 
Opravdu se život, sám o sobě
ubohý a nejistý, někdy stává
těžkým. — Ale to přispěje k tomu,
aby ses stal více nadpřirozeným,
abys viděl ve všem ruku Boží: a tak



budeš lidštější a chápavější k těm,
kdo tě obklopují.[12]

Je logické, že Petr měl obavy, a je
logické, že je pociťoval už při svých
prvních krocích, protože to, co dělal,
přesahovalo lidské schopnosti, ať už
u toho byl vítr a vlny, nebo ne: není
jednodušší kráčet po moři bez větru
a vln než s nimi. V čem tedy
spočívala Petrova chyba? Dost možná
že ani ne tak v nejistotě, kterou
pociťoval, jako v tom, že pochyboval
o Kristu. Až do oné chvíle měl pohled
upřený na Něj; cítil se samozřejmě
nejistý, ale příliš si toho nevšímal,
protože to hlavní, to, co vyžadovalo
jeho pozornost, byla jeho cesta k
Mistru. Náhle si však uvědomil svou
nejistotu a nespolehl se na Ježíše.
Přirozená, odůvodnitelná nejistota
přerostla ve strach.

Strach

Strach svírá, a problémy, které
zpočátku existovaly jen v



představivosti, proměňuje ve
skutečnost. Některé věci se nám
stanou právě proto, že máme strach z
toho, že se nám stanou: strach z
pokušení, strach, že budeme
nervózní, strach, že se ztrapníme,
strach, že nedokážeme něco s
dostatečnou rozhodností vysvětlit,
strach, že nebudeme umět nastínit
nějaký problém…

Jak s tím bojovat? Snažme se
nejistotu přijmout, protože jedině tak
se vyhneme tomu, že se na ni
budeme příliš zaměřovat. Nemělo by
nám příliš záležet na tom, jak se
cítíme při tom, co děláme. Budeme
tak moci kráčet ke Kristu ve vlnách i
ve větru, aniž bychom se trápili kvůli
tomu, že je to náročné.

Svatý Jan v jednom ze svých listů
píše, že strach nemá v lásce místo,
protože dokonalá láska strach
vyhání, (…) a kdo má strach, není v
lásce přiveden k dokonalosti.[13]



Svatý Josemaría to rád shrnoval
následovně: kdo se bojí, neumí
milovat.[14] Láska a strach jsou
dvojího rozdílného řádu a vzájemně
se vylučují. Mohou se nacházet spolu
pouze tehdy, když je láska
nedokonalá.

Strach je pocit úzkosti z toho, že
ztratíme něco, co máme, nebo v
budoucnu chceme mít. Nejistota k
životu člověka patří, a to z toho
prostého důvodu, že nemáme úplnou
kontrolu ani sami nad sebou.
Nejistotu proto nemůžeme ze svého
života zcela vytěsnit. Naděje by pak
neexistovala jako ctnost, protože
tam, kde je absolutní jistota, nemůže
být naděje.[15]

Řád lásky nás má zbavit strachu, ale
ne nutně nejistoty. Žít v řádu lásky
znamená, že nejistota nepřeroste ve
strach, znamená pojmout ji v širším
pohledu, v důvěře v Boha, nesnažit
se ji utopisticky zcela odstranit.



Nemůžeme chtít mít naprostou
jistotu. Nejistotu, již můžeme
pociťovat, když nemáme dost sil, je
příležitostí k tomu, abychom se více
odevzdali Bohu.

Víra se pak nebude jevit jako zátěž,
ale jako světlo, jako něco, co nám
ukazuje cestu, co nás učí využívat
vlastní ubohost k tomu, abychom
otevřeli duši Bohu. Křesťan od Boha
nečeká, že z něj udělá sebejistého
člověka; očekává, že jeho důvěra v
Něj mu pomůže vidět víc než jen
svou nejistotu. Jestliže náš pohled
neustrne u vlastního omezení, ale
překročí ho, aniž by ho odmítal, pak
skutečně můžeme strach přemoct a
žít v řádu lásky.

Muž, žena víry zakoušejí neklid,
pochybnosti, jsou nervózní, stydí se,
bojí se, že se ztrapní, necítí se
schopni… Tyto pocity však přijímají,
aniž by jim přikládali větší důležitost,
než ve skutečnosti mají, nedovolí,



aby je příliš pohlcovaly a
paralyzovaly; nebouří se proti nim,
nevidí v nich důkaz své
malověrnosti, ani nedopustí, aby je
odradilo to, že je pociťují; a pokračují
dál, i když objeví body v nauce, které
ještě musí lépe pochopit, i když se cítí
poražení nebo mají pocit, že na něco
nestačí… i když se jim třese hlas.
Naučili se nepřikládat těmto obavám
zvláštní pozornost. Naučili se kráčet
ke Kristu ve vlnách. A kdyby jim síla
větru nebo moře bránila v tom, aby
ho viděli, budou vědět, že jsou dětmi.
Viděl jsi, jak matky sledují s
rozpaženýma rukama svoje
drobečky, jak se s chvěním pokouší
o své první krůčky bez ničí
pomoci? — Nejsi sám: Maria je
vedle tebe.[16]

S ní se duše naučí důvěřovat Bohu.

J. Diéguez



[1] Srov. Mt 14, 20–21.

[2] Srov. Mt 14,22–23.

[3] Mt 14,24.

[4] Srov. Mt 6,48.

[5] Srov. Mt 14,25.

[6] Mt 14,27.

[7] Mt 14,28.

[8] Srov. Mt 16,23; Mk 8,33.

[9] Srov. Mt 16,15–16; Jan 6, 67–68.

[10] Žid 11,29.

[11] Mt 14, 29–31.

[12] Svatý Josemaría, Brázda, č. 762.

[13] 1 Jan 4, 18.

[14] Svatý Josemaría, Výheň, č. 260.

[15] Srov. Řím, 8,24.



[16] Svatý Josemaría, Cesta, č. 900.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/kracet-

ke-kristu/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/kracet-ke-kristu/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kracet-ke-kristu/

	Kráčet ke Kristu

