
opusdei.org

Kniha Kazatel:
Temná nejistota
životního smyslu a
dění

Papež František se v katechezi
věnoval knize Kazatel, která
„nás učí snímat masku lží, jež
jsou ukryté v pseudovědeckých
pravdách naší doby“. Řekl, že
„jsme se stali společností únavy,
neboť pokrok a blahobyt bez
spravedlnosti nás oloupil o
veškerou energii ke konání
dobra“.

25.05.2022



Dobrý den, drazí bratři a sestry!

Při našich úvahách o stáří, ve kterých
nadále pokračujeme, se dnes budeme
zabývat knihou Kazatel, dalším
drahokamem, vloženým do Bible.
Hned při první četbě nás tento
krátký spisek zaujme, ale také
zneklidní svým slavným refrénem:
„Marnost nad marnost, všechno je
marnost.“ Tento výrok se opakuje –
vše je marnost, opar a kouř, vše je
prázdnota. Zarazí nás, že v Písmu
svatém nacházíme takové výrazy,
zpochybňující smysl existence. Ve
skutečnosti ovšem Kazatelovo
kolísání mezi smyslem a nonsensem
ironicky zobrazuje takové životní
poznání, které se odděluje od zaujetí
pro spravedlnost, již zaručuje Boží
soud. Samý závěr knihy naznačuje
východisko z této zkoušky: „Boj se
Boha a zachovávej jeho přikázání, to
je úkol každého člověka“ (12,13). To
je rada k řešení tohoto problému.



Při pohledu na skutečnost, která
leckdy zdánlivě pojímá veškeré
protiklady a vyhrazuje jim stejnou
sudbu, jíž je konečná nicota, se nám
cesta lhostejnosti může jevit jako
jediný lék na bolestné rozčarování.
Vyvstávají v nás otázky, zda naše
úsilí vůbec změnilo svět a jestli
někdo dokáže uplatnit rozdíl mezi
spravedlivým a nespravedlivým
člověkem. Vše se jeví neužitečně,
proč tedy vyvíjet tolikerou snahu?

Tento druh negativního vhledu se
může vynořit v každém věku, avšak
ve stáří se tato ztráta iluzí dostavuje
takřka nevyhnutelně. Je tedy
rozhodující, aby stáří odolávalo
demoralizujícím účinkům onoho
rozčarování. Pokud si staří lidé, kteří
už v životě leccos zažili, uchovají
nedotčené své zaujetí pro
spravedlnost, existuje naděje pro
lásku a také pro víru. Průchod touto
– zdraví prospěšnou – krizí je pro
dnešní svět klíčový. Proč? Protože



kultura, která si nárokuje, že všemu
stanoví míru a bude se vším
manipulovat, nakonec mravně
podkopává kolektivní smysl pro
lásku a dobro.

Takový mravní úpadek nám odnímá
vůli k činu. Domnělá „pravda“, která
se omezuje na zaznamenávání světa,
registruje také jeho netečnost vůči
protikladům, které – bez vykoupení –
odevzdává toku času a údělu v
nicotě. Moderní hledání pravdy v
této svojí formě oděné vědeckostí, ale
zároveň velice necitlivé a nemorální,
podléhá pokušení, aby se zcela
rozloučilo se zaujetím pro
spravedlnost. Již nevěří ve svůj osud,
příslib, vykoupení.

Pro naši moderní kulturu, která by
vše chtěla svěřit exaktnímu poznání
věcí, je zjev tohoto nového cynického
rozumu, který sčítá poznání a
neodpovědnost, tvrdým
protiúderem. Poznání, které nás



zprošťuje mravnosti, se zprvu jeví
jako zdroj svobody a energie, avšak
velice brzy se mění v ochromení
duše.

Kazatel ironicky strhává masku
tomuto osudovému svodu, jímž je
všemocné vědění – delírium
vševědoucnosti, které plodí
nemohoucnost vůle. Mniši starobylé
křesťanské tradice přesně vymezili
tuto nemoc duše, která náhle odhalí
marnost poznání postrádajícího víru
a morálku, iluzi pravdy bez
spravedlnosti. Nazývali ji „acedií“. Je
to jedno z pokušení, které přepadá
všechny lidi, včetně starců. Nejedná
se o pouhou lenost, nikoli, je čímsi
víc. Nejde zkrátka o depresi, ale spíše
o kapitulaci na poznání světa, které
pozbylo zanícení pro spravedlnost a
následného činu.

Toto poznání, odmítající jakoukoli
etickou odpovědnost a cit pro reálné
dobro, po sobě zanechává nikoli



neškodnou vyprázděnost smyslu a
oslabení sil. Nejenom totiž odnímá
vůli k dobru, nýbrž – zpětným
nárazem – otevírá bránu agresivním
silám zla. Jsou to síly pominutého
rozumu, který zcyničtěl přemírou
ideologie. Veškerý náš pokrok a
blahobyt z nás učinil „společnost
únavy“. Měli jsme vyrábět všeobecný
blahobyt, ale připouštíme vědecky
selektivní trh zdraví. Měli jsme
stanovit nepřekročitelnou hranici
míru, ale namísto toho jsme svědky
toho, jak se za sebou kupí stále
nelítostnější války proti bezbranným
lidem. Věda pokročila, což je
přirozeně dobré, ale vázne životní
moudrost, která je něco zcela jiného.

Tento bezcitný a neodpovědný
rozum nakonec odnímá sílu a energii
také našemu poznávání pravdy.
Nikoli náhodou žijeme v době fake
news, kolektivních pověr a
pseudovědeckých pravd. Je zajímavé,
že v této kultuře, prahnoucí po



vědění a poznávání všech věcí v
nesmírné přesnosti, se rozšířilo tolik
kultivované magie. Je to
čarodějnictví s určitým stupněm
kultury, které člověka přivádí do
života v pověrčivosti – na jedné
straně se rozumem ubírá kupředu,
aby poznával věci až ke kořenům, na
straně druhé jeho duše potřebuje
něco jiného a vydává se cestou
pověry a magie. Stáří se může poučit
z ironické Kazatelovy moudrosti
onomu umění, které vynáší na světlo
klam, ukrytý v deliriu pravdy, k níž
dospívá mysl zbavená citu pro
spravedlnost. Starci, oplývající
moudrostí a humorem, přinášejí
velký prospěch mladým lidem,
protože je zachraňují z osidel
poznávání světa, které je smutné a
ochuzené o životní moudrost. Takoví
staří lidé mládež opětovně přivádějí
k Ježíšovu příslibu: „Blahoslavení,
kdo lační a žízní po spravedlnosti,
neboť oni budou nasyceni“ (Mt 5,6).
Právě oni zasévají do mladých lidí



hlad a žízeň po spravedlnosti. A
proto, my starci, seberme odvahu a
jděme vpřed, máme ve světě veliké
poslání. Prosím ale, neutíkejme se do
nekonkrétního, nereálného
idealismu bez kořenů, řečeno jasně:
do životních kouzel a čar.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/kniha-

kazatel-temna-nejistota-zivotniho-
smyslu-a-deni/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/kniha-kazatel-temna-nejistota-zivotniho-smyslu-a-deni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kniha-kazatel-temna-nejistota-zivotniho-smyslu-a-deni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/kniha-kazatel-temna-nejistota-zivotniho-smyslu-a-deni/

	Kniha Kazatel: Temná nejistota životního smyslu a dění

