
opusdei.org

Jednota života v
práci

Aby mohla být práce obětována
Bohu, musí být vykonávána
dobře, se správným úmyslem a
správným úsudkem, tak, aby se
to projevovalo i ve vnějším
chování.

04.06.2019

Každá poctivá práce může být
modlitbou; a každá práce, která je
modlitbou, je také apoštolátem. V
naplno prožívaném a zároveň
obyčejném životě tak duše sílí .1



Práce, modlitba, apoštolát: to jsou tři
pojmy, které v životě dítěte Božího
netvoří odlišné oblasti, ale souzvuk
tónů vytvářející jedinečnou
harmonickou partituru.

Když člověk začne pracovat, může
zpočátku slyšet jen monotónní,
nezajímavé a osamocené tóny práce.
Přijde-li však na to, jak práci
proměnit v modlitbu stoupající k
nebi a v apoštolát zúrodňující zemi,
počnou se tyto jednotlivé tóny
skládat dohromady a jejich zvuk
začne být rytmický a harmonický.
Pokud se přestane snažit tvořit a
skládat, sklouzne snadno zpět k
jednotlivým tónům a nemelodickým
zvukům. Jakmile však dovolí Duchu
svatému, aby se chopil vlády nad
jeho pracovním životem a celý
orchestr řídil, rozezvučí se v jeho
každodenní práci opět hudba a zazní
nádherná skladba modlitby,
apoštolátu a lásky k Bohu a lidem.
Všechny lidské mohutnosti (vůle,



rozum a city) budou v této skladbě
mistrně hrát svůj part a výsledkem se
stane prostá a silná jednota života,
která se bude líbit Bohu a přitahovat
k Němu druhé lidi.

Existují tři aspekty práce, jimž je
třeba věnovat pečlivou pozornost,
má-li být této harmonické jednoty
života dosaženo. Těmito aspekty
jsou: správnost úmyslu a úsudku a
jim odpovídající jednání.

Správnost úmyslu

Jednota života v práci závisí
především na správných úmyslech,
tj. na jasném a pevném rozhodnutí
pracovat z lásky k Bohu, a ne z touhy
po vyniknutí či z jiného sobeckého
důvodu; na rozhodnutí pracovat s
očima upřenýma na Boha a s přáním
hledat jeho slávu, a ne s očima
upřenýma na lidi a s přáním hledat
vlastní slávu, osobní uspokojení a
obdiv od druhých.



Nikdo nemůže sloužit dvěma
pánům .2 Nelze dělat kompromisy a
mít v srdci jednu svíci zapálenou
pro svatého Michaela a druhou
pro ďábla .3 Náš úmysl má být jasný.
Ale i přes naši touhu žít pro slávu
Boží se nám může stát, že se naše
dobré úmysly zakalí a že nás k
některým činům povedou méně
ušlechtilé pohnutky. 4 Sv. Josemaría
nám proto doporučuje, abychom
neustále očišťovali svou vůli a
napravovali svůj úmysl. Napravit
se. — Každý den trochu. — To má
být tvá neustálá snaha, chceš-li se
opravdu stát svatým. 5

Kdo se snaží pracovat se správným
úmyslem, ten pracuje dobře. Kvalita
jeho práce se nemění podle toho,
jestli ho někdo vidí, nebo ne. Ví, že se
na něj dívá Bůh, a proto se snaží své
povinnosti plnit co nejlépe, tak, aby
se to Bohu líbilo. Je pořádný,
pracovitý a skromný i tehdy, když ho
nikdo nevidí nebo se mu do práce



nechce. Dítě Boží se v jednotvárných
dnech naplněných obyčejnou prací,
kdy mu hrozí monotónnost, snaží ve
své práci z lásky pokládat poslední
kameny , a tím ji proměňuje v
modlitbu.

Kvalita našich úmyslů může
podrobena zkoušce jak ve chvílích
úspěchu, tak nezdaru, protože tehdy
jsme pokoušeni buď k pýše, nebo k
beznaději. Sv. Josemaría nám radí,
abychom byli na tyto situace
připraveni, protože mohou vést k
sebestřednosti a pokřivení našich
úmyslů. Musíš zůstat bdělým, aby
ti pracovní úspěchy nebo nezdary,
které jistě přijdou, nedaly ani na
chvilku zapomenout na skutečný
cíl tvé práce — Boží slávu. 6

Abychom se ve svých upřímných
úmyslech (skutečných pilířích
jednoty života) utvrdili, musíme ve
své práci hledat Boha. Na začátku a
během ní ji můžeme Bohu obětovat a



na konci za ni poděkovat a snažit se,
aby naše úkony zbožnosti –
především mše svatá – přešly do
nepřetržitého celodenního
rozhovoru s Pánem. Zapomínání na
Boha při práci není jen známkou
roztržitosti, ale i pokulhávající
jednoty života. Kdo doopravdy
miluje, ten na milovanou osobu
nezapomíná.

Správný úsudek

Správnost úmyslů je pro jednotu
života nezbytná, nesmíme však
zapomínat na to, že vůle má být
vedena rozumem osvětlovaným
vírou. Někteří lidé se neumějí chovat
jako křesťané ne proto, že by
nechtěli, ale proto, že jim chybí
správný úsudek. Nesnaží-li se člověk
správně vychovávat své svědomí a
do hloubky poznávat mravní dosah
své práce, hrozí mu, že se bude řídit
tím, co dělají ostatní . V dobré vůli se
pak může dopustit závažných omylů



nebo nespravedlností a z
neschopnosti moudře věci soudit
zanedbat dobro, které bylo třeba
udělat. Nedostatek správného
úsudku brání v dosažení jednoty
života.

Člověk se správným úsudkem jedná
správně, aniž by upadl do extrému
nebo se spokojil s prostředností.
Nedostatek správného úsudku někdy
vede k domněnce, že řešením
nějakého nedostatku je jeho pravý
opak: Aby člověk nebyl tvrdý, má být
slabý, aby nebyl útočný, má být 
dobrosrdečný… Ve skutečnosti zde
nebyla správně pochopena podstata
ctnosti. Držet se středního bodu – in
medio virtus –, kde se nalézá ctnost,
neznamená jednat polovičatě, aniž
bychom se snažili dosáhnout
nejvyššího stupně, ale dosáhnout
vrcholu mezi dvěma nedostatky. 7 Je
možné být energický a současně
mírný, mít pochopení a vyžadovat
plnění povinností, být pravdomluvný



a umět zachovat svěřené informace,
být veselý a přitom ne pošetilý. 
Buďte opatrní jako hadi a bezelstní
jako holubice, říká Pán .8

Pro udržení jednoty života
potřebujeme nejen úsudek lidský, ale
i křesťanský. Křesťanský úsudek se
totiž neřídí jen zdravým rozumem,
ale také rozumem osvětlovaným
živou vírou utvářenou láskou. Jedině
tehdy mohou být lidské ctnosti
ctnostmi křesťanskými. Boží dítě
nemá pěstovat dva různé druhy
ctností, jedny lidské a druhé
křesťanské, jedny lásku postrádající a
druhé láskou naplněné, protože to by
znamenalo vést dvojí život. Nemůže
se spokojit s tím, že se v práci bude v
některých věcech řídit pouze lidskou
spravedlností – např. tak, že se omezí
čistě na striktní dodržování zákona –,
a v jiných spravedlností křesťanskou,
v duchu bratrské lásky. Vždy a ve
všem má jednat podle spravedlnosti
Kristovy. Zvláště se zaměřte na



rady a připomínky, kterými
připravoval hrstku mužů na to,
aby se stali jeho apoštoly, jeho
posly do všech končin země. Jaký
jim dává vzor? Není to nové
přikázání lásky? Vždyť právě
láskou si první apoštolové
prorazili cestu v tehdejším
pohanském a zkaženém světě.
Nedivte se, že pouhou
spravedlností bývají lidé
zraňováni. Důstojnost člověka,
Božího dítěte, vyžaduje mnohem
více. Ve všem jednání musí být
láska, jež všechno zmírňuje,
všechno činí božským: Bůh je láska
(1 Jan 4, 16). Láska, která je
jakýmsi velkorysým přeháněním
spravedlnosti, vyžaduje nejprve
plnění povinnosti: začne se
spravedlností, pak větší
spravedlností... Ale láska vyžaduje
hodně velkou povinnost, hodně
velkou ohleduplnost, hodně velkou
úctu, hodně velkou vlídnost,
jedním slovem následovat



apoštolskou radu: Jeden druhého
břemena neste, a tak naplníte
Kristův zákon (Gal 6, 2). To
vyžaduje odvahu podřídit vlastní
vůli Bohu, pracovat pro všechny,
bojovat za věčné štěstí a blahobyt
druhých lidí. Neznám lepší cestu,
jak se stát spravedlivým, než se
zcela odevzdat a sloužit. 9 To
znamená mít křesťanský úsudek,
který je nezbytným světlem pro
jednotu života. Vyžaduje to formaci a
především studium křesťanské
nauky. Bylo by lehkovážné spoléhat
na vlastní intuici a nevynaložit
potřebné úsilí na získání řádných
znalostí. Nicméně ani teoretické
znalosti nestačí; křesťanská jednota
života vyžaduje nauku vstřebanou v
modlitbě.

Odvaha

Kromě vůle a vědomostí vyžaduje
jednota života také skutky, neboť 
láska znamená činy, ne sladká



slova .10 Ať vaše světlo svítí lidem, aby
viděli vaše dobré skutky a velebili
vašeho Otce v nebesích ,11 praví Pán.
Po vzoru sv. Josemaríi bychom se
měli upřímně ptát sami sebe: Šíříš
do svého okolí křesťanský život?
Denně o tom přemýšlej! 12

Bude-li náš život sjednocený, druzí si
toho přirozeně všimnou. Kdo
zatajuje, že je křesťan – ať už ze
strachu před škatulkováním, nebo z
nesmělosti a ostýchavosti –, ten je
vnitřně rozpolcený, nemůže být
světlem a solí země a jeho skutky
nepřinesou žádné nadpřirozené
plody. Pán nám říká: dabo te in lucem
gentium, ut sit salus mea usque ad
extremum terrae ,13 dal jsem tě za
světlo pronárodům, abys byl spása
má do končin země.

Mějme odvahu žít veřejně a
vytrvale podle naší svaté víry ,14

píše sv. Josemaría s odkazem na
Pánovo varování: Kdo by se však



styděl za mne a za má slova, za toho
se také bude stydět Syn člověka, až
přijde ve své slávě .15 Ježíš nás však
také povzbuzuje nádherným
příslibem: Ke každému, kdo se ke mně
přizná před lidmi, i já se přiznám před
svým Otcem v nebi .16 Dvojznačnost
tedy není na místě. Nemusíme se bát
mluvit o Bohu, ať už slovy – protože
sám Kristus nám přikázal: Jděte do
celého světa a hlásejte evangelium 17–,
nebo příkladem víry, která se
projevuje láskou. 18

Lidé kolem nás mají o naší živé a
aktivní víře přirozeně vědět, a
obzvlášť to platí v dnešní
materialistické a požitkářské
společnosti. Kdyby naše víra nebyla
znát, znamenalo by to, že vedeme
dvojí život. To se stává bohužel těm,
kdo svou víru odsunují do
„soukromého“ života. Nejde-li přímo
o zbabělost, je takový postoj
důsledkem názoru, že víra nemá
zasahovat do pracovní sféry. To však



není projev laické, nýbrž laicistní
mentality, jež se snaží vyřadit Boha
ze života společnosti a mnohdy se i
obejít bez mravního zákona. Jedná se
o pravý opak ideálu postavit Krista
na vrchol všech lidských činností.
Křesťané byli k tomuto vznešenému
cíli povoláni a je dobře, když se to v
jejich okolí ví. I když apoštolát
křesťana žijícího uprostřed světa má
být apoštolátem přátelství a důvěry
19 mezi jeho kolegy v práci,
nevylučuje se tím možnost, že bude
dobré a potřebné (jako požadavek
vycházející z jednoty života) mluvit
veřejně a rozumnými důvody
podepřít mravně, lidsky a křesťansky
správné chování. Překážek může být
mnoho, ale víra křesťanovi pomáhá a
dává mu potřebnou sílu k tomu, aby
hájil pravdu a pomáhal ji lidem
objevovat .

Ze zkušenosti víme, že nechat se
touto laicistní mentalitou ovlivnit je
velmi snadné, i když se chceme



vyhnout extrémům. Můžeme
například uvěřit tomu, že na určitých
místech není v žádném případě
vhodné mluvit o Bohu, protože to
může lidem připadat zarážející nebo 
nemístné, nebo proto, že by někdo
mohl namítnout, že postoj křesťana k
profesním otázkám je nábožensky
podmíněn . Právě tehdy, kdy se má
naše víra projevit, můžeme být v
pokušení ji skrýt.

Bezkonfesijnost, neutralita. —
Staré mýty, které se pořád snaží
omlazovat. Zamyslel ses nad tím,
jak nesmyslné je odložit své
katolictví při vstupu do univerzity,
do odborného sdružení, do
akademické rady nebo do
parlamentu, jako když se v šatně
odkládá klobouk? 20 Sv. Josemaría
nás nevyzývá k tomu, abychom svou
víru stavěli na odiv, ani k tomu,
abychom si dávali nálepku s nápisem
katolík, protože to se neshoduje s
laickou mentalitou. To, oč nás žádá,



je, abychom si dali tu práci a
přemýšleli o tom, jaké profesní a
společenské požadavky na nás v naší
situaci klade jednota života. Musíte
mít odvahu, a někdy nemalou,
vzhledem k tomu, jaká je doba,
svou víru zpřítomňovat – či lépe
řečeno činit ji hmatatelnou. Ať
jsou vaše dobré skutky a jejich
důvody vidět, i kdyby vás za to lidé
někdy kritizovali nebo na vás
útočili. 21

Jednota života je Boží dar a zároveň
trofej, kterou si musíme vybojovat.
Vytváří se v práci, na základě
konkrétních rozhodnutí jednat ve
všem s ohledem na Boha a s
apoštolským zápalem. Naší touhou
má být dospět s Boží pomocí k
všezahrnující lásce k Bohu – milovat
ho ex toto corde, ex tota anima, ex
tota mente, ex tota virtute ,22 celým
svým srdcem, celou svou duší, celou
svou myslí a celou svou silou.



1 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 10.

2 Mt 6, 24.

3 Sv. Josemaría, Cesta, č. 724.

4 Srov. tamtéž, č. 788.

5 Tamtéž, č. 290.

6 Sv. Josemaría, Výheň, č. 704.

7 Srov. sv. Josemaría, Boží přátelé, č.
83.

8 Mt 6, 24.

9 Sv. Josemaría, Boží přátelé, č. 172–
173.

10 Srov. sv. Josemaría, Cesta, č. 933.

11 Mt 5, 16.

12 Sv. Josemaría, Výheň, č. 856.

13 Iz 49, 6.

14 Sv. Josemaría, Brázda, č. 46.



15 Lk 9, 26.

16 Mt 10, 32.

17 Mk 16, 15.

18 Gal 5, 6.

19 Sv. Josemaría, Cesta, č. 192.

20 Sv. Josemaría, Cesta, č. 353.

21 Sv. Josemaría, Instrucción, 8–XII–
1941, č. 13. In: E. Burkhart, J. López 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría , III,
Rialp, Madrid 2013, s. 647.

22 Mk12, 30.

J. López Díaz (2003, upraveno
červenec 2014)



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

jednota-zivota-v-praci/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/jednota-zivota-v-praci/
https://opusdei.org/cs-cz/article/jednota-zivota-v-praci/

	Jednota života v práci

