
opusdei.org

Jdi, a stejně jednej i
ty!: Boží zákon a
milosrdenství

Kdo je můj bližní? Na tuto
otázku, položenou jedním
znalcem Zákona, odpovídá Pán
podobenstvím o milosrdném
Samaritánovi. Otevírá tak před
ním – a před námi – obzor
blahoslavenství, která ukazují
hloubku Božího zákona. Nový
redakční článek o
milosrdenství.

24.02.2019



Jednou se jistý znalec Zákona přišel
Pána zeptat, co dělat, aby dostal
věčný život. Ve skutečnosti však chtěl
vyzkoušet Pánovu pravověrnost:
očividně totiž nevěděl, co si o Mistru
z Nazareta myslet.[1] Pánovi to však
nevadilo; přistoupil na rozhovor a na
otázku odpověděl otázkou: „Co je
psáno v Zákoně? Jak tam čteš?“[2]
Znalec Zákona odpověděl slovy
modlitby Shemá Israel, Slyš, Izraeli,
kterou se každý Izraelita učí již
odmala: „Miluj Pána, svého Boha,
celým svým srdcem, celou svou duší,
celou svou silou i celou svou
myslí.“[3] A slovy z knihy Leviticus
dodal: „A svého bližního jako sám
sebe.“[4] Protože na těchto dvou
přikázáních spočívá celý Zákon i
Proroci,[5] řekl mu Pán: „Správně jsi
odpověděl. To dělej a budeš žít.“[6]
Znalec Zákona neočekával, že jeho
otázka bude zodpovězena s tak
odzbrojující jednoduchostí. „Chtěl se
ospravedlnit,“[7] a tak Pánu položil
ještě jednu otázku: „A kdo je můj



bližní?“[8] Pán neztratil trpělivost;
chtěl získat jeho důvěru, a tak se
prostým a zároveň slavnostním
způsobem obrátil k jeho srdci (a s
ním k srdci lidí všech dob) a pověděl
mu podobenství o milosrdném
Samaritánovi.

Stát se bližním

V nešťastníkovi, který byl přepaden
na cestě z Jeruzaléma do Jericha,
spatřovali církevní otcové Adama a
sním – protože Adam znamená
„člověk“ – i celé lidstvo sužované
svým hříchem, naším hříchem. V
dobrém Samaritánovi zase viděli
Ježíše, který nás přichází trpělivě
léčit poté, co kolem nás bez
povšimnutí přešli ti, kteří ve
skutečnosti nebyli schopni přinést
světu spásu. On naopak spásu přinést
může a chce. Takto si představuje
Pánovo setkání s Adamem – a
potažmo s každým z nás – po jeho
sestupu do pekel jedna prastará a



krásná homilie: „Já jsem tvůj Bůh,
který se pro tebe a pro všechny, kdo
se z tebe narodí, stal tvým dítětem.
Pravím ti, že mám moc oznámit
spoutaným: „Vyjděte ven!“ A těm,
kdo jsou v temnotách: „Buďte
osvíceni!“ A těm, kdo spí:
„Vstaňte!“[9] Ti všichni jsou voláni,
aby s Ježíšem přinášeli lidem spásu –
aby byli milosrdnými Samaritány,
jeho pomazanými: křesťany. Jako
jejich Pán mají i oni obvazovat lidem
rány a vlévat do nich olej a víno.[10]
Až do návratu Samaritána mají být
dobrými hostinskými. „Tím
hostincem je, jak si můžete
povšimnout, církev. Je nyní
hostincem, protože žijeme jen na
chvíli. Domovem, z nějž už nikdy
neodejdeme, se stane, teprve až ve
zdraví dojdeme do nebeského
království. Mezitím s radostí
přijímáme léčbu v hostinci.“[11]

Takový je horizont, který chce Pán
otevřít před znalcem Zákona – a



vlastně před všemi křesťany a všemi
lidmi. Nevytýká mu jeho úzkoprsost,
ale vede ho nejprve k zamyšlení a
pak ke snění: „Jdi (…) a jednej
stejně.“[12] Evangelijní vyprávění
bývají často stručná, a proto je dobré
při jejich četbě nespěchat. Odpověď
na Ježíšovu otázku „Kdo se zachoval
jako jeho bližní?“ je jistě jasná: „Ten,
kdo s ním měl soucit.“[13] Jasné
naopak není, proč Pán tuto otázku,
kterou mění úhel pohledu znalce
Zákona, vlastně klade: „Ježíš mění
úhel pohledu: nejde o to vidět v
druhém svého bližního, ale o to být
schopen stát pro druhého
bližním.“[14] Na postoj, který
úzkoprse vymezuje oblast, v níž lze
konat dobro – např. zvažováním,
jestli ostatní patří do mé skupiny,
jestli mi oplatí mou službu –, Pán
odpovídá tím, že nás zve, abychom
pozvedli zrak a stali se pro druhé
bližními.



Slovo bližní už neslouží jen k
vymezování určitého druhu lidí,
kteří si zasluhují mou pozornost, a
stává se vlastností srdce. Boží
výchovný způsob otázku „Komu činit
dobro“ obrací a přeměňuje. To, co
bylo v rabínských školách
předmětem diskuze a kazuistik – kde
jsou mé hranice, kam až mám ve
svém soucitu zajít –, se stává
odvážnou výzvou. Křesťan, řekl Jan
Pavel II., „se neptá, koho má milovat,
protože z otázky „Kdo je můj bližní?“
již logicky vyplývají hranice a
podmínky (…) Správná otázka nezní
„Kdo je můj bližní?“ ale „Komu se
mám stát bližním?“ A odpověď zní:
„Kdokoliv, kdo je v nouzi, i když ho
neznám, se stává mým bližním,
kterému mám pomáhat“.[15] Je to
ona blízkost[16], která nám
připomíná naše povolání být 
blízkými svých bližních, být „ostrovy
milosrdenství uprostřed moře
lhostejnosti“.[17]



Cesta k plnosti Zákona

Dalo by se říci, že rozhovor se
znalcem Zákona je jakýmsi shrnutím
cesty od mravních předpisů Starého
zákona k plnosti mravního života v
Kristu. Zákon vyvoleného lidu, jak
připomíná sv. Pavel, byl svatý,
správný a dobrý[18], ne však
definitivní. Sloužil především k
tomu, aby připravil lidská srdce na
příchod Našeho Pána.

Zdá se, jako by v sobě farizeova
otázka „Jaké přikázání Zákona je
největší?“[19] odrážela jistou
vyčerpanost z bezpočtu předpisů,
které byly pro přílišné lpění na
právních normách zaváděny do
náboženského života Izraele. Ježíš
Kristus si jednou postěžoval na
učitele Zákona: „Uvalujete na lidi
břemena, která sotva mohou unést, a
sami se těchto břemen nedotknete
ani jedním prstem.“[20] Z tradic se
navíc někdy stávala záminka k



obcházení Božích přikázání: Pán
např. odsuzuje postoj těch, kdo
darem pro chrám obcházeli
povinnost starat se o rodiče.[21]

Ježíš se zaměřuje na to podstatné: na
lásku k Bohu a bližnímu. Vyplňuje se
tak to, co říká sám o sobě, totiž že
nepřišel „zrušit Zákon nebo Proroky;
nepřišel jsem je zrušit, ale naplnit“.
[22] Smlouva, kterou Bůh uzavřel se
svým lidem, obsahovala určité
předpisy, jejichž původním smyslem
nebylo lidi zatěžovat, ale vést cestou
svobody: „Hleď, předložil jsem ti
dnes život a dobro i smrt a zlo; když
ti dnes přikazuji, abys miloval
Hospodina, svého Boha, chodil po
jeho cestách a dbal jeho přikázání,
nařízení a právní ustanovení, pak
budeš žít a rozmnožíš se; Hospodin,
tvůj Bůh, ti bude žehnat v zemi,
kterou přicházíš obsadit.“[23]

Země zaslíbená Židům je obrazem
země v nitru, do níž lidé všech dob



mohou vstoupit, budou-li zachovávat
pravý smysl Pánových přikázání. Ta
jsou bránou ke spojení s Bohem.
Každá jiná země mimo ni je
nehostinná: „To, co je třeba k
dosažení štěstí, není pohodlný život,
ale zamilované srdce.“[24]

Obřadní a právní ustanovení
izraelského národa byla s příchodem
Ježíše Krista zrušena, ale Desatero
Božích přikázání platí stále: shrnuje
základní mravní zásady potřebné k
tomu, abychom mohli milovat Boha
(stavět ho nade vše, mít v úctě jeho
svaté jméno, světit sváteční dny, jako
např. křesťané neděli) a ostatní lidi;
abychom pěstovali lásku a úctu k
rodičům, chránili život, usilovali o
čistotu srdce atd. Kolik generací
Izraelitů rozjímalo o pravdě a
požadavcích Otce obsažených v
těchto deseti slovech! „Tvá svědectví
budou mým dědictvím věčně, z nich
se veselí mé srdce.“[25] Jsou
důkazem milosrdenství Boha, který



nechce, abychom sešli z cesty, který
chce, abychom měli život v plnosti.
Svět se může občas proti Božím
přikázáním vzbouřit a pokládat je za
nemoderní předpisy, vlastní ranému
stádiu lidstva; existuje však dostatek
případů zhroucení lidí nebo i celých
společností, protože se domnívali, že
je mohou ignorovat. Desatero je
konstantou vnitřního světa člověka:
pokud je poruší, jeho srdce se
znetvoří.

Abyste byli syny vašeho Otce

Desatero je zakotveno v Novém
zákoně, který ustanovil Ježíš Kristus
svou spasitelskou smrtí na kříži.
Tento Nový zákon je milost Ducha
svatého daná skrze víru v Krista.[26]
Nyní už tedy nemáme usilovat jen o
morální horizont, ale máme žít v
Ježíši a stále více se mu podobat;
dovolit Duchu svatému, aby nás
přetvořil, abychom mohli plnit jeho
přikázání.



Jak se více podobat Ježíši Kristu? Kde
můžeme vidět, jaký byl? Katechismus
říká, že „blahoslavenství vykreslují
tvář Ježíše Krista a popisují jeho
lásku“.[27] V blahoslavenstvích
zachycených v evangeliích vidíme
obraz našeho Pána, jeho tvář
zjevující milosrdnou lásku Otcovu ke
všem lidem. Blahoslavenství
obsahují přísliby dané vyvolenému
národu, zdokonalují je však tím, že je
zaměřují ne na vlastnění země, ale
na nebeské království.[28]

První čtyři blahoslavenství se v
Matoušově evangeliu vztahují na
životní postoj či způsob života
zaměřující se na Ježíšova slova:[29]
„Blahoslavení chudí v duchu“,
„plačící“, „tiší“, „kdo lační a žízní po
spravedlnosti“. Vyzývají nás,
abychom důvěřovali Bohu a ne
vlastním silám, abychom snášeli
utrpení v křesťanském duchu,
abychom byli trpěliví. K nim se
připojují další, která kladou důraz na



skutek: „Blahoslavení milosrdní“,
„čistého srdce“, „tvůrci pokoje“, a pak
ještě další, která nám připomínají, že
kdo chce následovat Ježíše, musí
snášet protivenství;[30] má to však
dělat s radostí, protože „štěstí
nebeské patří těm, kteří dokážou být
šťastni na zemi“.[31]

Blahoslavenství bezesporu vyjadřují
milosrdenství Boha, který se
zavazuje, že každého, kdo ho
následuje, obdaruje nezměrnou
radostí: „Radujte se a jásejte, neboť
máte v nebi velkou odměnu.“[32]
Nejedná se nicméně o sbírku
aforismů sloužících k tomu, abychom
si představovali nějaký utopický
lepší svět, který nám někdo umožní,
nebo k tomu, abychom v nich hledali
falešnou útěchu v momentálních
obtížích. Proto jsou také
blahoslavenství nazývána náročnými
Božími výzvami adresovanými
lidskému srdci, vybízejícími člověka



k tomu, aby již zde na zemi usiloval o
dobro a spravedlnost.

Uvažovat nad blahoslavenstvími
(např. v modlitbě) pomůže poznat,
jak je uplatnit v každodenním životě.
Např. mírnost se může často
projevovat „přívětivým úsměvem
pro toho, kdo tě obtěžuje; mlčením
před nespravedlivým nařčením;
laskavým rozhovorem s protivnými a
dotěrnými lidmi; každodenním
úsilím přehlížet malichernosti, které
jsou ti nepříjemné a obtěžující u těch,
kteří s tebou žijí….[33]

Kdo se snaží žít podle ducha
blahoslavenství, obohacuje svou
osobnost o postoje a způsoby
usuzování, které mu usnadní plnění
přikázání. Čisté srdce mu umožní
vidět v každém člověku Boží tvář a
brát ho jako někoho, kdo si zaslouží
úctu, a ne jako někoho, kdo je
pouhým cílem uspokojení
zvrácených tužeb. Kdo kolem sebe



vytváří pokoj, ten žije jako Boží dítě a
vidí i v ostatních lidech Boží děti.
Kráčí „vzácnou cestou“[34] lásky,
„která všechno omlouvá, všemu věří,
nikdy nad ničím nezoufá, všecko
vydrží“[35]. Křivdy proměňuje v
příležitost k tomu, aby miloval a
modlil se za ty, kteří působí zlo.[36]
Přizpůsobíme-li své srdce
blahoslavenstvím, uskutečníme
ideál, který nám předkládá Ježíš
Kristus: být „milosrdný, jako je
milosrdný váš Otec“[37]. Staneme se
nositeli Boží lásky, naučíme se vidět v
druhém bližního, který potřebuje
naši pomoc; budeme v Kristu
dobrým Samaritánem, který jedná
milosrdně, aby naplnil zákon lásky.
Naše srdce se rozšíří, jako se rozšířilo
srdce Panny Marie.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés



[1] Srov. Lk 10, 25.

[2] Lk 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lk 10, 28.

[7] Lk 10, 29.

[8] Lk 10, 29.

[9] Homilía sobre el grande y santo
Sábado (PG 43, 462).

[10] Lk 10, 34.

[11] Svatý Augustin, Kázání 131, 6.

[12] Lk 10,37.

[13] Lk 10, 37.

[14] František, Poselství, 24–I–2014.



[15] Svatý Jan Pavel II., Poselství, 2–
II–1999.

[16] František, ex. ap. Evangelii
Gaudium (24–XI–2013), č. 169.

[17] František, Poselství, 4–X–2014.

[18] Srov. Řím 7,12.

[19] Mt 22,36.

[20] Lk 11,46.

[21] Mt 15,3–6.

[22] Mt 5,17.

[23] Dt 30, 15–18.

[24] Sv. Josemaría, Brázda, 795.

[25] Žl 119, 111.

[26] Srov. sv. Tomáš Akvinský,
Summa Theologica, I–II, q. 106, a. 1,
c. a ad 2, cit. v: sv. Jan Pavel II., enc.
Veritatis Splendor, 6–VIII–1993, č. 24.



[27] Katechismus katolické církve, č.
1717.

[28] Srov. Katechismus katolické
církve, č. 1716.

[29] Srov. Mt 5, 3–12.

[30] Srov. Mt 5, 10–12.

[31] Sv. Josemaría, Výheň, č. 1005.

[32] Mt 5,12.

[33] Sv. Josemaría, Cesta, č. 173.

[34] 1 Kor 12,31.

[35] 1 Kor 13, 7.

[36] Srov. Mt 5, 44–45.

[37] Lk 6, 36.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/jdi-a-

https://opusdei.org/cs-cz/article/jdi-a-stejne-jednej-i-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvi/


stejne-jednej-i-ty-bozi-zakon-a-
milosrdenstvi/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/jdi-a-stejne-jednej-i-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/jdi-a-stejne-jednej-i-ty-bozi-zakon-a-milosrdenstvi/

	Jdi, a stejně jednej i ty!: Boží zákon a milosrdenství

