
opusdei.org

Jak se může člověk
narodit, když je už
starý?

Papež František se v katechezi o
stáří inspiroval postavou
Nikodéma a zdůraznil, že
pozemský život je „začátkem“ a
ne „závěrem“, protože „kráčíme
směrem k věčnosti“.

08.06.2022

Drazí bratři a sestry, dobré ráno!

Mezi významnější starší postavy
evangelií patří Nikodém – jeden z
židovských vůdců –, který chtěl Ježíše



poznat, ale šel za ním tajně v noci
(srov. J 3,1-21). V Ježíšově rozhovoru
s Nikodémem se objevuje jádro
Ježíšova zjevení a jeho
vykupitelského poslání, když říká:
„Neboť Bůh tak miloval svět, že dal
svého jediného Syna, aby žádný, kdo
v něho věří, nebyl ztracen, ale měl
život věčný“ (v. 16).

Ježíš říká Nikodémovi, že aby „člověk
viděl Boží království“, musí se
„narodit shůry“ (srov. v. 3). Nejde o
to, abychom se znovu narodili,
abychom opakovali svůj příchod na
svět a doufali, že nová reinkarnace
nám umožní lepší život. Toto
opakování ztrácí smysl. Naopak,
vyprázdnilo by veškerý smysl
prožitého života, vymazalo by ho,
jako by to byl neúspěšný experiment,
zaniklá hodnota, promarněná
prázdnota. Ne, to není to
znovuzrození, o kterém mluví Ježíš:
je to něco jiného. Tento život je v
Božích očích drahocenný: označuje



nás za tvory, které Bůh něžně miluje.
„Zrození shůry“, které nám
umožňuje „vejít“ do Božího
království, je zrozením v Duchu,
přechodem přes vody do zaslíbené
země stvoření smířeného s Boží
láskou. Je to znovuzrození shůry, s
milostí Boží. Nejedná se o fyzické
znovuzrození v jiném čase.

Nikodém toto zrození špatně chápe a
uvádí stáří jako důkaz jeho
nemožnosti: člověk nevyhnutelně
stárne, sen o věčném mládí se trvale
vzdaluje, cokoli se zrodí v čase,
směřuje ke svému konci. Jak si lze
představit závěr, který má podobu
zrození? Nikodém uvažuje takto a
nenachází způsob, jak Ježíšova slova
pochopit. Co je to znovuzrození?

Nikodémova námitka je pro nás
velmi poučná. Ve světle Ježíšových
slov ji můžeme převrátit v objev
poslání, které je vlastní stáří. Ve
skutečnosti stáří nejenže není



překážkou pro zrození shůry, o němž
mluví Ježíš, ale stává se vhodnou
dobou k jeho osvícení a osvobození
od zkušenosti ztracené naděje. Naše
doba a kultura, které vykazují
znepokojivou tendenci považovat
narození dítěte za prostou záležitost
výroby a biologické reprodukce
lidské bytosti, pak pěstují mýtus
věčného mládí jako zoufalou
posedlost nezničitelným tělem.
Protože stářím se v mnoha ohledech
pohrdá. Protože nese nezvratný
důkaz o omylu tohoto mýtu, který by
nás přiměl vrátit se do mateřského
lůna, abychom byli navždy mladí v
těle.

Technologie je k tomuto mýtu
přitahována ve všech směrech:
zatímco čekáme na porážku smrti,
můžeme udržovat tělo při životě
pomocí léků a kosmetiky, které
zpomalují, skrývají, odstraňují stáří.
Samozřejmě, že zdravý životní styl je
jedna věc a mýty jsou věc druhá.



Nelze však popřít, že záměna těchto
dvou pojmů v nás vyvolává
myšlenkový zmatek. Zaměňovat
zdravý životní styl s živením mýtu o
věčném mládí... Tolik se toho dělá
pro to, abychom znovu získali
mladistvý vzhled: tolik triků, tolik
operací, abychom vypadali mladě.
Vzpomínám si na slova moudré
italské herečky Anny Magnaniové,
když jí řekli, že jí musí odstranit
vrásky, a ona řekla: „Ne, nesahejte na
ně! Tolik let trvalo, než jsem je
získala: Nesahejte na ně!“. Vrásky
jsou symbolem zkušenosti,
symbolem života, symbolem zralosti,
symbolem prošlé cesty. Nedotýkejte
se jich, abyste se stali mladými, ale
jen mladými tváří: důležitá je celá
osobnost, důležité je srdce a srdce je
jako ona mladistvost dobrého vína,
které čím je starší, tím je lepší.

Život ve smrtelném těle je krásný ve
své „nedokončenosti“: jako některá
umělecká díla, která mají právě ve



své nedokončenosti jedinečné
kouzlo. Protože život tady dole je
„začátkem“, ne završením:
přicházíme na svět právě takto, jako
skuteční lidé, jako lidé, kteří
postupně stárnou, ale jsou navždy
skuteční. Život ve smrtelném těle je
však příliš malý prostor a čas na to,
abychom mohli udržet a naplnit tu
nejcennější část naší existence v čase
tohoto světa. Víra, která přijímá
hlásání evangelia o Božím království,
ke kterému směřujeme, má podle
Ježíše mimořádný první účinek.
Umožňuje nám „vidět“ Boží
království. Jsme schopni skutečně
vidět mnohá znamení naší naděje na
naplnění toho, co v našem životě
nese znak Božího záměru pro
věčnost.

Jde o znamení evangelijní lásky,
která v mnoha ohledech osvětluje
Ježíš. A pokud je můžeme „vidět“,
můžeme také „vstoupit“ do



království, a to skrze Ducha, skrze
obnovující vodu.

Stáří je stav, který je mnohým z nás
dopřán a v němž si lze zázrak tohoto
zrození shůry důvěrně osvojit a
učinit jej věrohodným pro lidské
společenství: nevyjadřuje nostalgii
po zrození v čase, ale lásku ke
konečnému cíli. Z tohoto pohledu má
stáří jedinečnou krásu: kráčíme
vstříc Věčnému. Nikdo nemůže
znovu vstoupit do mateřského lůna,
ani do své technologické a konzumní
náhražky. Toto nepřináší moudrost,
neposkytuje to naplněnou cestu, je to
umělé. Bylo by to smutné, i kdyby to
bylo možné. Starý člověk kráčí vpřed,
starý člověk kráčí k cíli, k Božímu
nebi, starý člověk kráčí se svou
moudrostí prožitou během života.
Stáří je tedy zvláštním časem, kdy je
možné vymanit budoucnost z
technokratické iluze biologického a
robotického přežití, ale především
proto, že se otevírá laskavosti Božího



tvůrčího a plodícího lůna. Zde bych
zdůraznil toto slovo: laskavost
starých lidí. Pozorujte dědečka nebo
babičku, jak se dívají na svá
vnoučata, jak svá vnoučata hladí: tu
laskavost, oproštěnou od všech
lidských nástrah, která překonala
lidské zkoušky a je schopna
svobodně rozdávat lásku, láskyplnou
blízkost jednoho k druhému. Tato
něha otevírá dveře k pochopení Boží
něhy. Nezapomínejme, že Duch Boží
je blízkost, soucit a něha. Bůh je
takový, umí hladit. A stáří nám
pomáhá pochopit tento rozměr Boha,
kterým je něha. Stáří je zvláštní čas,
kdy se budoucnost vymaňuje z
technokratické iluze, je to čas Boží
něhy, která tvoří, vytváří cestu pro
nás všechny. Kéž nám Duch svatý
dopřeje znovu otevřít toto duchovní
– a kulturní – poslání stáří, které nás
sbližuje se zrozením shůry. Když
takto přemýšlíme o stáří, říkáme si:
jak je možné, že se tato kultura
odhazování rozhodne odložit staré



lidi, protože je považuje za
neužitečné? Staří lidé jsou posly
budoucnosti, staří lidé jsou posly
laskavosti, staří lidé jsou posly
moudrosti prožitého života. Pojďme
dopředu a dívejme se na staré.

RadioVaticana.cz / Rome
Reports

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/jak-se-
muze-clovek-narodit-kdyz-je-uz-stary/

(02.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/jak-se-muze-clovek-narodit-kdyz-je-uz-stary/
https://opusdei.org/cs-cz/article/jak-se-muze-clovek-narodit-kdyz-je-uz-stary/

	Jak se může člověk narodit, když je už starý?

