
opusdei.org

Hilaire Belloc a
současné křesťanství

Volba Lva XIV. staví znovu do
popředí sociální nauku církve.
Hilaire Belloc analyzuje, jak v
období mezi Niceí a současností
poznamenaly hereze, kultura a
ekonomie západní civilizaci a
postavily křesťanství před
současné výzvy.

02.02.2026

Volba Lva XIV. papežem opětovně
aktualizovala téma - sociální nauku
církve - téma, které se ho úzce týká a
to jménem, které si zvolil pro svůj



pontifikát. Papež Lev byl také
přítomen na významné události v
tureckém Izniku/Niceji: výročí
velkého koncilu v roce 325.

A mezi Nicejí a Lvem nacházíme
velmi významnou osobnost, Hilaire
Belloca. Podívejme se proč.

Velký intelektuál

Hilaire Belloc (1870–1953) byl velký
francouzsko-britský intelektuál a
autor, který se spolu se svým
přítelem Gilbertem Keithem
Chestertonem proslavil debatami o
otázkách týkajících se víry a
křesťanské kultury. Mezi jeho
nejznámější eseje patří Servilní stát
(1912) a Evropa a víra (1920).

Charakteristickým rysem Bellocova
myšlení je představa, že západní
civilizace a samotný koncept
moderní Evropy vycházejí z
propojení křesťanských duchovních
principů a řecko-římského způsobu



uvažování. Jakákoli krize, které
západní svět (a v důsledku toho i celý
svět, protože západní uvažování se
rozšířilo po celém světě) čelí, má
proto své příčiny a řešení pouze v
rámci tohoto systému.

Výzva pro myšlení: velké hereze

Dalším velmi důležitým Bellocovým
dílem je The Great Heresies (Velké
hereze) z roku 1936, ve kterém
představuje pět velkých herezí
křesťanství, které podle něj byly
příčinou nejhorších zel v dějinách
lidstva.

Ale co je to hereze? Termín (z
řeckého αἵρεσις) znamená „vybrat“,
„oddělit“ nebo „odstranit“. Kacíř/
heretik není tedy proto někdo, kdo
vyznává pravdu zcela odlišnou od
pravdy „oficiální“, ale někdo, kdo
zpochybňuje pouze její část. Kacířství
tedy neničí celou strukturu pravdy,
ale rozděluje ji na kousky jako dort a
odstraněním jedné části ji nahrazuje



jinou, která však pochází z jiného
dortu. Omluvte mi toto kulinářské
přirovnání!

Ariánství

První z pěti herezí je ariánství, které
„rozumem zdůvodňuje“ a
zjednodušuje základní tajemství
křesťanství: vtělení a božství Krista.

Belloc jej definuje jako „útok na
tajemství všech tajemství“, protože se
ho snaží snížit na úroveň lidského
rozumu, který je omezený.

Nicejský koncil (325) v reakci na
Areia a jeho myšlenky vypracoval
„symbol“, dogmatickou definici,
podle níž je Kristus ὁμοούσιος
(homooùsios): soupodstatný s Otcem,
doslova „stejné podstaty“.

„Nicejský symbol“ se tedy staví proti
myšlenkám Areia, který naopak
prohlašoval, že Syn byl stvořen
Otcem, a popíral jak Kristovo božství,



tak přenos božských atributů Otce na
Syna, a tedy i na mystické tělo Syna,
tj. na církev a její členy.

Manichejství

Druhou herezí je manichejství, které
je proti hmotě a všemu, co souvisí s
tělem (příkladem jsou albigenští).
Tělo je považováno za něco
nečistého, jehož touhy musí být
systematicky potlačovány.

Protestantská reformace

Protestantská reformace je třetí
herezí: útok na jednotu a autoritu
církve, spíše než na samotnou
doktrínu, jehož důsledkem je však
také zničení jednoty evropského
kontinentu.

Do té doby byla západní Evropa ve
skutečnosti Res Publica Christiana
(podle výrazu, který vytvořil Fridrich
II.) výsledkem propojení řecko-



římského myšlení a křesťanské víry,
celek spojený těmito činiteli:

říše jako politická instituce;

římské právo (jus) jako obecná
norma;

latina jako jazyk kultury a
nadnárodní komunikace;

křesťanství (katolické) jako
náboženství.

S reformací jsou však všechny
odkazy na univerzalitu a katolicitu
nahrazeny kritériem národa a
etnicity (cuius regio, eius religio;
koho vláda, toho náboženství) s
katastrofálními důsledky jako je
například národní socialismus.

Modernismus

Je to nejobsáhlejší hereze pod
různými názvy: modernismus neboli
alógos. Belloc ji tak definuje, protože
neuznává žádnou absolutní pravdu,



která se nedá empiricky dokázat a
měřit.

Vždy se objevuje popření Tajemství
všech tajemství, Kristovo božství,
které nelze empiricky definovat. Ale
jde ještě dále, a jako skutečné nebo
pozitivní pojmy přijímá pouze ty,
které se dají vědecky dokázat (odtud
další termín: „pozitivismus“).

Podle Belloca se také jedná o útok na
„trinitární“ kořeny Západu, přičemž
trinitárními není míněna Trojice,
nýbrž nerozlučitelné pouto, které
podle Řeků existuje mezi pravdou,
krásou a dobrotou. Pokud toto pouto
existuje, pak ten, kdo zpochybňuje
například princip pravdy, poškozuje
také principy krásy a dobroty.

Dopady prvních čtyř herezí

Podle Bellocovy analýzy mají první
čtyři hereze společné rysy: vznikly v
rámci katolické církve; jejich
stoupenci byli pokřtění katolíci;



během několika století téměř
vymizely (protestantské církve sice
stále existují, ale s výjimkou
letničních procházejí velkou krizí).
Jejich vliv však subtilně v čase
přetrvává - v západním myšlení, v
mentalitě, v sociální a hospodářské
politice, v samotném pohledu na
člověka a jeho sociální vztahy.

Pomysleme jen na určitý vliv, který
má ariánství a manichejství na
některé teologické proudy nebo na ty,
jež mají užší vztah s reformací,
například vytrvalý útok na nejvyšší
autoritu a univerzálnost církve. Jak
nezapomenout na extrémní důsledky
kalvinismu, mezi které patří popření
svobodné vůle a odpovědnosti za
lidské činy před Bohem nebo
nevázaný kapitalismus?

Islám

Pro Belloca, stejně jako i pro jiné
autory (na prvním místě Jan
Damašský), je islám křesťanskou



herezí, a to dokonce tou
nejvýraznější, která vznikla v
návaznosti na doketismus a
ariánství, když maximálně (podle
lidských měřítek) zjednodušila a
zracionalizovala tajemství vtělení.
Tím degraduje lidskou přirozenost,
která již není nijak spojena s
božstvím. Podobně i kalvinismus (i
když pozdější) má sklon připisovat
lidským činům charakter, který je
Bohem předem určený.

Pokud však islámské „zjevení“
vzniklo jako křesťanská hereze, brzy
se nevysvětlitelně proměnilo v nové
náboženství, které v čase přetrvává,
je to jakási „hereze po“.

Islám se krom jiného liší od ostatních
herezí tím, že nevznikl v
křesťanském světě, ani ho nezaložil
nějaký křesťan, ale založil ho pohan,
který přijal monoteistické ideje (směs
židovské a křesťanské heterodoxní
doktríny s pohanskými prvky již v



Arábii přítomnými) a šířil je. Z
judaismu a křesťanství přebírá islám
božské atributy, jako je přirozenost
osoby, nejvyšší dobrota, nadčasovost,
prozřetelnost, tvůrčí síla v původu
všech věcí; ale také další koncepty
jako je existence duchů a andělů,
démonů odporujících Bohu v čele se
Satanem, nesmrtelnost duše a
vzkříšení těla, trest a utrpení po
smrti.

Výzva společenského a
hospodářského života

Belloc byl také velkým zastáncem
distributismu, socioekonomické
teorie inspirované principy
benediktinské zkušenosti (ora et
labora; modli se a pracuj) a sociální
doktrínou katolické církve, kterou
poprvé vyjádřil papež Lev XIII.
(inspirátor současného papeže Lva
XIV.) v encyklice Rerum Novarum a
poté Pius XI. v Quadragesimo Anno.



Dle distributismu se má vlastnictví
výrobních prostředků co nejšířeji
rozdělovat všemu obyvatelstvu
oproti tomu, aby se koncentrovalo do
rukou státu (socialismus) nebo
několika bohatým (kapitalismus).

Podle Belloca socialismus i
kapitalismus, produkty moderních
západních společností, se snaží
osvobodit člověka, ale místo toho ho
ještě více zotročují. Jsou to dva
protikladné modely, ale mají jedno
společné: zbavují občana jeho
svobody. Socialismus to dělá tím, že z
něj dělá otroka státu (na kterém je
závislý pro své živobytí a zaručené
blaho); kapitalismus ho zotročuje
materiálními statky, které jsou
prezentovány jako nezbytné, i když
tomu tak není, a které naopak,
podobně jako drogy, vytvářejí
závislost: člověk chce vždy víc a ve
skutečnosti se stává otrokem velkých
nadnárodních soukromých korporací



(stačí si vzpomenout na Amazon,
Tesla, Microsoft atd.).

Ačkoli všechna tato témata
analyzovaná Bellocem byla
vypracována v 19. a 20. století, jsou
stále aktuální a představují jedny z
největších výzev současného
křesťanství.

Gerardo Ferrara

www.omnesmag.com/
actualidad/hilaire-belloc-
cristianismo-contemporaneo/

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

hilaire-belloc-a-soucasne-krestanstvi/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/hilaire-belloc-a-soucasne-krestanstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/hilaire-belloc-a-soucasne-krestanstvi/

	Hilaire Belloc a současné křesťanství

