
opusdei.org

Ekumenismus

Toho, co mají všichni křesťané
společného, je již mnoho.
Trvající rozdělení však stále
zraňuje tělo církve.

03.04.2019

Jan Pavel II. v encyklice Ut unum sint
zdůraznil ústřední význam
ekumenismu: „Hnutí podporující
jednotu křesťanů není jen nějakým 
přívažkem k tradičním činnostem
církve. Naopak, je organickou
součástí jejího života a působení.“ 1

Také Benedikt XVI. chtěl podobně
jako jeho předchůdce vynaložit



maximální úsilí na obnovení jednoty
všech Pánových učedníků: „Pokud
jde o mě, chci znovu potvrdit své
rozhodnutí, které jsem vyslovil na
začátku svého pontifikátu. Mým
prvořadým úkolem je neúnavně
pracovat na obnovení plné a
viditelné jednoty všech Kristových
následovníků.“ 2 Tento hluboký
zájem o jednotu se týká všech
katolíků. Jedna z hlavních tužeb
křesťanů je plné společenství všech
lidí s Bohem – v souladu s Pánovou
modlitbou: Aby všichni byli jedno 3

– jako členů jediné církve založené
Kristem, která „subsistuje ( subsistit,
uskutečňuje se) v katolické církvi“,
jak uvádí dogmatická konstituce 
Lumen gentium.4

To nejdůležitější pro dosažení plného
společenství křesťanů je modlitba
pevně spojená s modlitbou Krista: 
Prosím nejen za ně, ale také za ty,
kdo pro jejich slovo uvěří ve mně,
5aby byli jedno, jako my jsme



jedno: já v nich a ty ve mně. Tak ať
i oni jsou v dokonalé jednotě. 6

„Nemůžeme (takříkajíc) udělat
jednotu jen vlastními silami.
Můžeme ji jedině obdržet jako dar
Ducha Svatého. Proto duchovní
ekumenismus, a tedy modlitba,“ říká
Benedikt XVI., „obrácení a
posvěcování života představují jádro
ekumenického hnutí.“ 7 Všichni
věřící Díla se každý den modlí
Pánovými slovy: Ut omnes unum sint,
sicut tu Pater in me et ego in te: ut sint
unum, sicut et nos unum sumus. Svatý
Josemaría, veden touhou podporovat
jednotu, vyzýval všechny křesťany: 
Nabídni svou modlitbu, pokání i
skutky k tomuto účelu: Ut sint unum,
kéž máme všichni křesťané jednu vůli,
jedno srdce, jednoho ducha, abychom
omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam, všichni pevně s papežem
došli k Ježíšovi skrze Marii.8

Drama rozdělení



Posláním církve (přítomnosti Ježíše
Krista v čase, který právem
nazýváme časem církve ) je budovat
jednotu víry a společenství mezi
lidmi. „Nesmíme totiž zapomínat,“
řekl Jan Pavel II, „že Pán prosil Otce o
jednotu svých učedníků, aby tak
vydávala svědectví o jeho poslání.“ 9

Ježíš sám naznačil misionářské
zaměření této jednoty: ut mundus
credat, aby svět uvěřil, že ty jsi mě
poslal.10 Rozdělení je v rozporu s
Kristovou vůlí a představuje vážný
problém pro evangelizaci. Konkrétně
„chybějící jednota mezi křesťany je
jistě ranou pro církev; ne ve smyslu,
že by byla zbavena své jednoty,
nýbrž nakolik je rozdělení překážkou
k plnému uskutečnění její
univerzality v dějinách.“ 11 V
průběhu dějin došlo k rozporům a
odloučením mezi křesťany, mnohdy
ne bez viny zúčastněných stran. 12

Proto Jan Pavel II. vyzýval všechny
křesťany – katolíky i nekatolíky – k
„potřebnému očištění historické



paměti“ a k tomu, „aby znovu
společně uvážili svou bolestnou
minulost,“ aby „společně a s
upřímnou a naprostou objektivitou
uznali chyby, jichž se dopustili, a s
nimi spojené skutečnosti, které
spolupůsobily při zrodu jejich
politováníhodných rozdělení“. 13

Nicméně ti křesťané, kteří se dnes
rodí v nekatolických církvích či
společnostech, nemají – jak podtrhl
dekret Unitatis redintegratio 14 – vinu
na rozdělení v minulosti a jsou církví
milováni a uznáváni za bratry.

Společné dědictví

Toho, co mají všichni křesťané
společného, je již mnoho. Trvající
rozdělení však stále zraňuje tělo
církve. Spojuje nás Písmo svaté, život
v milosti a ctnosti, společenství
modlitby a jiné duchovní dary. 15

Mezi všemi věřícími v Krista dokonce
existuje něco na způsob „pravého
spojení v Duchu svatém,“ 16 neboť On



působí i v nekatolících a „svou
posvěcující silou, svými dary a
milostmi působí také v nich a některé
z nich posilnil až k prolití krve“. 17

Zvláště přivtělení v Krista křtem,
který je společným dědictvím všech
křesťanů, vytváří mezi námi –
katolíky i nekatolíky – nadpřirozené
pouto. Všichni křesťané se rodí z
vody křtu. Jak učí 2. vatikánský
koncil v dekretu Unitatis
redintegratio, „ti, kdo věří v Krista a
řádně přijali křest, jsou v určitém
společenství s katolickou církví, i
když ne dokonalém.“ 18 „Bratrství
mezi křesťany,“ říká Benedikt XVI.,
„není jen jakýmsi neurčitým pocitem,
ani nevzniká z jakési lhostejnosti k
pravdě, nýbrž je založeno na
nadpřirozené skutečnosti jediného
křtu, který nás začleňuje do jediného
Kristova Těla (srov. 1 Kor 12,13; Gal
3,28; Kol 2,12). Společně vyznáváme
Ježíše Krista jako Boha a Pána;
společně v něm rozpoznáváme
jediného prostředníka mezi Bohem a



lidmi (srov. 1 Řím 2,5) a
zdůrazňujeme, že k němu společně
náležíme (srov. Unitatis redintegratio,
22; Ut unum sint, 42). Dialog na tomto
základě přinesl a nadále bude
přinášet plody.“ 19 Vědomí, že sdílíme
toto bohatství, je společným
základem ekumenismu. Vede nás k
tomu, abychom o ostatních
křesťanských denominacích smýšleli
zvlášť pozitivně, a podněcuje
vzájemný vztah vyznačující se
radostným vědomím, že jedni i druzí
– všichni – jsme křesťany. Proto „je
nutné, aby katolíci s radostí uznávali
a oceňovali pravé křesťanské
hodnoty, pocházející ze společného
dědictví, které jsou u bratří od nás
odloučených“. 20 To je velmi důležité,
neboť to napomáhá k tomu, abychom
si těchto naši bratří, kteří nejsou
katolíky, vážili a měli je zvláštním
způsobem rádi. Způsob prožívání
křesťanské lásky vůči nim má
skutečně zvláštní rysy, protože



vychází ze společné víry v Ježíše
Krista.

Jiná je situace nekřesťanů a těch,
kteří nevyznávají křesťanské
náboženství. Církev si přeje a hledá
pro nekřesťany jiný druh dialogu,
tzv. mezináboženský dialog, který se
liší od ekumenismu, protože jeho
výchozí bod je naprosto odlišný.
Zvláštní místo zde, jak dobře známo,
zaujímá vztah křesťanů k Židům,
naším starším bratřím, jak je nazval
Jan Pavel II., 21 s nimiž je Boží lid
Nového zákona duchovně spojen.

Ekumenismus a konverze: vztah a
různost

Jak učí 2. vatikánský koncil, „ 
ekumenickým hnutím se rozumějí
jednání a podniky, které vznikají
podle různých potřeb církve a
časových okolností a jsou zaměřeny k
podporování jednoty křesťanů“. 22

Ekumenické hnutí se spíše než k
jednotlivcům obrací k církevním



společnostem a má specificky 
korporativní rozměr: pracovat na
tom, aby různé církve a křesťanské
společnosti dospěli k plnému
společenství v rámci viditelné
jednoty. Výchozím bodem je společná
identita, jak již bylo zmíněno. Každé
vyznání si má být zároveň vědomo
svých vlastních rysů, protože pouze
na základě poznání vlastní identity
lze vést dialog.

I když se ekumenická snaha
vyjadřuje nejrůznějšími
institucionálními aktivitami
probíhajícími mezi různými
křesťanskými vyznáními, neomezuje
se jen na ně, protože je osobní
starostí všech křesťanů. Není úkolem
jen pro odborníky, ani oblastí
vzdálenou každodennímu životu. Jde
o „imperativ křesťanského svědomí
osvíceného vírou a vedeného
láskou“. 23 Ekumenismus je prostě
jedním z rozměrů křesťanského
života. Jak např. zdůraznil 2.



vatikánský koncil, všichni bychom se
měli snažit „o odstranění slov,
názorů a skutků, které podle
spravedlnosti a pravdy neodpovídají
skutečnému stavu odloučených
bratří, a tím znesnadňují vzájemné
vztahy s nimi“. 24

První slovo dialogu mezi pokřtěnými
má směřovat především k posilování
toho, co všem ukládá svátost
znovuzrození: být dobrými křesťany,
a to do důsledku. Jinými slovy,
setkání (uvědomělého) katolíka s
pravoslavným věřícím, s anglikánem
nebo protestantem má vést v první
řadě k tomu, aby se každý z nich
snažil o plnohodnotný křesťanský
život, popř. začal praktikovat svou
víru, pokud tak nedělal. Je třeba
přihlížet především k tomuto
společnému bohatství křestní výzvy
žít nový život v Kristu. Všichni věřící
křesťané jsou voláni ke svatosti. 25 „Ať
si všichni věřící křesťané uvědomí, že
budou tím lépe podporovat, ba



uskutečňovat jednotu křesťanů, čím
čistší život podle evangelia se budou
snažit vést. Neboť čím těsnější bude
společenství, které je sjednocuje s
Otcem, Slovem a Duchem, tím
hlouběji a snadněji budou schopni
rozvíjet vzájemné bratrství.“ 26 Ve
světle této úvahy je zvláště patrná
přitažlivost poselství, které Bůh
svěřil svatému Josemaríovi, aby ho
šířil, a také to, jak široké možnosti
ekumenické činnosti máme. Zároveň
„cokoli milost Ducha svatého působí
v odloučených bratřích, může sloužit
i katolíkům k poučení,“ 27 takže se
budou cítit voláni k osobní konverzi.
Každé pravé svědectví křesťanské
víry a lásky totiž nabádá všechny k
větší odevzdanosti.

V rámci vztahu k ostatním
křesťanům je na místě uvažovat o
dalším úkolu, kterým je – slovy
dekretu Unitatis redintegratio –
„příprava a smíření těch jednotlivců,
kteří touží po plném katolickém



společenství,“ 28 čili starost o křesťany
jiného vyznání, kteří se chtějí stát
katolíky. Tak jak činí zmíněný dekret,
je třeba rozlišovat mezi
ekumenickou činností a péčí o
jednotlivé případy. Ekumenismus se
zaměřuje na plnou a viditelnou
jednotu církví a církevních
společností jako takových. Péče, o níž
hovoříme, se však týká konkrétních
osob, svědomí lidí, kteří se svobodně
rozhodují stát katolíky. Oba úkoly se
zakládají na touze spolupracovat s
Boží vůlí a nejenže v nich není
rozpor, ale vzájemně se prolínají. 29

Společným předpokladem je vždy
pozornost a úcta k lidem, k jejich
smýšlení a k bohatství, které díky své
náboženské dimenzi vlastní. 30 Např.
svědectví života katolického kolegy v
práci nebo katolického přítele může
v druhém křesťanovi působením
Boží milosti probudit touhu po
opravdovém křesťanském životě v
křesťanské společnosti, k níž náleží;
Boží milost v něm však také může



probudit touhu vstoupit do katolické
církve. Katolický přítel bude jeho
rozhodnutí doprovázet modlitbou a
slovem a bude plně respektovat jeho
svobodu. Projeví tak upřímné
přátelství, k němuž patří vzájemná
důvěra a které vychází z lásky, již
Bůh vlil do našich srdcí: jen On totiž
může změnit naše srdce.

Obdobně lze říci, že křesťan, který
učiní takový krok, ve skutečnosti
nepřechází ani se nevrací z jedné
církve do druhé, ale plně se přivtěluje
k církvi, k jediné církvi, s níž byl
spojen již předtím, ale ne plně – ke
Kristově církvi, jedné, svaté,
katolické a apoštolské, které z
Petrova stolce předsedá Petrův
nástupce. Takový křesťan se plně
stává tím, čím již neúplným
způsobem byl dříve. Ti, kdo
přestoupili na katolictví, proto někdy
neradi používají slovo konverze. Ne
bezdůvodně je pro ně jejich konverze
vlastně proces (během života dojde k



mnoha konverzím), který začal
křtem a působením milosti vyústil až
k rozhodnutí učinit krok k plnému
společenství, k domovu, k Římu. 2.
vatikánský koncil proto velice
ohleduplně nahradil výraz konverze
– který je přísněji vzato vhodnější
pro toho, kdo poprvé přijímá
křesťanství – výrazem plné přivtělení.
Toto rozhodnutí je jistě důvodem k
velké radosti pro děti katolické
církve, které se snaží o to, aby
všichni lidé dosáhli plného
společenství s Bohem a ostatními
lidmi v jedné univerzální církvi.

Navázání opravdového dialogu

Lidé jsou společenští tvorové, a proto
spolu potřebují komunikovat a
vzájemně se podporovat, aby mohli
překonávat obtíže, radovat se z plodů
svých snah a přispívat k poznávání
pravdy. Bůh stvořil člověka tak, že
nemůže nesdílet svůj život s
ostatními a touží po tom, aby mu



ostatní rozuměli a respektovali ho.
Dialog je tedy uznáním lidskosti
partnera dialogu a má probíhat v
srdečném, přátelském a láskyplném
duchu.

Otevřený a ohleduplný postoj
katolíka v ekumenickém dialogu
vyžaduje jasné poznání a vyjádření
víry: 31 „Rovnocennost, jež je
předpokladem dialogu, se vztahuje
na rovnocennou osobní důstojnost
stran, nikoli na doktrinální obsahy.“ 
32 Je proto důležité, aby katolíci v
rámci svých možností znali
dokumenty 2. vatikánského koncilu,
Katechismus katolické církve a jiné
důležité texty, jako je např. list 
Communionis notio, deklarace 
Dominus Iesus a nedávné Responsa
ad quaestiones vydané Kongregací
pro nauku víry. Podmínkou pro
navázání dialogu s jinými křesťany
je, aby pochopili, že díky němu je
člověk schopen objevit pozitivní
hodnoty víry, které se mu dostalo v



jeho křesťanské společnosti i přes její
nedostatky. To však po nás,
katolících, vyžaduje formaci,
studium a hlubokou znalost víry.

Čili od studia k dialogu. Křesťané se
vždy mohou jedni od druhých učit, a
díky tomu si více vážit toho, co znají.
Podnětem pro ně také mohou být
hluboké znalosti víry ostatních
křesťanů. Důležité je např. studium
Písma, tak hluboce zakořeněné v
životě mnoha protestantů; krása
ortodoxní liturgie; pro mnoho
protestantů zase přitažlivá láska
katolíků k svaté eucharistii a její
stěžejní role v jejich životě. Rovněž
učení sv. Josemaríi o posvěcování
práce vzbuzuje u mnohých křesťanů
velký zájem a sympatie.
Znovuobjevení sbíhavosti takovýchto
aspektů, aniž by se přitom ztrácelo ze
zřetele, že jedině láska umožňuje
překonání rozdílů, má zásadní
význam. Úkol křesťana: utopit zlo v
hojnosti dobra. Nejedná se o to



pořádat protestné kampaně, ani o to
být proti všemu. Naopak: mít kladný
vztah k životu, být plni optimismu,
mládí, radosti a pokoje: mít
porozumění pro všechny: pro ty, kdo
Krista následují, i pro ty, kdo ho
opouštějí nebo ho neznají. - Pochopení
však neznamená nezúčastněnost ani
lhostejnost, nýbrž činnost. 33

„Ještě předtím, než promluvíme,
bychom měli naslouchat hlasu či
přímo srdci druhého člověka, chápat
ho a respektovat,“ řekl papež Pavel
VI. 34 Nikdo se nemůže cítit
respektován a nakloněn k dialogu,
pokud u partnera dialogu nevidí
upřímnou snahu poznat a chápat: 
Nic nesmí být vzdálenější postoji
křesťanského apoštola než ješitná
arogance nebo, jako se dnes říká,
triumfalismus. Naše nauka není
výsledkem naší snahy, důvtipu nebo
vynalézavosti, ale slovem Božím, které
k nám přišlo: ne proto, že bychom byli
lepší než ostatní nebo proto, že



bychom byli připravenější, ale proto,
že nás Pán chtěl použít jako svůj
nástroj (…). Jsme dokonce
přesvědčeni, že tato božská pravda,
kterou v sobě nosíme, nás přesahuje;
že naše slova nemohou dostatečně
vyjádřit celé její bohatství; že je
dokonce možné, že ji plně nechápeme
a že hrajeme roli člověka, který
předává poselství, jemuž sám zcela
nerozumí.35 Nevlastníme pravdu,
nepatří nám; chceme být
spolupracovníky pravdy: 
cooperatores simus veritatis
(máme účast při hlásání pravdy);36

snažíme se jednat v pravdě a pro
pravdu.

Kristovou láskou

Na to, abyste mohli náležitě plnit
úlohu, jež vám přísluší v poslání
církve, je třeba, abyste nezapomněli
na Kristův příklad. Křesťanský dialog,
v němž není reprodukován život a
jednání Pána, není pravým dialogem.



Příklad Ježíše Krista nás vede k
dialogu; jeho příklad nás učí, jak
mluvit s lidmi.37 Podle svatého
Josemaríi existují dva základní rysy
dialogu: věrnost pravdě a přátelství s
lidmi. Dialog, který probíhá mezi
dvěma lidmi, nemůže být plodný,
pokud mezi nimi není nebo se
nevytvoří atmosféra skutečného
přátelství, šlechetnosti a důvěry.38

Bez lásky k druhým nemůže
existovat pravý ekumenismus, jen
pouhé taktiky, které jsou sami o sobě
neplodné: Pán nás povolává v době,
kdy se hodně mluví o míru, a mír není
ani v srdcích, ani ve státním zřízení,
ani ve společenském životě, ani mezi
národy. Stále se mluví o rovnosti a
demokracii, a přece je stále mnoho
privilegovaných, uzavřených a
neproniknutelných společenských
kast. Povolává nás v době, kdy se volá
po porozumění, a porozumění se
nedostává, dokonce ani mezi lidmi,
kteří jednají s dobrou vůlí a chtějí se



angažovat v charitativní činnosti –
nezapomeňte, charita, láska k
bližnímu, spočívá spíše v porozumění
než v dávání.39 Pravý dialog je jen ten,
který se rodí z touhy po upřímném
přátelství, ze snahy pomáhat a
sloužit druhým. „Správným
ovzduším pro dialog je přátelství. Ba
ještě víc: služba.“ 40

Katolíci mají při ekumenické činnosti
projevovat starost o bratry, modlit se
za ně, stýkat se s nimi a jako první
jim vycházet vstříc. Všechny lidské
činnosti mají vycházet z lásky. Sovy
svatého Pavla, omnia vestra in
caritate fiant :41 ve všem, co děláte,
projevujte lásku. Proto je kromě
vzájemného poznání potřebná také
úcta a nefalšovaná náklonnost, která
vzniká leckdy spontánně, jak mohli
7. října 2002 na konci audience
udělené Janem Pavlem II.
účastníkům svatořečení svatého
Josemaríi vidět ti, kdo tam
doprovázeli patriarchu rumunské



ortodoxní církve. Tato ekumenická
událost měla silnou odezvu u lidí v
Rumunsku a v mnoha dalších
zemích; někteří znali Opus Dei jen
velmi málo, jiní se již na jeho
apoštolských činnostech podíleli, jak
s velkou radostí dávali najevo rodiny
ortodoxních Libanonců přítomných
obřadu svatořečení.

Díky životu svatých můžeme vidět,
jak Bůh působí v lidech, kteří patří k
jiným církvím a církevním
společnostem. „Je spravedlivé a
spasitelné uznávat bohatství Kristovo
a působení duchovních sil v životě
jiných, kteří vydávají svědectví
Kristu někdy až k prolití krve; Bůh je
totiž vždy podivuhodný a má být
obdivován ve svých dílech.“ 42 Kdo
vydal svůj život pro Krista, stává se
místem setkání: „Toto společné
svědectví svatosti, jako věrnosti
jedinému Pánu, je ekumenickým
potenciálem, který je mimořádně
naplněn milostí.“ 43 „Ekumenismus



svatých, mučedníků, je
pravděpodobně nejpřesvědčivější.
Společenství svatých promlouvá
jasněji než rozdělení a nesváry.
Martyrologium prvních staletí se
stalo základem kultu svatých. Když
církev vyhlašovala a uctívala svatost
svých synů a svých dcer, vzdávala
nejvyšší poctu samotnému Bohu; v
mučednících ctila Krista, který byl
strůjcem jejich mučednictví a
svatosti. Postupně se vyvinula praxe
svatořečení, která existuje v katolické
církvi i v pravoslavných církvích
dodnes.“ 44

Podněcovat ke spolupráci ve
službě lidem

Vytvářet podmínky pro to, aby mohly
vznikat společné aktivity křesťanů
různých vyznání nebo aby jiní
křesťané mohli spolupracovat na
aktivitách katolické církve,
napomáhá k vzájemnému poznání, a
v míře, v jaké se tato spolupráce



uskutečňuje, nás tyto aktivity
přibližují k plnému společenství
křesťanů.

Spolupráce v sociální oblasti je
jedním z konkrétních návrhů 2.
vatikánského koncilu na
ekumenickou činnost, jíž by se měli
všichni věřící prelatury a všichni
členové církve věnovat: „Spolupráce
všech křesťanů vyjadřuje živým
způsobem spojení, které je již
navzájem sjednocuje, a staví do
plnějšího světla tvář Krista
Služebníka. Tato spolupráce, která už
existuje u mnoha národů, se musí
stále více zdokonalovat zvláště v
zemích, kde se uskutečňuje sociální
nebo technický rozvoj. To platí jak o
vytváření správného názoru na
důstojnost lidské osoby, o
podporování věci míru, o aplikaci
evangelia na sociální život, o
pěstování vědy a umění v
křesťanském duchu, tak také ono
použití léků všeho druhu proti



těžkostem našeho věku, jako jsou
hlad a pohromy, negramotnost a
nouze, nedostatek obydlí a
nerovnoměrné rozdělení majetku.
Touto spoluprací se mohou všichni,
kteří věří v Krista, snadno naučit, jak
se navzájem lépe poznávat a mít se v
úctě a jak připravit cestu k jednotě
křesťanů.“ 45

Zvláště na mnoha místech na
Západě, ale i v jiných částech světa
„bude přítomnost křesťanů,“ řekl
nedávno Benedikt XVI., „účinná a
osvětlující pouze tehdy, pokud
budeme mít odvahu kráčet rozhodně
cestou smíření a jednoty (…). Všichni
máme nějakou konkrétní
zodpovědnost (…); je snazší setkání
mezi národy; je více možností
prohlubovat poznání a oboustrannou
úctu spolu s obohacující výměnou
darů; uvědomujeme si potřebu čelit
společně velkým výzvám dnešní
doby, počínaje moderností a
sekularizací. Zkušenost nám ukazuje,



že upřímný a bratrský dialog plodí
důvěru, zahání obavy a předsudky,
překonává obtíže a otevírá cestu
klidnému a konstruktivnímu
setkání.“ 46

***

Mnohokrát jsem vám slovy (apoštola)
Pavla napsal : veritatem facientes in
caritate (Ef 4,15), jedneme v pravdě a
lásce: to je způsob, jakým se má vést
dialog a předávat nauka. 47

Ekumenické setkání v sekulárním
světě má sloužit k tomu, abychom se
všichni snažili kráčet v pravdě a
lásce a byli lepšími učedníky Ježíše
Krista, protože všichni jsme – od křtu
– Pánem povoláni k osobní svatosti.
Tak zní důležité poselství svatého
Josemaríi, potvrzené 2. vatikánským
koncilem.

 Církev dnes potřebuje tento 
praktický ekumenismus, který
vychází i z ducha Díla: ekumenismus
uprostřed všech lidských činností. Je



to, jako bychom vytvářeli všude
kolem sebe bohatou síť křesťanských
přátel, učedníků Kristových, Božích
přátel, aby se celý svět obrátil. Je to
síť onoho Duc in altum!, síť apoštolátu
ad fídem, o němž hovořil svatý
Josemaría; síť, která zachytí piscium
multitudienm copiosam : muže a
ženy, kteří žijí v pohanství nebo
novopohanství. A zatímco rybáři,
spojeni lidským a křesťanským
přátelstvím, plní Kristovo přikázání,
láska Boha Otce jim udělí plné
společenství, za něž se modlil – a v
nebi dále modlí – jeho Syn: ut unum
sint. Opakujme tedy s Ježíšem: ut
mundus credat : ať se sítě naplní až
po okraj.

To vše je možné pod jednou
podmínkou: že nikdy nepřestaneme
rozmlouvat s naším živým a milujícím
Bohem, s Duchem svatým, s Kristem,
naším Pánem, a s Marií, Královnou
nebe a Matkou církve. V rozhovoru s
nimi dostaneme každý den světlo



nauky, touhu po apoštolátu, žízeň po
duších a všeobjímající něžnou lásku.48

Pedro Rodríguez

1 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint, 25–
5–1995, č. 20.

2 Benedikt XVI., Promluva k
přípravné komisi 3. Evropského
ekumenického sjezdu, 26–1–2006.

3 Jan 17,21.

4 Srov. 2. vat. koncil, dogm. konst. 
Lumen gentium, č. 8; Kongregace pro
nauku víry, Responsa ad quaestiones,
29–6–2007, quaest. 2.

5 Jan 17,20.

6 Jan 17,22–23.

7 Benedikt XVI., Promluva na
ekumenickém setkání v rámci 20.
Světového dne mládeže, 19–8–2005.

8 Sv. Josemaría, Výheň, č. 647.



9 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint, 25–
5–1995, č. 23.

10 Jan 17,21.

11 Kongregace pro nauku víry, dekl. 
Dominus Iesus, 6–8–2000, č. 17.

12 Srov. 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 3.

13 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint,
25–5–1995, č. 2.

14 Srov. 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 3.

15 Tamtéž.

16 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint,
25–5–1995, č. 12.

17 Tamtéž.

18 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 3.



19 Benedikt XVI., Promluva na
ekumenickém setkání v rámci 20.
Světového dne mládeže 19–8–2005.

20 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

21 Srov. Jan Pavel II., Promluva v
Římské synagóze, 13–4–1986.

22 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

23 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint,
25–5–1995, č. 8.

24 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

25 Srov. 2. vat. koncil, dogm. konst. 
Lumen gentium, č. 40.

26 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 7.

27 Tamtéž, č. 4, a Jan Pavel II., enc. Ut
unum sint, 25–5–1995, č. 48.



28 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

29 Srov. tamtéž., Kongregace pro
nauku víry, doktr. nóta o některých
aspektech evangelizace, 3–12–2007, č.
12 (IV Některé implikace
ekumenismu).

30 Srov. Jan Pavel II., enc. 
Redemptoris missio, 7–12–1990, č. 55.

31 Srov. 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 9–11.

32 Kongregace pro nauku víry,
deklarace Dominus Iesus, 6–8–2000, č.
22.

33 Svatý Josemaría, Brázda, č. 864.

34 Pavel VI., enc. Ecclesiam suam, 6–
8–1964.

35 Sv. Josemaría, Dopis 24–X–1965, č.
25, in: ABC, Madrid, 17–5–1992, s. 63.

36 3 Jan 1,8.



37 Sv. Josemaría, Dopis 24–X–1965, č.
15, in: ABC, Madrid, 17–5–1992, s. 62.

38 Tamtéž., č. 20, in: ABC, Madrid,
17–5–1992, s. 63.

39 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 123.

40 Pavel VI., enc. Ecclesiam suam, 6–
8–1964, č. 33.

41 1 Kor 16,14.

42 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 4.

43 Jan Pavel II., enc. Ut unum sint,
25–5–1995, č. 48.

44 Jan Pavel II., apošt. list Tertio
millenio adveniente, 10–11–1994, č.
37.

45 2. vat. koncil, dekret Unitatis
redintegratio, č. 12.



46 Benedikt XVI., Promluva k
Přípravné komisi III. Celoevropského
ekumenického setkání, 26–1–2006.

47 Svatý Josemaría, Dopis 24–X–1965,
č. 75, in: „Studi Cattolici“, Milano, VII/
VIII – 1985, s. 410.

48 Tamtéž. č. 76, in: „Studi Cattolici“,
Milano, VII/VIII – 1985, s. 410.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

ekumenismus/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/ekumenismus/
https://opusdei.org/cs-cz/article/ekumenismus/

	Ekumenismus

