
opusdei.org

Důvod naší naděje

Zvláštní výzva etapy dějin, ve
které žijeme, spočívá do velké
míry v tom, jak se nám podaří
předat Kristovo poselství lidem
považujícím Krista za
překonanou postavu. Článek
profesora Lluise Clavella
(profesor Pontifikální
univerzity Svatého kříže v
Římě) tuto myšlenku dále
rozvíjí.

18.05.2008

Během svého výjimečného
pontifikátu vyzval Jan Pavel II.



všechny křesťany k evangelizaci zemí
a prostředí, které v důsledku
dlouhého procesu sekularizace už
neznají Krista.

Mnozí o něm sotva slyšeli, ale
zároveň nejsou spokojeni s
všeobecně rozšiřovanými názory,
které utvářejí veřejné mínění. Jiní o
jeho osobě sice slyšeli nebo četli, ale
ve skutečnosti ho znají povrchně
nebo mají o něm zkreslenou
představu.

Zvláštní výzva etapy dějin, ve které
žijeme, spočívá do velké míry v tom,
jak se nám podaří předat Kristovo
poselství lidem považujícím Krista za
překonanou postavu.

Benedikt XVI. chce toto poslání s
plnou odpovědností převzít: z jeho
kázání, přednášek a spisů je vidět, že
nám chce pomoci se přiblížit ke
skutečnému Kristu a prohloubit s
ním přátelství.



Mnoho věřících i nevěřících na tuto
snahu odpovídá. Důkazem toho je
rostoucí pozornost tomu, co papež
říká, a znatelný nárůst počtu osob,
které si ho přicházejí poslechnout na
náměstí sv. Petra. I nekonečné fronty
modlících se lidí před hrobkou Jana
Pavla II. svědčí o kladném postoji k
výzvě za novou evangelizaci a o
nevykořenitelné touze lidského srdce
po Bohu.

UMOŽNIT SETKÁNÍ S KRISTEM

O letnicích se ukázaly jazyky jako z
ohně a Duch pravdy se usadil nad
Marií a apoštoly. Apoštolové
promlouvali cizími jazyky a tisíce
poutníků, které se tehdy sešli v
Jeruzalémě, jim ve svém rodném
jazyce rozumělo.

Stejně jako dříve, i dnes nás Utěšitel
vybízí, abychom přizpůsobili svůj
slovník a jazyk prostředí a lidem, se
kterými jsme ve styku. Stav kultury,
politiky a sdělovacích prostředků



vyžaduje, abychom hledali pro různá
společenská prostředí adekvátní
řešení a přicházeli s nápady, které
dokážou přitáhnout, a vzniklé
problémy pozitivně řeší.

Jde o to, aby naše myšlenky měly
pevnou stavbu a byly srozumitelné,
podávané s klidem, úctou a láskou,
jak doporučuje první list svatého
Petra: Mějte v srdci posvátnou úctu
ke Kristu jako k Pánu a buďte stále
připraveni obhájit se před každým,
kdo se vás ptá po důvodech vaší
naděje, ale ovšem s jemností a
skromností.[1]

V dnešní době, stejně jako v
počátcích církve, oslovíme své
současníky radostným poselstvím
plným naděje jen tak, když
dokonaleji poznáme krásu Kristovy
tváře a když budeme jeho nejbližšími
přáteli. Bude to poselství, které
uznává Pána jako jediného, kdo je
schopen ve vrchovaté míře naplnit



bolestnou prázdnotu, jež lidi tak
často sužuje.

Benedikt XVI. klade důraz na posílení
úlohy rozumu a na význam střetu
křesťanství - už ve svém počátku - s
helénskou filosofickou tradicí. První
encyklika papeže Deus caritas est
(Bůh je láska) vyjadřuje jeho záměr
usmířit rozum a víru už v samém
základu křesťanství, v nadpřirozené
lásce: „víra má svou vlastní povahu
jako setkání s živým Bohem –
setkání, které nám otevírá nové
horizonty, jež rozum daleko
přesahují.

Ale je to také očistná síla pro sám
rozum. Z Božího hlediska ho od jeho
zaslepenosti osvobozuje a tím mu
pomáhá být lépe sám sebou.
Umožňuje rozumu konat lépe svou
práci a vidět lépe to, co je mu
vlastní.“[2]

Víra se přestavuje jako přítelkyně
rozumu, jako nadpřirozené osvícení,



jako mocné světlo, které proniká do
našeho chápání věcí. Benedikt XVI.
ale také požaduje, aby rozum
fungoval jako kritická instance
samotného náboženství.

Rozum otevřený nadpřirozenu a
hledání pravdy je z křesťanského
hlediska základem pro dialog s
ostatními náboženstvími. Dokonce je
to základní záruka, aby náboženství
nezdegenerovalo v pověrčivost.
Může se proto říci, že rozum je
jedním ze základů teologického
bádání ve smyslu výroku císaře
Manuela II. Palaiologosa „neřídit se
rozumem je v protikladu k
přirozenosti Boha“, který papež
citoval na přednášce[3].

Ve světle křesťanského zjevení, které
učí, že na počátku bylo Slovo[4],
rozum rozšiřuje svou působnost:
neuzavírá se do smyslových
skutečností, ale jeho otevřenost
pravdě odpovídá i na základní



otázky člověka. Je schopen očistit
formu, v rámci které se víra prožívá.
[5] Víra a rozum „jsou jako dvě
křídla, jimiž se lidský duch pozvedá k
nazírání pravdy“[6].

ROZŠÍŘIT HORIZONTY ROZUMU,
ÚKOL UNIVERZIT

Když křesťan přemýšlí o vztahu mezi
rozumem a vírou, musí počítat s
rozdílností věd. V současné době se
vědy rozdělují podle specializace.
Mimo jiné právě kvůli tomu došlo v
posledním století k velkému
vědeckému pokroku.

Nicméně v mnoha případech je
pravděpodobné, že charakter práce
vědeckého pracovníka vede k tomu,
že si předkládá otázky, které svými
metodami poznávání nikdy nevyřeší.
Tento nedostatek ukazuje na nutnost
podporovat spolupráci mezi
odborníky různých oborů poznání,
aby se úsilí sjednotilo, a dospělo se k
nové syntéze.



Hledání nové harmonie mezi vírou a
rozumem je úkol, který je vlastní
především univerzitě. Univerzita by
se měla přeměnit ve „velkou
laboratoř, ve které se v intencích
různých oborů vypracovávají nestále
nové směry vývoje podněcované
konfrontací mezi vírou a rozumem...
Není to dobrodružství, pro které
bychom se měli nadchnout? Ano je,
protože pohybuje-li se člověk v rámci
tohoto horizontu, objeví niternou
jednotu, která existuje mezi různými
obory poznání: teologie, filosofie,
lékařství, ekonomie a další obory
včetně těch nejvíce specializovaných
technologií.“[7]

Na univerzitě krystalizuje
univerzálnost lidského poznání a
vystupuje do popředí závislost mezi
tím, jak lidská osoba roste, a
nadpřirozeným plánem stvořitele:
výzkum, jako kterákoliv jiná čestná
práce, obohacuje náš pobyt na světě



a zároveň je pro každou generaci
závazkem do budoucnosti.

Aby se toto velké dobrodružství
kulturní syntézy mohlo realizovat,
navrhuje Benedikt XVI. tuto cestu:
„celý systém moderní vědy musí
jednoduše přijmout účelnou
strukturu hmoty a vztah mezi naší
duchovní podstatou a účelovými
strukturami, které v přírodě působí,
jako nepopíratelný fakt, na kterém se
zakládají všechny metody tohoto
systému.

Nicméně otázku, proč existuje tento
fakt, musí přírodní vědy předložit
disciplinám, které mají širší
působnost, např. filosofii a
teologii.“[8] Ti, kteří se věnují
jednotlivým vědám, musí být proto
otevřeni vyššímu poznání, jež bude
schopné osvětlit partikulární
různorodost výsledků. Teprve zde
bude možné všechny poznatky
sjednotit: svět nabývá svého



významu podle toho, jak je schopen
sjednocovat lidské poznání o realitě.
Ale toto poznání se musí rozšiřovat
až k nadpřirozeným obzorům, které
teprve dávají bytí ten nejvyšší smysl.

Na druhé straně univerzální otevření
se rozumu má vliv na teology i
filosofy, kteří se nemohou izolovat a
opomíjet ostatní vědy. Filosofie a
zvláště metafyzika využívá poznání
ostatních oborů, podrobuje kritice
jejich předpoklady a pokouší se je
vyjasnit a napravit. Je to vědění,
které odpovídá na základní otázky,
ale v žádném případě tyto vědy
neznevažuje.[9]

Otevření se rozumu kromě toho
vyžaduje, aby filosofie a teologie
přemýšlely i o jiných dimenzích
lidské existence, například o velkých
náboženských zkušenostech. „K
tomuto velkém logosu, k této
obrovské šíři rozumu zveme v
dialogu kultur naše partnery.



Nacházet jej stále znovu je velkým
úkolem univerzity.[10]

SYNTÉZA OSOBNÍHO ŽIVOTA, OVOCE
JEDNOTY ŽIVOTA

Vztahy mezi vírou a rozumem se
neprojevují pouze v univerzitním
prostředí: můžeme se dívat na učení
Jana Pavla II. a Benedikta XVI. jako
na volání Prozřetelnosti lépe vyjádřit
harmonii mezi vírou a rozumem.

Odpovědět na toto volání znamená
dbát na vlastní formaci a přemýšlet o
tom, jakým způsobem víra osvětluje
rozum v každodenním životě.
Znamená to, že musíme jednat tak,
aby náš rozum byl katolický.

Slovy svatého Josemarii, autentická a
křesťanská mentalita musí mít velký
rozhled, horlivé studium toho, co je
neustále živé v katolické ortodoxii,
přímé a zdravé úsilí - žádná
lehkomyslnost - obnovovat tradiční
myšlenkové proudy ve filosofii a v



interpretaci historie..., živý zájem o
orientaci současné vědy a myšlení a
pozitivní a otevřený postoj k
aktuálním proměnám společenských
struktur a forem života[11].

Protože všichni nemají stejné
příležitosti ani schopnosti ani zájem
o prohloubení kulturní formace,
realizují se předchozí myšlenky
různým způsobem podle okolností
každého člověka. Ale pro každého
mají být pobídkou k tomu, aby uvážil
prostředky, které má vynaložit na
lepší pochopení problémů naší doby
a také proto, aby tyto vynaložené
prostředky byly účinnější.

Důvěrné seznámení se s rozumovou
stránkou víry je základní částí
teologické formace každého křesťana
a rovněž důležitou podmínkou pro
dar jazyků, o který svatý Josemaria
prosil, aby byl dán každému
modernímu apoštolovi[12].



Kvalitní četba je v mnoha ohledech
přínosem: obohacuje myšlenky,
přináší informace, kultivuje jazyk,
tříbí city a hnutí. Četba může být
vhodný prostředek, jak si rozšířit
vzdělání. Vyvážená četba
bezpochyby přispívá k lepší
formulaci nových projektů a
umožňuje lépe posuzovat informace,
někdy kusé, které se přijímají ze
sdělovacích prostředků. Nicméně
častým problémem bývá, že určité
způsoby života nebo myšlení
znesnadňují čtenáři přístup k
literárním dílům, které by ho mohly
obohatit: náročnost práce svádí
mnohé k pasivnímu odpočinku,
např. sledování televize nebo četba
oddechových románů.

Když pomyslíme na novou generaci,
je užitečné se připomenout, že
kultura jednotlivce i společnosti
závisí značně na prostředí, ve kterém
byl člověk vychováván. Pro
rehabilitaci rozumu a pro jeho



harmonii s vírou je proto nutné, aby
výchova v rodině nebo ve škole
pomáhala už od dětství vážit si krásy
dobra, ctnostného chování a skutků,
které byly vykonány v integritě
života. Na rodičích, profesorech,
učitelích a přátelích závisí, že mladí
si rychle oblíbí četbu a stále více se
účastní na božském logos, kterým je
poznání.

Další mozaikou patřící do
univerzální mentality je pozitivní
postoj a otevřenost různým
názorovým proudům. Aby se mohlo
lidem ukázat, že jedině Kristus vyřeší
jejich starosti, musíme dát najevo, že
jsem si vědomi problémů a řešení,
které nám náš partner předkládá, a
to i přesto, že je považujeme za
chybné.

Autenticky katolické a univerzální
myšlení umí analyzovat a
přistupovat k názorům našeho
bližního s úctou, bez zesměšňovaní, s



vážností a se vší svou atraktivností, a
to dokonce i tehdy, když by byla tato
pozice v protikladu k naší.

Rozvážná analýza protikladných
argumentů napomáhá při kladení
otázek, přispívá k prohloubení
vlastních názorů a k serióznímu
myšlení: tímto způsobem uvažuje
často papež Benedikt XVI. Pokud by
se vynechala tato fáze, mohlo by to
vést posluchače k přijetí názorů, aniž
by se s nimi blíže seznámili, anebo by
si mohli myslet, možná důvodně, že
odpověď není adekvátní
předkládanému problému.
Argument autority má omezenou
platnost a vlastně je ve většině
případů nedostačující. Na druhé
straně pochopit myšlení partnera
umožňuje ve vhodnou chvíli a s
oprávněnými námitkami poukázat
na omezené hranice těchto ideí, i
kdyby byly sebeobecnější.



Bez opravdového, nezištného zájmu
o bližního - tj. bez lásky - nikdy úplně
nepochopíme, kým tento bližní ve
skutečnosti je: pouze láska rozumí
konkrétnu.

HARMONIE MEZI ROZUMEM A
VÍROU VE VEŘEJNÉM ŽIVOTĚ

Používání rozumu v jeho funkci
argumentační a rétorické pomáhá
zbavit se strachu, když máme mluvit
o Bohu v profesionální práci a na
veřejnosti a když máme apoštolsky
pracovat i mimo soukromé a rodinné
prostředí a mimo prostředí našich
přátel.

Na některých místech se dnes
vyžaduje, aby základem politického
dialogu byl jakýsi relativismus, který
ignoruje jakékoliv nadpřirozené
pojetí člověka. Často je spojován s
tolerancí, jakoby chtěl říci, že víra v
Boha zneschopňuje pochopit
problémy a potřeby lidí, kteří víru
nemají. Nebo se dokonce tvrdí, že



věřící se snaží při dialogu
nevědomky vnucovat názory, které
jsou čistě subjektivní.

Nicméně relativismus není
podmínkou pokroku, ani není
výsledkem nějaké zvláštní úcty ke
svobodě. Stačí se podívat do historie,
abychom si uvědomili, jaký
rozhodující podíl mělo křesťanství
při objevování lidské důstojnosti a
důvěry v rozum a v hodnoty
svobodného spolužití lidí.

Víra neztratila nic ze své
životaschopnosti: před obtížemi
prostředí, které odsouvá náboženství
do soukromé sféry, se proto křesťan
nesmí nechat odradit malomyslností
nebo pokušením zatajit svou víru.
Byl by to projev vlažnosti,
pohodlnosti a konečně i toho, že
nepochopil hluboký vztah rozumu a
víry.

Politický dialog vyžaduje, aby se
spojilo úsilí na budování společného



dobra. Vyžaduje po každém, aby byl
iniciativní, aby přicházel s návrhy a
řešeními sociálních problémů. V
tomto smyslu přichází sociální nauka
církve s „humanismem, který splňuje
požadavky Božího plánu lásky v
dějinách. Humanismus, který je
integrální a solidární a který je
schopen vytvořit nový společenský
řád založený na důstojnosti a
svobodě člověka.“[13] Nepromluvit v
tomto všudypřítomném relativismu
by znamenalo odmítnout
křesťanskou koncepci člověka a
navíc rezignovat na svůj vlastní život
tak, že bychom ostatní připravili o
jejich příspěvek ke společnému
dobru.

V každém případě se církev nesnaží
vnucovat víru těm, kdo ji nemají. Ale
pravdu o jejím pojetí člověka mohou
alespoň částečně uznat i nevěřící. Do
občanského a politického života
přináší církev racionální argumenty:
„Je třeba mít na paměti, že když



církve nebo náboženské společnosti
zasahují do veřejné debaty a
vyjadřují své výhrady nebo
připomínají určité principy,
neznamená to jakousi netoleranci
nebo nějaké vměšování, neboť tato
vystoupení mají pouze za účel osvítit
svědomí, aby toto jednalo svobodně a
odpovědně v souladu s opravdovými
požadavky spravedlnosti.“[14]

Ve většině případů to nebudou
oficiální instituce církve, které
zasahují do veřejné debaty, ale tato
úloha bude patřit věřícím laikům,
kteří se budou rozhodovat na
teoretické nebo praktické úrovni,
např. v oblasti filosofických,
ekonomických nebo politických věd,
v současných uměleckých a
kulturních názorových proudech, v
prostředí jejich profesionálního a
společenského života. Každý ať soudí
podle svého svědomí, které je v
souladu s jeho osobním



přesvědčením a postoji jako
člověka[15].

Každý člověk musí zodpovědně a v
přítomnosti Boží uvážit, jakým
způsobem může spolupracovat na
prosazování společenského řádu,
který by byl spravedlivější a více se
zasazoval o lidskou důstojnost.

Ačkoliv politici mají nejblíže k
budování společného dobra, není to
pouze jejich úloha. Všichni křesťané
jsou povoláni ke spolupráci na
rozvoji společnosti, každý podle
svých podmínek. Jedni dávají příklad
spravedlnosti v profesionálních
vztazích, další se angažují v oblasti
kultury a solidarity nebo ve
sdělovacích prostředcích. Další
možností je vystupovat v
profesionálních organizacích nebo
na konferencích...

Možností je mnoho a je na každém,
aby je v dané chvíli posoudil. Ale i na
poli názorovém, kde neexistují žádná



univerzální pravidla, bude v mnoha
případech vhodné ukázat - způsobem
přiměřeným a s ohledem na ty, ke
kterým se obracíme -, že bez Ježíše
Krista nebudeme mít ten správný
nadhled, který nám pomůže pochopit
pravý význam mnoha situací.

V této nové evangelizaci rozmnožuje
křesťan dary, které mu Bůh dal při
křtu. Uvědomuje si, že se účastní
skutečného, prorockého a kněžského
poslání Ježíše Krista, a věří, že mu
Kristus bude v jeho práci pomáhat.

Věřící, který byl poslán na vinici tím,
kdo ho nejlépe zná, naslouchá s
novou silou slovům Jana Pavla II.:
„Nebojte se! Otevřete, dokořán
otevřete dveře Kristu! Otevřete jeho
spásonosné moci hranice států,
hospodářské i politické systémy,
oblasti kultury, civilizace a rozvoje.
Nebojte se! Kristus ví, co je v člověku.
On jediný to ví!“[16]

Autor: Lluís Clavell



----------------------------

[1] 1 Pe 3, 15-16

[2] Benedikt XVI., enc. Bůh je láska,
n. 28

[3] Cfr. Benedikt XVI., Promluva na
univerzitě v Řeznu, 12. 9. 2006

[4] Cfr. Jn 1, 1

[5] Cfr. Benedikt XVI., Promluva na
univerzitě v Řeznu, 12. 9. 2006

[6] Jan Pavel II., enc. Víra a rozum,
předmluva

[7] Benedikt XVI., Přednáška na
Katolické univerzitě Svatého kříže,
Řím, 25. 11. 2005

[8] Benedikt XVI., Promluva na
univerzitě v Řeznu, 12. 9. 2006

[9] Cfr. Svatý Tomáš Akvinský, Super
Boetium De Trinitate, III, q. 5, a.1 ad
6.



[10] Benedikt XVI., Promluva na
univerzitě v Řeznu, 12. 9. 2006

[11] Svatý Josemaria, Brázda, n. 428

[12] Cfr. tamtéž, nn.430, 899

[13] Kompendium sociální nauky
církve, n. 19

[14] Benedikt XVI., Promluva, 30. 3.
2006

[15] Svatý Josemaria, Rozhovory, n.
12

[16] Jan Pavel II., Kázání na začátku
služby nejvyššího pastýře církve, 22.
9. 1978, citace v encyklice
Christifideles laici, n. 34

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-

nasi-nadeje/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-nasi-nadeje/
https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-nasi-nadeje/

	Důvod naší naděje

