opusdei.org

Duvod nasi nadéje

Zvlastni vyzva etapy déjin, ve
které Zijeme, spocCiva do velké
miry v tom, jak se ndm podari
predat Kristovo poselstvi lidem
povazujicim Krista za
prekonanou postavu. Clanek
profesora Lluise Clavella
(profesor Pontifikalni
univerzity Svatého krize v
Rimé) tuto myslenku dale
rozviji.

18.05.2008

Béhem svého vyjimecného
pontifikatu vyzval Jan Pavel II.



vSechny krestany k evangelizaci zemi
a prostiredi, které v disledku
dlouhého procesu sekularizace uz
neznaji Krista.

Mnozi o ném sotva slySelj, ale
zaroven nejsou spokojeni s
vSeobecné rozsirovanymi nazory,
které utvareji verejné minéni. Jini o
jeho osobeé sice slySeli nebo Cetli, ale
ve skutecnosti ho znaji povrchné
nebo maji o ném zkreslenou
predstavu.

Zvlastni vyzva etapy déjin, ve které
Zijeme, spocCiva do velké miry v tom,
jak se ndm podari predat Kristovo
poselstvi lidem povazujicim Krista za
prekonanou postavu.

Benedikt XVI. chce toto poslani s
plnou odpovédnosti prevzit: z jeho
ka&zani, prednasek a spist je vidét, Ze
nam chce pomoci se priblizit ke
skuteCnému Kristu a prohloubit s
nim pratelstvi.



Mnoho véricich i nevéricich na tuto
snahu odpovida. Dlikazem toho je
rostouci pozornost tomu, co papez
rik4, a znatelny narast poctu osob,
které si ho prichazeji poslechnout na
namésti sv. Petra. I nekonecné fronty
modlicich se lidi pred hrobkou Jana
Pavla II. svéd¢i o kladném postoji k
vyzvé za novou evangelizacia o
nevykorenitelné touze lidského srdce
po Bohu.

UMOZNIT SETKANI S KRISTEM

O letnicich se ukazaly jazyky jako z
ohné a Duch pravdy se usadil nad
Marii a apoStoly. ApoStolové
promlouvali cizimi jazyKky a tisice
poutnikd, které se tehdy sesli v
Jeruzalémé, jim ve svém rodném
jazyce rozumeélo.

Stejné jako drive, i dnes nas UtéSitel
vybizi, abychom piizptsobili svijj
slovnik a jazyk prostfedi a lidem, se
kterymi jsme ve styku. Stav kultury,
politiky a sdélovacich prostredkl



vyZaduje, abychom hledali pro riizna
spolecenska prostredi adekvatni
reSeni a prichazeli s napady, které
dokaZou pritdhnout, a vzniklé
problémy pozitivneé resi.

Jde o to, aby naSe mySlenky mély
pevnou stavbu a byly srozumitelné,
podavané s klidem, tuctou a laskou,
jak doporucuje prvni list svatého
Petra: Méjte v srdci posvatnou uctu
ke Kristu jako k Panu a budte stale
pripraveni obhdjit se pred kazdym,
kdo se vas ptad po divodech vasi
nadéje, ale ovSem s jemnosti a
skromnosti.[1]

V dnes$ni dobg, stejné jako v
pocatcich cirkve, oslovime své
souCasniky radostnym poselstvim
plnym nadéje jen tak, kdyz
dokonaleji pozname krasu Kristovy
tvare a kdyz budeme jeho nejbliz§imi
prateli. Bude to poselstvi, které
uznava Pana jako jediného, kdo je
schopen ve vrchovaté mire naplnit



bolestnou prazdnotu, jez lidi tak
casto suZuje.

Benedikt XVI. klade dliraz na posileni
ulohy rozumu a na vyznam stretu
krestanstvi - uz ve svém pocatku - s
helénskou filosofickou tradici. Prvni
encyklika papeze Deus caritas est
(Bth je laska) vyjadfuje jeho zameér
usmifit rozum a viru uz v samém
zakladu krestanstvi, v nadpfirozené
lasce: ,vira ma svou vlastni povahu
jako setkani s Zivym Bohem —
setkani, které nam otevira nové
horizonty, jeZ rozum daleko
presahuji.

Ale je to také oCistna sila pro sam
rozum. Z BoZiho hlediska ho od jeho
zaslepenosti osvobozuje a tim mu
pomaha byt 1épe sdm sebou.
UmozZnuje rozumu konat 1épe svou
praci a vidét 1épe to, co je mu
vlastni.“[2]

Vira se prestavuje jako pritelkyneé
rozumu, jako nadprirozené osviceni,



jako mocné svétlo, které pronika do
naSeho chapani véci. Benedikt XVI.
ale také pozaduje, aby rozum
fungoval jako kritickd instance
samotného nabozenstvi.

Rozum otevreny nadprirozenu a
hledani pravdy je z kfestanského
hlediska zakladem pro dialog s
ostatnimi nabozenstvimi. Dokonce je
to zdkladni zaruka, aby ndboZenstvi
nezdegenerovalo v poveércivost.
MiiZe se proto Fici, Ze rozum je
jednim ze zakladt teologického
badani ve smyslu vyroku cisare
Manuela II. Palaiologosa ,neridit se
rozumem je v protikladu k
prirozenosti Boha“, ktery papez
citoval na prednascel[3].

Ve svétle krestanského zjeveni, které
uci, Ze na pocatku bylo Slovo[4],
rozum rozsifuje svou plisobnost:
neuzavira se do smyslovych
skutec¢nosti, ale jeho otevirenost
pravdé odpovida i na zakladni



otazky Clovéka. Je schopen ocistit
formu, v ramci které se vira proziva.
[5] Vira a rozum ,jsou jako dvé
kridla, jimiZ se lidsky duch pozveda k
nazirani pravdy“[6].

ROZSIRIT HORIZONTY ROZUMLU,
UKOL UNIVERZIT

KdyzZ kfestan premysli o vztahu mezi
rozumem a virou, musi pocitat s
rozdilnosti véd. V soucasné dobé se
védy rozdeéluji podle specializace.
Mimo jiné prave kvili tomu doslo v
poslednim stoleti k velkému
védeckému pokroku.

Nicméné v mnoha pripadech je
pravdépodobné, Ze charakter prace
veédeckého pracovnika vede k tomu,
Ze si predklada otazky, které svymi
metodami poznavani nikdy nevyresi.
Tento nedostatek ukazuje na nutnost
podporovat spolupraci mezi
odborniky riznych obord poznani,
aby se usili sjednotilo, a dospélo se k
nové syntéze.



Hledani nové harmonie mezi virou a
rozumem je ukol, ktery je vlastni
predevsim univerzité. Univerzita by
se méla premeénit ve ,velkou
laborator, ve které se v intencich
raznych oboril vypracovavaji nestdle
nové smery vyvoje podnécované
konfrontaci mezi virou a rozumenmn...
Neni to dobrodruzZstvi, pro které
bychom se méli nadchnout? Ano je,
protoZe pohybuje-li se clovék v ramci
tohoto horizontu, objevi niternou
jednotu, kterd existuje mezi riiznymi
obory poznani: teologie, filosofie,
1ékarstvi, ekonomie a dalsi obory
vCetné téch nejvice specializovanych
technologii.“[7]

Na univerzité krystalizuje
univerzalnost lidského pozndni a
vystupuje do popredi zavislost mezi
tim, jak lidska osoba roste, a
nadprirozenym planem stvoritele:
vyzkum, jako kterdkoliv jina Cestna
prace, obohacuje nas pobyt na svété



a zaroven je pro kazdou generaci
zavazkem do budoucnosti.

Aby se toto velké dobrodruzstvi
kulturni syntézy mohlo realizovat,
navrhuje Benedikt XVI. tuto cestu:
»cely systém moderni védy musi
jednoduse prijmout ucelnou
strukturu hmoty a vztah mezi nasi
duchovni podstatou a ucelovymi
strukturami, které v prirodé plisobi,
jako nepopiratelny fakt, na kterém se
zakladaji vSechny metody tohoto
systému.

Nicméné otazku, proc existuje tento
fakt, musi prirodni védy predlozit
disciplinam, které maji Sirsi
plsobnost, napft. filosofii a
teologii.“[8] Ti, kteri se vénuji
jednotlivym védam, musi byt proto
otevieni vysSimu pozndani, jeZ bude
schopné osvétlit partikularni
raznorodost vysledkd. Teprve zde
bude mozné vSechny poznatky
sjednotit: svét nabyva svého



vyznamu podle toho, jak je schopen
sjednocovat lidské poznani o realité.
Ale toto poznani se musi rozSirovat
aZ k nadprirozenym obzortim, které
teprve davaji byti ten nejvyssi smysl.

Na druhé strané univerzalni otevreni
se rozumu ma vliv na teology i
filosofy, kteri se nemohou izolovat a
opomijet ostatni védy. Filosofie a
zvlasté metafyzika vyuZziva poznani
ostatnich obord, podrobuje kritice
jejich predpoklady a pokousi se je
vyjasnit a napravit. Je to védéni,
které odpovida na zakladni otazky,
ale v Zadném pripadé tyto védy
neznevazuje.[9]

Otevieni se rozumu kromeé toho
vyZaduje, aby filosofie a teologie
premyslely i o jinych dimenzich
lidské existence, napriklad o velkych
nabozenskych zkuSenostech. ,,K
tomuto velkém logosu, k této
obrovskeé Siri rozumu zveme v
dialogu kultur nasSe partnery.



Nachazet jej stale znovu je velkym
ukolem univerzity.[10]

SYNTEZA OSOBNIHO ZIVOTA, OVOCE
JEDNOTY ZIVOTA

Vztahy mezi virou a rozumem se
neprojevuji pouze v univerzitnim
prostredi: miiZzeme se divat na uceni
Jana Pavla II. a Benedikta XVI. jako
na volani Prozretelnosti 1épe vyjadrit
harmonii mezi virou a rozumem.

Odpovédét na toto volani znamena
dbat na vlastni formaci a premyslet o
tom, jakym zpilisobem vira osvétluje
rozum v kaZzdodennim Zivoté.
Znamena to, Ze musime jednat tak,
aby ndas rozum byl katolicky.

Slovy svatého Josemarii, autenticka a
krestanska mentalita musi mit velky
rozhled, horlivé studium toho, co je
neustdale Zivé v katolické ortodoxii,
primé a zdravé usili - zadna
lehkomyslnost - obnovovat tradi¢ni
myslenkové proudy ve filosofii a v



interpretaci historie..., Zivy zajem o
orientaci soucasné védy a mysSleni a
pozitivni a otevieny postoj k
aktudlnim proménam spolecenskych
struktur a forem Zivota[11].

Protoze vSichni nemaji stejné
prileZitosti ani schopnosti ani zajem
0 prohloubeni kulturni formace,
realizuji se predchozi mysSlenky
raznym zpuisobem podle okolnosti
kazdého clovéka. Ale pro kazdého
maji byt pobidkou k tomu, aby uvazil
prostredky, které ma vynaloZit na
lepsi pochopeni problémi nasi doby
a také proto, aby tyto vynaloZené
prostredky byly uc¢inné;jsi.

DUvérné seznameni se s rozumovou
strankou viry je zdkladni casti
teologické formace kazdého krestana
a rovnéz dileZitou podminkou pro
dar jazykd, o ktery svaty Josemaria
prosil, aby byl dan kazdému
modernimu apostolovi[12].



Kvalitni Cetba je v mnoha ohledech
prinosem: obohacuje myslenky,
prinasi informace, kultivuje jazyk,
tiibi city a hnuti. Cetba muliZe byt
vhodny prostredek, jak si rozsirit
vzdélani. VyvazZzena Cetba
bezpochyby prispiva k lepsi
formulaci novych projekta a
umoznuje lépe posuzovat informace,
nékdy kusé, které se prijimaji ze
sdélovacich prostredkid. Nicméné
Castym problémem byva, Ze urcité
zplsoby Zivota nebo mysleni
znesnadnuji ¢tenari pristup k
literarnim dilim, které by ho mohly
obohatit: naro¢nost prace svadi
mnohé k pasivnimu odpocinku,
napf. sledovani televize nebo Cetba
oddechovych romdant.

KdyZ pomyslime na novou generaci,
je uZiteCné se pripomenout, Ze
kultura jednotlivce i spoleCnosti
zavisi znacné na prostredi, ve kterém
byl ¢lovék vychovavan. Pro
rehabilitaci rozumu a pro jeho



harmonii s virou je proto nutné, aby
vychova v rodiné nebo ve Skole
pomahala uz od détstvi vazit si krasy
dobra, ctnostného chovani a skutkd,
které byly vykonany v integrité
Zivota. Na rodicich, profesorech,
ucitelich a pratelich zavisi, Ze mladi
si rychle oblibi ¢etbu a stale vice se
ucastni na bozském logos, kterym je
poznani.

DalSi mozaikou patrici do
univerzalni mentality je pozitivni
postoj a otevirenost riznym
nazorovym proudiim. Aby se mohlo
lidem ukazat, Ze jediné Kristus vyresi
jejich starosti, musime dat najevo, Ze
jsem si védomi problémt a eSeni,
které ndm nas partner predklada, a
to 1 presto, Ze je povaZzujeme za
chybné.

Autenticky katolické a univerzalni
mysSleni umi analyzovat a
pristupovat k ndzortim naseho
bliZzniho s uctou, bez zesmésnovani, s



vaznosti a se vSi svou atraktivnosti, a
to dokonce i tehdy, kdyZ by byla tato
pozice v protikladu k nasi.

Rozvazna analyza protikladnych
argumentll napomaha pri kladeni
otazek, prispiva k prohloubeni
vlastnich nézort a k seriéznimu
mysleni: timto zptisobem uvazuje
Casto papeZ Benedikt XVI. Pokud by
se vynechala tato faze, mohlo by to
vést posluchace k prijeti ndzord, aniz
by se s nimi bliZze seznamili, anebo by
si mohli myslet, moZnd dvodné, Ze
odpovéd neni adekvatni
predkladanému problému.
Argument autority ma omezenou
platnost a vlastné je ve vétSiné
pripadd nedostacujici. Na druhé
strané pochopit mysleni partnera
umoznuje ve vhodnou chvilia s
opravnénymi namitkami poukazat
na omezené hranice téchto idei, i
kdyby byly sebeobecnéjsi.



Bez opravdového, neziStného zajmu
o blizniho - tj. bez lasky - nikdy uplné
nepochopime, kym tento blizni ve
skutecnosti je: pouze laska rozumi
konkrétnu.

HARMONIE MEZI ROZUMEM A
VIROU VE VEREJNEM ZIVOTE

Pouzivani rozumu v jeho funkci
argumentacni a rétorické pomaha
zbavit se strachu, kdyZ mame mluvit
0 Bohu v profesionalni praci a na
verejnosti a kdyZ mame apostolsky
pracovat i mimo soukromé a rodinné
prostredi a mimo prostredi nasich
pratel.

Na nékterych mistech se dnes
vyzaduje, aby zdkladem politického
dialogu byl jakysi relativismus, ktery
ignoruje jakékoliv nadprirozené
pojeti ¢lovéka. Casto je spojovan s
toleranci, jakoby chtél fici, Ze vira v
Boha zneschopriuje pochopit
problémy a potreby lidi, kteri viru
nemaji. Nebo se dokonce tvrdi, Ze



verici se snazi pri dialogu
nevédomky vnucovat nazory, které
jsou Cisté subjektivni.

Nicméné relativismus neni
podminkou pokroku, ani neni
vysledkem néjaké zvlastni ucty ke
svobodeé. Staci se podivat do historie,
abychom si uvédomili, jaky
rozhodujici podil mélo krestanstvi
pri objevovani lidské diistojnosti a
davéry v rozum a v hodnoty
svobodného spoluziti lidi.

Vira neztratila nic ze své
Zivotaschopnosti: pred obtiZzemi
prostredi, které odsouva nabozenstvi
do soukromé sféry, se proto kirestan
nesmi nechat odradit malomyslnosti
nebo pokuSenim zatajit svou viru.
Byl by to projev vlaznosti,
pohodlnosti a kone¢né i toho, Ze
nepochopil hluboky vztah rozumu a
viry.

Politicky dialog vyzaduje, aby se
spojilo usili na budovani spolecného



dobra. VyZaduje po kazdém, aby byl
iniciativni, aby prichazel s navrhy a
feSenimi socidlnich problémt. V
tomto smyslu prichazi socialni nauka
cirkve s ,humanismem, ktery spliuje
pozadavky BoZziho planu lasky v
déjinach. Humanismus, ktery je
integralni a solidarni a ktery je
schopen vytvorit novy spolecensky
rad zaloZeny na dlistojnosti a
svobodé Clovéka.“[13] Nepromluvit v
tomto vSudypritomném relativismu
by znamenalo odmitnout
krestanskou koncepci Clovéka a
navic rezignovat na svij vlastni Zivot
tak, Ze bychom ostatni pripravili o
jejich prispévek ke spoleCnému
dobru.

V kazdém pripadé se cirkev nesnazi
vnucovat viru tém, kdo ji nemaji. Ale
pravdu o jejim pojeti clovéka mohou
alespon Castec¢né uznat i nevérici. Do
obcCanského a politického zZivota
prinasi cirkev racionalni argumenty:
»Je treba mit na paméti, Ze kdyz



cirkve nebo naboZenské spolecnosti
zasahuji do verejné debaty a
vyjadruji své vyhrady nebo
pripominaji urcité principy,
neznamena to jakousi netoleranci
nebo néjaké vmésovani, nebot tato
vystoupeni maji pouze za ucel osvitit
svédomi, aby toto jednalo svobodné a
odpovédné v souladu s opravdovymi
pozadavky spravedlnosti.“[14]

Ve vétsiné pripadl to nebudou
oficialni instituce cirkve, které
zasahuji do verejné debaty, ale tato
uloha bude patfrit véricim laikim,
kteri se budou rozhodovat na
teoretické nebo praktické urovni,
napr. v oblasti filosofickych,
ekonomickych nebo politickych véd,
v soucasnych umeéleckych a
kulturnich nazorovych proudech, v
prostredi jejich profesionalniho a
spolecenského Zivota. Kazdy at soudi
podle svého svédomi, které je v
souladu s jeho osobnim



presvédcenim a postoji jako
Clovékal[15].

Kazdy ¢lovék musi zodpovédné a v
pritomnosti BoZi uvazit, jakym
zplsobem muiZe spolupracovat na
prosazovani spoleCenského radu,

ktery by byl spravedlivéjsi a vice se
zasazoval o lidskou diistojnost.

Ackoliv politici maji nejblize k
budovani spole¢ného dobra, neni to
pouze jejich uloha. VSichni kfestané
jsou povolani ke spolupraci na
rozvoji spolecnosti, kazdy podle
svych podminek. Jedni davaji priklad
spravedlnosti v profesionalnich
vztazich, dalsi se angaZuji v oblasti
kultury a solidarity nebo ve
sdélovacich prostredcich. Dalsi
moznosti je vystupovat v
profesiondlnich organizacich nebo
na konferencich...

Moznosti je mnoho a je na kazdém,
aby je v dané chvili posoudil. Ale i na
poli nazorovém, kde neexistuji Zadna



univerzalni pravidla, bude v mnoha
pripadech vhodné ukazat - zplisobem
primérenym a s ohledem na ty, ke
kterym se obracime -, Ze bez JeziSe
Krista nebudeme mit ten spravny
nadhled, ktery nam pomuZe pochopit
pravy vyznam mnoha situaci.

V této nové evangelizaci rozmnoZzuje
kirestan dary, které mu Bah dal pii
krtu. Uvédomuje si, Ze se ucastni
skutec¢ného, prorockého a knézského
poslani JeziSe Krista, a véri, Ze mu
Kristus bude v jeho praci pomahat.

Veérici, ktery byl poslan na vinici tim,
kdo ho nejlépe zna, naslouchad s
novou silou sloviim Jana Pavla IL.:
»,Nebojte se! Oteviete, dokofan
oteviete dvere Kristu! Otevrete jeho
spasonosné moci hranice stata,
hospodarskeé i politické systémy,
oblasti kultury, civilizace a rozvoje.
Neboijte se! Kristus vi, co je v ¢lovéku.
On jediny to vi!“[16]

Autor: Lluis Clavell



[1] 1 Pe 3,15-16

[2] Benedikt XVI., enc. Blih je laska,
n. 28

[3] Cfr. Benedikt XVI., Promluva na
univerzité v Reznu, 12. 9. 2006

[4] Cfr.Jn 1,1

[5] Cfr. Benedikt XVI., Promluva na
univerzité v Reznu, 12. 9. 2006

[6] Jan Pavel II., enc. Vira a rozum,
predmluva

[7] Benedikt XVI., Prednaska na
Katolické univerzité Svatého krize,
Rim, 25. 11. 2005

[8] Benedikt XVI., Promluva na
univerzité v Reznu, 12. 9. 2006

[9] Cfr. Svaty Tomas Akvinsky, Super
Boetium De Trinitate, III, q. 5, a.1 ad
6.



[10] Benedikt XVI., Promluva na
univerzité v Reznu, 12. 9. 2006

[11] Svaty Josemaria, Brazda, n. 428
[12] Cfr. tamtéZ, nn.430, 899

[13] Kompendium socialni nauky
cirkve, n. 19

[14] Benedikt XVI., Promluva, 30. 3.
2006

[15] Svaty Josemaria, Rozhovory, n.
12

[16] Jan Pavel II., Kadzani na zacatku
sluzby nejvyssiho pastyre cirkve, 22.
9. 1978, citace v encyklice
Christifideles laici, n. 34

pdf | dokument generovan automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-
nasi-nadeje/ (01.02.2026)


https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-nasi-nadeje/
https://opusdei.org/cs-cz/article/duvod-nasi-nadeje/

	Důvod naší naděje

