
opusdei.org

Integrální formace a
afektivita

Někteří lidé mají tendenci
považovat formaci za vědění.
Ale takové pojetí nestačí: dospět
k integritě osoby vyžaduje
vnímat formaci jako bytí. Jde o
mnohem vyšší cíl: nutno se
ponořit do tajemství Krista,
abychom poznali jeho šíři, jeho
hloubku a umožňovat, aby nás
milost postupně proměňovala,
aby nás s ním ztotožňovala.

23.08.2020



Ježíš je nepochybně láskou našeho
života. Nikoliv největší mezi
ostatními, nýbrž ta, která dává smysl
všem ostatním láskám a zájmům,
iluzím, ambicím, činnostem,
iniciativám, které naplňují naše dny
a srdce. Zcela zásadní proto je, aby 
středem duchovního života neustále
byla osoba Ježíše1: On je cesta ke
společenství s Otcem v Duchu
svatém. V něm se vyjasňuje tajemství
toho, který je člověkem2, k němuž je
povolán. Jít s Kristem znamená růst v
sebepoznání, pronikat také do
samotného osobního tajemství.
Umožnit, aby Ježíš byl středem
našeho života, proto znamená kromě
jiného také „znovu, v novém světle,
objevit antropologickou a
křesťanskou hodnotu různých
asketických prostředků, dospět k
osobě v její celistvosti pokud jde o
rozum, vůli, srdce, vztahy s
druhými“3.



Touto osobou, ke které je třeba
dospět, jsme my sami, jsou jí všichni
ti, kterých se dotýká naše přátelství,
náš apoštolát. Formace, kterou
dostáváme a udílíme, musí zasahovat
rozum, vůli i city a žádný z těchto
prvků nesmí být opomíjen nebo
pouze podřizován ostatním. Na
těchto stránkách se zaměříme
zejména na utváření afektivity,
přičemž považujeme za samozřejmé,
že je nesmírně důležité podporovat
dobrou intelektuální formaci.
Uvažovat o důležitosti integrální
formace nám umožní znovu objevit
velikou pravdu plynoucí z úměry,
kterou svatý Josemaría spatřoval
mezi věrností a štěstím4.

Formace ztotožňuje s Kristem

Někteří lidé mají tendenci považovat
formaci za vědění. Dobrou formaci
má tedy ten, komu se během jeho
života dostávalo dobrého vzdělání v
oblasti věroučné, asketické,



profesionální, atd. Dospět k integritě
osoby však vyžaduje vnímat formaci
spíše jako bytí. Dobrý profesionál si
osvojil vědění a techniku, kterou
vyžaduje jeho profese, ale má něco
navíc. Získal si návyky – způsoby bytí
– které jej disponují k tomu, aby toto
vědění a techniku, kterou má, dobře
využíval v podobě projevů
pozornosti vůči druhým, koncentraci
při práci, dochvilnosti, schopnosti
vyrovnávat se s úspěchy i nezdary,
vytrvalosti atd.

Stejně tak být dobrým křesťanem
nespočívá jen v tom, že známe – na
přiměřené úrovni, vzhledem k
postavení v církvi a ve společnosti –
nauku o svátostech či o modlitbě
nebo všeobecné morální a profesní
normy. Jde o mnohem vyšší cíl:
nutno se ponořit do tajemství Krista,
abychom poznali jeho šíři, jeho
hloubku (srov. Ef 3,18), dovolit, aby
jeho Život vstupoval do života
našeho, abychom spolu se svatým



Pavlem mohli říci, že „už nežiji já, ale
žije ve mně Kristus“ (Gal 2,20).
Spočívá tedy v tom, že máme být 
alter Christus, ipse Christus5, druhým
Kristem, samotným Kristem, a
umožňovat, aby nás milost postupně
proměňovala, aby nás s ním
ztotožňovala. Umožnit milosti její
působení není pouze něco pasivního;
neznamená to pouze, že nebudeme
klást překážky, protože Duch svatý
nás neproměňuje v Krista bez naší
svobodné a dobrovolné spolupráce.
Ta však sama o sobě nestačí:
odevzdat se Pánu, dát mu svůj život,
neznamená pouze dát mu svá
rozhodnutí, skutky, ale také dát mu
srdce, city, ba dokonce i svoji
spontánnost. K tomu je nezbytná
dobrá intelektuální a doktrinální
formace, která bude utvářet mysl a
mít dopad na naše rozhodnutí, ale je
také nutné, aby tato nauka pronikla
do našeho srdce a prodchnula je. To
ovšem vyžaduje boj… a také čas.
Jinak řečeno, je třeba získávat



ctnosti, a právě v tom formace
spočívá.

Nezřídka se lze setkat s lidmi, kteří se
obávají, že důraz na ctnosti může
vyústit ve voluntarismus. Realitě
ovšem není nic vzdálenějšího.
Kořenem tohoto mylného názoru
může být chybné vnímání ctnosti,
která bývá považována za pouhý
doplněk síly vůle, který tomu, kdo jej
má, napomáhá naplňovat mravní
normu, a to i navzdory vlastnímu
sklonu. Jedná se o velice rozšířenou
myšlenku, která má skutečně
voluntaristický původ. Ctnost by v
tomto pojetí spočívala ve schopnosti
jít proti proudu vlastních sklonů,
pokud si to mravní norma vyžaduje.
Je na tom samozřejmě něco pravdy,
avšak tento podhled je neúplný,
protože ze ctností dělá chladné
vlastnosti, jež vedou k praktickému
potírání vlastních sklonů, zájmů a
citů a ideál – aniž by chtěl – vlastně
spatřuje ve lhostejnosti. Jako by



vnitřní život a odevzdání se Bohu
spočívalo v tom, že by člověk neměl
vnímat nic, co by mohlo být na
překážku vlastním budoucím
rozhodnutím.

Vnímat formaci tímto způsobem by
nám bránilo dospět k osobě v její
celistvosti: rozum, vůle a city by
nerostly současně, ruku v ruce, ve
vzájemné součinnosti, ale některá z
těchto schopností by potlačovala ty
ostatní. Rozvoj vnitřního života však
tuto integraci vyžaduje, což ovšem
pochopitelně nevede k tomu,
abychom se umenšovali, ztráceli
zájmy a city; naším cílem není, aby se
nás věci nedotýkaly, aby nás 
nezajímalo, co je důležité, aby nás 
nebolelo, co je bolestivé, aby nás 
neznepokojovalo, co je znepokojivé,
nebo aby nás nepřitahovalo, co je
přitažlivé. Vede nás naopak k tomu,
abychom zvětšovali své srdce,
naplňovali je velikou láskou, jejíž
optikou lze pohlížet na všechny tyto



city a dokázat je vnímat v širším
kontextu, který dává prostředky k
tomu, abychom se vypořádali s těmi
city, které jsou těžké, a pomáhá
postřehnout pozitivní a
transcendentní smysl těch, které jsou
příjemné.

Evangelium ukazuje upřímný Pánův
zájem o odpočinek jeho blízkých:
„Pojďte i vy někam na opuštěné
místo a trochu si odpočiňte (Mk 6,31).
Zachycuje také reakci jeho srdce na
utrpení jeho přátel, jimiž byly také
Marta a Marie (srov. Jan 11,1-44).
Nelze si představovat, že v těchto
chvílích Ježíš jednal tak, jako by, v
hloubi srdce, pro své spojení s
Otcem, vnímal to, co se dělo v jeho
okolí, lhostejně. Svatý Josemaría
hovoří o tom, že máme milovat svět,
a to vášnivě6, vyzývá k tomu,
abychom vkládali srdce do Boha a
skrze něj do druhých, v práci, která
nás zaměstnává, v apoštolském
působení, protože „Pán od nás



nežádá, abychom byli strozí, strnulí
jako nějaká nehybná hmota.“7

Například disponibilita není
dispozice toho, komu nezáleží na tom
či onom, protože ztratil veškerý
zájem, možná proto, aby předešel
trápení, kdyby se po něm chtělo něco,
co by mu nebylo po chuti; jedná se o
výsadní dispozici toho, kdo se v
určitém okamžiku dokáže vzdát
něčeho dobrého a atraktivního, aby
se zaměřil na něco jiného, kde jej
Bůh očekává, protože žít pro Boha je
to, po čem hluboce touží. Je to
jednoduše někdo, kdo má velké
srdce, projevuje zájem, má dobré
ambice, které dokáže překonat, když
je to vhodné, nikoliv proto, že by je
popíral nebo že by se snažil, aby jej
neovlivňovaly, ale proto, že jeho
zájem milovat Boha a sloužit mu je
ještě mnohem větší. A nejenže je
větší, ale postupně se stává tím, co
dává smysl všem ostatním zájmům a
co je zastřešuje.



Radost při uplatňování ctností

Formace ve ctnostech vyžaduje boj,
přemáhání vlastních sklonů, pokud
odporují dobrým skutkům. Toto je
část pravdy, kterou obsahuje
reduktivní – voluntaristické – pojetí
ctnosti, o němž jsme hovořili dříve.
Ctnost však nespočívá ve schopnosti
odporovat vlastním sklonům, nýbrž
spíše v jejich přetváření. Cílem tedy
není trvale vytěsňovat afektivitu ve
snaze řídit se vnějšími kritérii, ale
přetvářet ji tak, abychom byli
schopni těšit se z dobra, které
děláme. Ctnost spočívá právě v této
radosti z dobra, v utváření – řekněme
– dobrého gusta: „(Blaze tomu), kdo
má zalíbení v Hospodinově zákoně a
o jeho zákoně přemítá dnem i
nocí“ (Žl 1,2). Ctnostné je tedy
afektivitu formovat, nikoliv návyk
systematicky jí vzdorovat.

Dokud ctnost není utvořená, může
afektivita působit vzdor vůči



dobrému jednání, který je třeba
přemoci. Cílem však není pouze jej
přemoci, ale spíše vzbudit
náklonnost k tomuto chování. Když
člověk má ctnost, může dobrý skutek
nadále působit námahu, ale je konán
s radostí. Uveďme příklad: vstávat
ráno včas – „hrdinská minuta“8 – je
něco, co nám pravděpodobně bude
vždy dělat potíže. Možná nebude
jediný den, kdy se nám nebude při
zvonění budíku chtít zůstat v posteli
o chvíli déle. Pokud se však budeme
pravidelně snažit lenost přemáhat z
lásky k Bohu, přijde chvíle, kdy nám
to bude dělat radost, zatímco
podléhání pohodlnosti nám bude
proti mysli, bude to v našich ústech
zanechávat pachuť. Podobně pronést
ze supermarketu zboží bez placení
by spravedlivý člověk nepovažoval
jen za zakázané, ale také za ošklivé,
nepříjemné, protiřečící jeho
dispozicím, jeho srdci. Toto nastavení
afektivity, které působí radost z
dobra a nesouhlas se zlem, není



vedlejším účinkem ctnosti, nýbrž její
podstatnou součástí. Proto nás ctnost
uschopňuje těšit se z dobra.

Toto není ryze teoretická úvaha,
právě naopak: velice praktický dopad
má vědomí, že když bojujeme, 
neučíme se sami sobě znepříjemňovat
život, nýbrž vychutnávat si dobro, i
když momentálně se po nás
vyžaduje, abychom šli proti proudu.
Formování ctností tak působí, že
schopnosti a afekty se učí soustředit
na to, co může skutečně uspokojit ty
nejhlubší touhy, a staví na podružné
místo – vždy podřadné ve vztahu k
tomu hlavnímu – to, co patří pouze
mezi prostředky. Formace ve
ctnostech v konečném důsledku
znamená učit se být šťastný, těšit se z
toho a spolu s tím, co je velkolepé; je
to jednoduše příprava na nebe.

Jestliže formace spočívá v růstu ve
ctnostech a ctnosti vyplývají z určité
spořádanosti afektů, můžeme uzavřít



myšlenkou, že každá formace je
přetvářením afektivity. Na základě
tohoto tvrzení by čtenář mohl
namítat, že ve snaze získat ctnosti
bylo jeho úsilí spíše operativní než
afektivní, a dokonce by mohl dodat,
že ctnostmi nazýváme operativní
návyky. To je pravda. Jestliže nám
však ctnosti pomáhají konat dobro,
pak je to proto, že nám pomáhají
správně cítit. Lidská bytost vždy
tíhne k dobrému. Morální problém v
konečném důsledku spočívá v otázce,
proč to, co není dobré, se nám v
konkrétní situaci jeví – staví před oči
– jako dobré. Že se toto děje, je
důsledkem toho, že pro
nespořádanost sklonů člověk
přikládá přílišný význam dobru, k
němuž některý z nich směřuje. V
určité situaci se tak toto dobrodiní
považuje za více žádoucí než jiné, s
nímž se dostal do konfliktu, ale které
má větší objektivní hodnotu, protože
odpovídá globálnímu dobru osoby.



Možná to bude pochopitelnější na
příkladu. V určité situaci se můžeme
ocitnout před rozhodnutím, zda říci
pravdu či nikoliv. Přirozený sklon,
který máme k pravdě, nám ji
předkládá jako dobro. Máme ovšem
také přirozený sklon vážit si
druhých, který nám – v tomto
konkrétním případě, když se nám
zdá, že pravda by nás postavila do
špatného světla – předkládá lež jako
přípustnou. Mezi těmito dvěma
sklony dochází ke konfliktu. Který z
nich převáží? Záleží, které z obou
dober je pro nás důležitější, přičemž
v tomto posuzování hraje rozhodující
roli afektivita. Pokud je patřičně
spořádaná, pomůže rozumu
postřehnout, že pravda je velice
cenná a že úcta k druhým není
žádoucí, pokud od nás vyžaduje,
abychom se jí vzdali. Tato láska k
pravdě, nad ostatní dobra, která jsou
pro nás rovněž atraktivní, je tím, co
nazýváme upřímností. Naopak pokud
je touha stát v dobrém světle silnější



než přitažlivost pravdy, může být
rozum snadno oklamán a mít
potřebu zalhat, i když bude vědět, že
to není dobré. Přestože tedy dobře
víme, že lhát se nemá, lze se
domnívat, že v tomto případě to
můžeme udělat.

Spořádaná afektivita pomáhá konat
dobro, protože pomáhá je předem
postřehnout. Proto je velice důležité
ji formovat. Jak toho však docílit?
Než se pokusíme na tuto otázku
odpovědět, rádi bychom podotknuli
něco, co je dobré vědět, abychom toto
téma dokázali správně uchopit.

City a vůle

Právě jsme uvedli, že spořádaná
afektivita pomáhá dobře jednat.
Totéž lze říci v opačném slova
smyslu: jednat dobře nám pomáhá
usměrňovat afektivitu. Ze zkušenosti
víme – a je dobré na to nezapomínat,
pokud nechceme snadno podlehnout
frustraci a malomyslnosti – že



nemůžeme přímo kontrolovat své
city: jestliže se nás zmocní
malomyslnost, nemůžeme problém
řešit tím, že se jednoduše 
rozhodneme cítit se radostně. Stejně
tak je tomu i tehdy, když se v určitém
okamžiku chceme cítit odvážnější či
méně bázliví nebo když si přejeme
nevnímat strach či stud, pociťovat
smyslné lpění na něčem, co
považujeme za nezřízené. Jindy
bychom možná rádi nenuceně
jednali s člověkem, ke kterému
pociťujeme určitý nedobrovolný
odpor z důvodů, o nichž víme, že
jsou malicherné, ale nedokážeme to
překonat a uvědomujeme si, že
pouhá snaha jednat s ním zcela
běžně problém neřeší. Dobrovolné
rozhodnutí přizpůsobit city svým
tužbám zkrátka nestačí. Skutečnost,
že vůle přímo nekontroluje city,
ovšem neznamená, že by na ně
neměla žádný vliv.



V etice nazýváme politickou takovou
kontrolu, kterou může mít vůle nad
city, protože je podobná té, kterou
má vladař nad rozhodnutími svých
poddaných. Nemůže je kontrolovat
přímo, protože jsou svobodní, ale
může dělat určitá opatření –
například snížit daně – v naději, že
povedou k určitým výsledkům –
například ke zvýšení spotřeby nebo
investic – na základě svobodné vůle
občanů. Také my můžeme udělat
něco, o čem doufáme, že vyvolá
konkrétní city. Můžeme se například
zamýšlet nad dobrem, které přinese
určité apoštolské dílo, pro něž
hledáme podporu, a mít díky tomu
větší odvahu ve chvíli, kdy žádáme o
prostředky k jeho započetí. Nebo si
můžeme uvědomovat své Boží
synovství, a přitom očekávat, že nás
po smyslové stránce méně zasáhne
určitý profesní nezdar. Rovněž víme,
že vypití jisté dávky alkoholu může
vyvolat přechodný stav euforie nebo
že když se budeme v duchu



dobrovolně vracet k tomu, jak s námi
kdo špatně jednal, způsobí to v nás
hněvivé reakce. Toto jsou některé
příklady vlivu – vždy nepřímého –,
který krátkodobě může mít vůle na
city.

Mnohem důležitější je ovšem vliv,
kterým vůle dlouhodobě působí na
afektivitu, protože právě to jí
umožňuje dávat jí tvar, přetvářet ji.
Jedná se o vliv, k němuž dochází i
tehdy, aniž by ji k tomu subjekt
vybízel. Je tomu tak proto, že
dobrovolné skutky nejenže mohou
působit v okolním světě, ale
především vzbuzovat vnitřní účinek,
protože přispívají k utváření
afektivní sounáležitosti s dobrem, k
němuž tíhne vůle. Vysvětlení, proč
tomu tak je, přesahuje rámec tohoto
pojednání, přesto bychom rádi
zdůraznili alespoň dvě skutečnosti.

Chtít dobro



První je ta, že dobro, k němuž vůle
tíhne – a s nímž utváří jednu a tutéž
přirozenost – může být velice odlišné
od toho, které je patrné zvenčí. Dva
lidé, kteří plní tentýž úkol, mohou
dělat dvě velice různé věci: jeden se
může jednoduše snažit nevzbudit
špatný dojem u toho, kdo ho jím
pověřil, zatímco druhý může mít v
úmyslu sloužit. Druhý utváří ctnost a
první nikoliv, protože dobro, které
sleduje a s nímž se ztotožňuje, je
snaha nevzbudit špatný dojem u
autority. Je ovšem pravda, že toto
jednání může znamenat krok
kupředu vzhledem k postoji, který
tomu předcházel (odmítání to
udělat), ale dokud nebudou
následovat další kroky, nebude se
utvářet ctnost, i kdyby byl tento
skutek jakkoliv často opakován.
Proto je důležité neustále napravovat
a očišťovat úmysl, aby se člověk
postupně stále více zaměřoval na
důvody, pro které skutečně stojí za to



něco podnikat, a tak se s nimi citově
ztotožňovat.

Všichni máme zkušenost, svoji nebo
zprostředkovanou, jak pouhé
dodržování pravidel se v konečném
důsledku stává přítěží. Příklad
staršího syna z podobenství nás před
tímto nebezpečím varuje (srov. Lk
15,29-30). Upřímné úsilí o dobro, k
němuž se pravidla snaží přispívat,
nám zároveň dělá radost a
osvobozuje nás. Mohli bychom tedy
souhrnně říci, že neformuje jednání,
nýbrž chtění: není důležité pouze to,
co dělám, ale také to, co chci, když to
dělám9. Svoboda je tedy rozhodující:
nestačí něco dělat, je třeba chtít to
dělat, je třeba to dělat, „protože se
nám chce, nadpřirozenější důvod
nenajdeme“10, protože jedině tak
utváříme ctnost, tedy učíme se užívat
dobra. Pouhé plnění úkolu nedává
prostor svobodě, lásce ani radosti.
Prostor k tomu naopak máme, pokud
pochopíme, proč je určité jednání



ušlechtilé a proč stojí za to, a
necháme se těmito důvody přimět ke
konání.

Formace širokého rozsahu

Druhou skutečností, kterou je dobré
brát v úvahu, je ta, že proces
afektivního ztotožnění přirozenosti s
dobrem je obvykle pomalý. Kdyby
ctnost spočívala pouze ve schopnosti
překonávat afektivní odpor ke
konání dobra, mohli bychom ji získat
v mnohem kratší době. Víme už
ovšem, že ctnost není vytvořena,
dokud se dobro pozitivně neodráží v
afektivitě11. V důsledku toho je třeba
být trpělivý v boji, protože dosáhnout
některých cílů, které stojí za to si
vytyčit, může vyžadovat dlouhou
dobu, možná i roky. Nechuť k
dobrému skutku, kterou budeme
vnímat po tuto dobu, si nemůžeme
vykládat jako selhání nebo jako
důkaz toho, že náš boj není upřímný
nebo málo odhodlaný. Jedná se o



postupnou cestu, na které je obvykle
každý krok malý a téměř
nepostřehnutelný. Až po určité době,
když se ohlédneme nazpět, zjistíme,
že jsme došli dál, než se nám zdálo.

Pokud například máme hněvivé
reakce, s nimiž bychom se rádi
vypořádali, začneme nejprve tím, že
se budeme snažit potlačit jejich
vnější projevy. Zpočátku se nám
možná bude zdát, že jsme nedosáhli
ničeho, ale pokud budeme vytrvalí,
bude situací, v nichž zvítězíme – byť
to zpočátku půjde pomalu – stále více
a po určité době, možná dost dlouhé,
to budeme zvládat běžně. Toto
ovšem nestačí, protože našim cílem
není potlačit vnější projevy, ale
upravit vnitřní reakci, tedy být
mírnější a klidnější, aby se tato
poklidná reakce stala vlastní našemu
způsobu bytí. Boj je proto mnohem
delší, zato nepopiratelně mnohem
hezčí, více osvobozující a nadšený.
Tento boj směřuje k získání vnitřního



pokoje při hledání a uplatňování
Boží vůle v praxi, a nikoliv k
pouhému násilnému podřizování se
smyslům.

Když papež František vysvětluje
zásadu, že čas je nadřazen prostoru12,
poznamenává, že „dát prioritu času
znamená věnovat se započetí procesů
spíše než přivlastňování prostorů“13.
Ve vnitřním životě stojí za to spouštět
realistické a velkorysé procesy a je
třeba čekat, až přinesou své plody.
„Tento princip dovoluje pracovat
dlouhodobě, bez posedlosti
bezprostředními výsledky. Pomáhá
trpělivě snášet obtížné a nepříznivé
situace nebo změny plánů, které
ukládá dynamismus reality. Je to
výzva k přijetí tenze mezi plností a
omezením.“14 Měli bychom mít
skutečně velký zájem na tom, aby
vědomí naší omezenosti
neparalyzovalo touhu po plnosti,
kterou nám Bůh nabízí. Stejně tak je
pro nás důležité, aby tato ušlechtilá



touha naivně neignorovala
skutečnost, že jsme omezení.

Vědomí důležitosti formace,
předsevzetí nejen konat dobré
skutky, ale být dobrý, mít dobré
srdce, nám umožní rozlišit ctnostný
skutek od toho, co bychom mohli
nazvat skutkem v souladu se ctností.
Byl by to skutek, který vyplývá ze
ctnosti a přispívá k jejímu
postupnému utváření, ale který –
protože ještě nevychází z již zralého
návyku – často vyžaduje přenesení se
přes afektivitu, která nutká jít
opačným směrem. Ctnostný skutek je
naopak úkon toho, kdo se raduje z
uskutečňování dobra, a to i tehdy,
když to obnáší určité úsilí. Toto je
cílem.

Integrální formace, která
předpokládá také přetváření
afektivity, je pomalá. Kdo se chce
takto formovat, nesmí podléhat
naivní domněnce, že city se podřídí



vlastní vůli, přičemž ty, které se mu
nelíbí, potlačí, zatímco ty, které by
rád měl, se bude snažit vzbuzovat.
Chápe, že jeho boj se má zaměřovat
spíše na svobodná rozhodnutí,
kterými ve snaze řídit se Boží vůlí
bude na tyto city odpovídat a
přijímat či odmítat možné způsoby
jednání, které s sebou přinesou.
Právě tato rozhodnutí totiž –
nepřímo a dlouhodobě – v konečném
důsledku přetváří nitro, z něhož tyto
afekty vycházejí.

Svět uvnitř tebe

Podle toho, jak se postupně utváří
ctnost, je dobrý skutek konán nejen s
větší přirozeností a potěšením, ale
lze také snadněji identifikovat, který
skutek to je. „Abychom
dokázali ,rozeznat, co je vůle Boží, co
je dobré, bohulibé a dokonalé‘ (Řím
12,2), je sice nezbytná všeobecná
znalost Božího zákona, ta však
nestačí; je třeba, aby člověk a



skutečné dobro byli jednou a touž
přirozeností. Taková společná
přirozenost je zakořeněna a rozvíjí se
ve správných předpokladech
samotného člověka.“15

Tento dynamismus vyplývá do
značné míry z toho, že afektivita je
první pojem, se kterým pracujeme,
když zvažujeme příležitost k jednání.
Dříve, než rozum posoudí, jestli je či
není vhodné vykonat potěšující
skutek, již zakoušíme jeho
přitažlivost. Jakmile ctnost vyvolá
afektivní přitažlivost dobra, způsobí,
že afektivita již určitým způsobem
morálně posoudí daný skutek, a to
vzhledem ke globálnímu dobru
osoby. Způsobí to, že – vrátíme-li se k
příkladu, který jsme zmínili dříve – i
když nás přitahuje možnost vyjít ze
situace v dobrém světle, jeví se nám
lež jako nedobré jednání. Implicitně,
avšak jasně, to vyjadřuje jeden velice
krátký bod v Cestě: „Proč se rozhlížet,
nosíš-li ,svůj svět‘ uvnitř



sebe?“16Svatý Josemaría zde zavádí
vnější pohled ve vztahu k vnitřnímu
světu. Právě tento vztah umožňuje
posoudit pohled, který se bude jevit
jako vhodný či nevhodný podle toho,
jak je vnitřní svět utvořen. Když je
ctnost zformována, není třeba 
potlačovat nevhodný pohled, protože
od samého počátku se zdá být
zbytečným a vnitřní svět – můj svět –
jej odmítá. Pokud má člověk bohaté
nitro, pak to, co škodí, nejenže je
odmítáno, ale nepředstavuje větší
nebezpečí, protože to vzbuzuje
odpor: nejenže je to vnímáno jako
špatné, ale také – a to ještě dříve –
jako ošklivé, nepříjemné, nevhodné,
nemístné… Může to být samozřejmě
určitým způsobem přitažlivé, ale je
snadné tuto přitažlivost odmítnout,
protože narušuje harmonii a krásu
vnitřního prostředí. Pokud ovšem 
nenosíš svůj svět uvnitř sebe, bude
pro tebe odvrácení tohoto pohledu
vyžadovat značné úsilí.



Realismus

Otázka, o níž právě hovoříme,
ukazuje, jak z nás růst ve ctnostech
dělá stále větší realisty. Někteří lidé
zastávají názor – obvykle
nevyslovený – že žít podle ctností
znamená mhouřit oko před realitou,
a to z jednoho velice ušlechtilého
důvodu, totiž proto, že na základě
tohoto jednání, které předpokládá
částečně se uzavřít tomuto světu,
očekáváme odměnu na onom světě.
Toto pojetí je poněkud reduktivní. Ve
skutečnosti totiž žít jako Kristus,
napodobovat jeho ctnosti, je to, co
nám vlastně realitu otevírá a
nedovoluje, aby nás naše afektivita
oklamala ve chvíli, kdy ji posuzujeme
a rozhodujeme se, jak na ni
odpovědět.

Chudoba například neznamená
přestat si vážit hodnoty hmotných
věcí s ohledem na věčný život. Vždyť
jedině ten, kdo žije v odpoutanosti,



posuzuje hmotná dobra v jejich
spravedlivé míře: nedomnívá se, že
jsou špatná, ani jim nepřikládá
význam, který nemají. Kdo se naopak
nesnaží takto žít, bude jim nakonec
přisuzovat větší hodnotu, než mají,
což bude mít vliv na jeho rozhodnutí,
protože bude méně realistický, i když
před druhými bude vystupovat jako
skutečný člověk z tohoto světa, který
se dokáže pohybovat v určitých
prostředích. Uměřený člověk si
dokáže vychutnat dobré jídlo; ten,
kdo takový není, přisuzuje tomuto
požitku důležitost, kterou objektivně
nemá. Podobně bychom mohli
hovořit o kterékoliv jiné ctnosti.
Vzpomeňme, co řekl Ježíš
Nikodémovi: „Kdo jedná podle
pravdy, jde ke světlu“ (Jan 3,21).

Ctnostnýkruh

Usměrňovat afektivitu k rozvoji
ctností tedy znamená vyjasňovat si
svůj pohled, jako by se čistily brýle



od skvrn, které na nich zanechal
prvotní hřích i hříchy osobní a které
nám brání vidět svět takový, jaký
skutečně je. „Řekněme si klidně:
nevykoupenost světa spočívá právě v
nečitelnosti stvoření, v
nepoznatelnosti pravdy, což nám pak
vnucuje vládu pragmatičnosti a moc
silnějších se stává bohem tohoto
světa.“17

Usměrněná afektivita pomáhá
rozumu číst stvoření, poznat pravdu,
identifikovat to, co je pro nás
skutečně vhodné. Tento správný
úsudek rozumu napomáhá
dobrovolnému rozhodování. Dobrý
skutek, který po tomto rozhodnutí
následuje, přispívá k tomu, že se
ztotožníme s dobrem, které
sledujeme, a tedy usměrníme
afektivitu. Je to vpravdě ctnostný
kruh, který nás vede k tomu, že se
cítíme stále svobodnější, pány svého
jednání, a díky tomu schopnější
skutečně se odevzdat Pánu, protože



jedině ten, kdo vlastní sám sebe,
může se odevzdat.

Formace je integrální pouze tehdy,
pokud obsahuje všechny tyto roviny.
Jinými slovy řečeno, formace je
opravdová, pokud různé schopnosti
zasahující do lidského jednání –
rozum, vůle, afektivita – jsou 
integrovány, to je nestojí proti sobě,
nýbrž spolupracují. Kdyby člověk
nedokázal zpracovat afekty, tedy
pokud by byly ctnosti chápány jen
jako pomocná síla vůle, která ji
uschopňuje ignorovat afektivní
rovinu, byly by morální normy a boj,
který nás provází při jejich
uplatňování, represivní a nenastala
by opravdová jednota života. Vždy
bychom ve svém nitru pociťovali síly,
které nás mocně stahují na opačnou
stranu a působí nestabilitu, kterou
dobře známe, protože je naším
výchozím stavem. Postupně z něj
však vybředáme podle toho, jak tyto
síly usměrňujeme k harmonii, až



přijde chvíle, kdy tento „svrchovaně
nadpřirozený důvod“, kterým je „mít
chuť“ něco dělat, bude znamenat: 
protože se mi to líbí, protože mě to
přitahuje, protože je to v souladu s
mým způsobem bytí, protože to
zapadá do vnitřního světa, který jsem
si vytvořil; zkrátka protože jsem se
postupně naučil přijímat za své
smýšlení Ježíšovo.

Směřujeme k tomu nejvyššímu a
zároveň přitažlivému cíli, na který
poukazuje svatý Pavel: Mějte v sobě
to smýšlení, jaké měl Kristus
Ježíš“ (Flp 2,5). Uvědomujeme si, že
se tím oblékáme v Pána Ježíše Krista
(srov. Řím 13,14). „Život Kristův je i
životem naším (…). Křesťan tedy má
žít jako Kristus, tak aby mohl říci se
sv. Pavlem, non vivo ego, vivit vero in
me Christus (Gal 2,20), už nežiji já, ale
žije ve mně Kristus.“18 A protože
věrnost spočívá právě v tomto, totiž
že žijeme, milujeme, smýšlíme jako
Kristus, nikoliv proto, že bychom se 



vydávali za Krista, ale proto, že je to
náš způsob bytí, jsme díky tomu, že
se řídíme Boží vůlí, že zůstáváme
věrni, hluboce svobodní, protože
děláme to, co nám vyhovuje, co se
nám líbí, na co máme chuť. Jsme
hluboce svobodní a hluboce věrní.
Hluboce věrní a hluboce šťastní.

Julio Diéguez

1 F. Ocáriz, Pastýřský list, 14. 2. 2017,
8.

2 Srov. II. vatikánský koncil, past.
konst. Gaudium et spes (7. 12. 1965),
22.

3F. Ocáriz, Pastýřský list, 14. 2. 2017,
8.

4 Sv. Josemaría, Brázda, 84: „Tvoje
štěstí na zemi je úměrné tvé věrnosti
víře a tvé čistotě a je totožné s cestou,
kterou ti Pán vyznačil.“ Srov. též
například: Sv. Josemaría, Instrukce,



květen 1935/14. 9. 1950, 60; Instrukce,
8. 12. 1941, 61; Boží přátelé, 189.

5 Sv. Josemaría, Jít s Kristem, 96.

6 Jako příklad postačí připomenout
název homilie Vášnivě milovat svět v 
Rozhovorech s Mons. Escrivou de
Balaguer, 113-123.

7 Boží přátelé, 183.

8 Sv. Josemaría, Cesta, 206.

9 Ve skutečnosti, z morálního
hlediska, to, co dělám, je právě to, co
chci, když to dělám. Pro naše účely
však není třeba, abychom se zde
pozastavovali a vysvětlovali, proč
tomu tak je.

10 Jít s Kristem, 17.

11 Jak plyne z toho, co bylo dosud
řečeno, neznamená to, že dobro
nestojí žádné úsilí nebo – což je totéž
– že zlo by již nebylo nikterak
přitažlivé.



12 Srov. František, apošt. exhort. 
Evangelii gaudium (24. 11. 2013),
222-225.

13 Tamtéž, 223. Kurzíva je i v
původním textu.

14 Tamtéž.

15 Sv. Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor (6. 8. 1993), 64. Texto
odkazuje na sv. Tomáše Akvinského, 
Summa theologiae, II-II, q. 45, a. 2.

16 Cesta, 184.

17 Joseph Ratzinger - Benedikt XVI., 
Ježíš Nazaretský, 2. díl, kap. 7, 3.

18 Jít s Kristem, 103.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/

(16.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/

	Integrální formace a afektivita

