opusdei.org

Integralni formace a
afektivita

Nékteri lidé maji tendenci
povazovat formaci za védéni.
Ale takové pojeti nestaci: dospét
k integrité osoby vyzaduje
vnimat formaci jako byti. Jde o
mnohem vyss$i cil: nutno se
ponorit do tajemstvi Krista,
abychom poznali jeho $iti, jeho
hloubku a umoznovat, aby nas
milost postupné promeénovala,
aby nas s nim ztotoznovala.

23.08.2020



JeZiS je nepochybné laskou naseho
Zivota. Nikoliv nejvétsi mezi
ostatnimi, nybrz ta, kterda dava smysl
vSem ostatnim ldskdm a zajmam,
iluzim, ambicim, ¢innostem,
iniciativam, které naplnuji naSe dny
a srdce. Zcela zasadni proto je, aby
stfedem duchovniho Zivota neustdle
byla osoba Jezise': On je cesta ke
spolecenstvi s Otcem v Duchu
svatém. V ném se vyjasnuje tajemstvi
toho, ktery je ¢lovekem®, k némuz je
povolan. Jit s Kristem znamend rist v
sebepozndni, pronikat také do
samotného osobniho tajemstvi.
UmozZnit, aby JeZzi$ byl stfedem
naseho Zivota, proto znamend kromé
jiného také ,znovu, v novém svétle,
objevit antropologickou a
kirestanskou hodnotu riznych
asketickych prostiedkil, dospét k
osobé v jeji celistvosti pokud jde o
rozum, vuli, srdce, vztahy s

23

druhymi“.



Touto osobou, ke které je tireba
dospét, jsme my sami, jsou ji vSichni
ti, kterych se dotykda nase pratelstvi,
ndas apostolat. Formace, kterou
dostavame a udilime, musi zasahovat
rozum, vali i city a Zadny z téchto
prvkl nesmi byt opomijen nebo
pouze podrizovan ostatnim. Na
téchto strankach se zamérime
zejména na utvareni afektivity,
priemz povazujeme za samoziejme,
Ze je nesmirné dlleZité podporovat
dobrou intelektualni formaci.
Uvazovat o dlleZitosti integralni
formace nam umozni znovu objevit
velikou pravdu plynouci z umeéry,
kterou svaty Josemaria spatroval
mezi vérnosti a $téstim*.,

Formace ztotoZnuje s Kristem

Nékteri lidé maji tendenci povazovat
formaci za védéni. Dobrou formaci
ma tedy ten, komu se béhem jeho
Zivota dostavalo dobrého vzdélani v
oblasti véroucné, asketické,



profesionalni, atd. Dospét k integrité
osoby vSak vyZaduje vnimat formaci
spiSe jako byti. Dobry profesional si
osvojil védéni a techniku, kterou
vyzaduje jeho profese, ale ma néco
navic. Ziskal si navyky — zplisoby byti
— které jej disponuji k tomu, aby toto
védéni a techniku, kterou ma, dobre
vyuzival v podobé projevi
pozornosti viaci druhym, koncentraci
pri praci, dochvilnosti, schopnosti
vyrovnavat se s uspéchy i nezdary,
vytrvalosti atd.

Stejné tak byt dobrym krestanem
nespociva jen v tom, Ze zname — na
primérené urovni, vzhledem k
postaveni v cirkvi a ve spole¢nosti -
nauku o svatostech ¢i o modlithé
nebo vSeobecné moralni a profesni
normy. Jde o mnohem vyssi cil:
nutno se ponorit do tajemstvi Krista,
abychom poznali jeho $ifi, jeho
hloubku (srov. Ef 3,18), dovolit, aby
jeho Zivot vstupoval do Zivota
naseho, abychom spolu se svatym



Pavlem mohli fici, Ze ,,uz neZiji ja, ale
Zije ve mneé Kristus“ (Gal 2,20).
Spociva tedy v tom, Ze mame byt
alter Christus, ipse Christus’, druhym
Kristem, samotnym Kristem, a
umoznovat, aby nas milost postupné
promeénovala, aby nds s nim
ztotoznovala. UmoZnit milosti jeji
plsobeni neni pouze néco pasivniho;
neznamena to pouze, Ze nebudeme
klast prekazky, protoze Duch svaty
nas nepromeénuje v Krista bez nasi
svobodné a dobrovolné spoluprace.
Ta vSak sama o sobé nestaci:
odevzdat se Panu, dat mu svij Zivot,
neznamena pouze dat mu sva
rozhodnuti, skutky, ale také dat mu
srdce, city, ba dokonce i svoji
spontannost. K tomu je nezbytna
dobra intelektudlni a doktrindlni
formace, ktera bude utvaret mysl a
mit dopad na naSe rozhodnuti, ale je
také nutné, aby tato nauka pronikla
do naseho srdce a prodchnula je. To
ovSem vyzaduje boj... a také Cas.
Jinak recCeno, je treba ziskavat



ctnosti, a pravé v tom formace
spociva.

Nezridka se lze setkat s lidmi, kteri se
obdvaji, Ze diiraz na ctnosti maze
vyustit ve voluntarismus. Realité
ovSem neni nic vzdalenéjsiho.
Korenem tohoto mylného nazoru
muzZe byt chybné vnimdani ctnosti,
ktera byva povazovana za pouhy
doplnék sily vile, ktery tomu, kdo jej
ma, napomdaha naplnovat mravni
normu, a to i navzdory vlastnimu
sklonu. Jedna se o velice rozsifenou
mysSlenku, kterd ma skutec¢né
voluntaristicky ptivod. Ctnost by v
tomto pojeti spocivala ve schopnosti
jit proti proudu vlastnich sklonf,
pokud si to mravni norma vyzaduje.
Je na tom samozrejmeé néco pravdy,
avsak tento podhled je neuplny,
protoze ze ctnosti déla chladné
vlastnosti, jeZ vedou k praktickému
potirani vlastnich sklont, zajmu a
citll a idedl — aniZ by chtél — vlastné
spattuje ve lhostejnosti. Jako by



vnitfni Zivot a odevzdani se Bohu
spocivalo v tom, Ze by ¢lovék nemél
vnimat nic, co by mohlo byt na
prekazku vlastnim budoucim
rozhodnutim.

Vnimat formaci timto zptisobem by
nam branilo dospét k osobé v jeji
celistvosti: rozum, vile a city by
nerostly soucasné, ruku v ruce, ve
vzajemné soucinnosti, ale néktera z
téchto schopnosti by potlacovala ty
ostatni. Rozvoj vnitfniho Zivota vSak
tuto integraci vyZaduje, coZ ovSem
pochopitelné nevede k tomu,
abychom se umensSovali, ztraceli
zajmy a city; nasim cilem neni, aby se
nas véci nedotykaly, aby nas
nezajimalo, co je diileZité, aby ndas
nebolelo, co je bolestivé, aby nas
neznepokojovalo, co je znepokojivé,
nebo aby nds nepritahovalo, co je
pritaZlivé. Vede nas naopak k tomu,
abychom zvétSovali své srdce,
naplnovali je velikou laskou, jejiz
optikou 1ze pohliZet na vSechny tyto



city a dokazat je vnimat v SirSim
kontextu, ktery dava prostredky k
tomu, abychom se vyporadali s témi
city, které jsou tézké, a pomaha
postrehnout pozitivni a
transcendentni smysl téch, které jsou
prijemné.

Evangelium ukazuje upfimny Panav
zajem o odpocinek jeho blizkych:
»,Pojdte i vy nékam na opusténé
misto a trochu si odpocinte (Mk 6,31).
Zachycuje také reakci jeho srdce na
utrpeni jeho pratel, jimiz byly také
Marta a Marie (srov. Jan 11,1-44).
Nelze si predstavovat, Ze v téchto
chvilich JeZis jednal tak, jako by, v
hloubi srdce, pro sveé spojeni s
Otcem, vnimal to, co se délo v jeho
okoli, Ihostejné. Svaty Josemaria
hovori o tom, Ze mame milovat svét,
a to vdsnivé®, vyzyva k tomu,
abychom vkladali srdce do Boha a
skrze néj do druhych, v praci, ktera
nas zameéstnava, v apostolském
plsobenti, protoZe ,,Pdn od nés



nezada, abychom byli strozi, strnuli
jako né&jaka nehybna hmota.“’
Napriklad disponibilita neni
dispozice toho, komu nezalezi na tom
¢i onom, protoze ztratil veSkery
zajem, mozna proto, aby predesel
trapeni, kdyby se po ném chtélo néco,
co by mu nebylo po chuti; jedna se o
vysadni dispozici toho, kdo se v
urcitém okamziku dokaze vzdat
néceho dobrého a atraktivniho, aby
se zaméril na néco jiného, kde jej
Biih ocekava, protoZe Zit pro Boha je
to, po Cem hluboce touZi. Je to
jednodusSe nékdo, kdo ma velkeé
srdce, projevuje zajem, ma dobré
ambice, které dokaze prekonat, kdyz
je to vhodné, nikoliv proto, Ze by je
popiral nebo Ze by se snazil, aby jej
neovliviiovaly, ale proto, Ze jeho
zajem milovat Boha a slouzit mu je
jeSté mnohem vétsi. A nejenze je
veétsi, ale postupneé se stava tim, co
dava smysl vSem ostatnim zajmam a
Co je zastresSuje.



Radost pri uplatiiovani ctnosti

Formace ve ctnostech vyzZaduje boj,
premdahani vlastnich sklond, pokud
odporuji dobrym skutk@im. Toto je
cast pravdy, kterou obsahuje
reduktivni — voluntaristické — pojeti
ctnosti, 0 némzZ jsme hovorili dfive.
Ctnost vSak nespociva ve schopnosti
odporovat vlastnim sklontim, nybrz
spiSe v jejich pretvareni. Cilem tedy
neni trvale vytésnovat afektivitu ve
snaze ridit se vnéjSimi kritérii, ale
pretvaret ji tak, abychom byli
schopni tésit se z dobra, které
délame. Ctnost spociva pravé v této
radosti z dobra, v utvareni — reknéme
— dobrého gusta: ,,(Blaze tomu), kdo
ma zalibeni v Hospodinoveé zakoné a
0 jeho zdkoné premitd dnem i

noci (Z1 1,2). Ctnostné je tedy
afektivitu formovat, nikoliv navyk
systematicky ji vzdorovat.

Dokud ctnost neni utvorend, mutze
afektivita plisobit vzdor vuci



dobrému jedndni, ktery je treba
premoci. Cilem vSak neni pouze jej
premoci, ale spiSe vzbudit
naklonnost k tomuto chovani. Kdyz
¢lovék ma ctnost, mze dobry skutek
nadale ptsobit ndmahu, ale je konan
s radosti. Uvedme priklad: vstavat
rano véas — ,hrdinska minuta“® - je
néco, co nam pravdépodobné bude
vzdy délat potiZe. MoZna nebude
jediny den, kdy se ndm nebude pri
zvonéni budiku chtit zlistat v posteli
o chvili déle. Pokud se vSak budeme
pravidelné snazit lenost premahat z
lasky k Bohu, prijde chvile, kdy nam
to bude délat radost, zatimco
podléhani pohodlnosti ndm bude
proti mysli, bude to v nasich ustech
zanechavat pachut. Podobné pronést
ze supermarketu zbozi bez placeni
by spravedlivy ¢lovék nepovazoval
jen za zakdazané, ale také za oSklive,
neprijemné, protirecici jeho
dispozicim, jeho srdci. Toto nastaveni
afektivity, které plisobi radost z
dobra a nesouhlas se zlem, neni



vedlejSim ucinkem ctnosti, nybrz jeji
podstatnou soucasti. Proto nds ctnost
uschopnuje tésit se z dobra.

Toto neni ryze teoreticka uvaha,
pravé naopak: velice prakticky dopad
ma védomi, Ze kdyZ bojujeme,
neucime se sami sobé zneprijemriovat
Zivot, nybrz vychutnavat si dobro, i
kdyz momentalné se po nas
vyZaduje, abychom 8li proti proudu.
Formovani ctnosti tak piisobi, Ze
schopnosti a afekty se uci soustredit
na to, co muze skutec¢né uspokojit ty
nejhlubsi touhy, a stavi na podruzné
misto — vzdy podradné ve vztahu k
tomu hlavnimu - to, co patfi pouze
mezi prostredky. Formace ve
ctnostech v konecném disledku
znamena ucit se byt Stastny, tésit se z
toho a spolu s tim, co je velkolepé; je
to jednoduse priprava na nebe.

JestliZe formace spoc¢iva v ristu ve
ctnostech a ctnosti vyplyvaji z urcité
sporadanosti afekti, mGZeme uzavrit



myslenkou, Ze kazda formace je
pretvarenim afektivity. Na zakladé
tohoto tvrzeni by ¢tenar mohl
namitat, Ze ve snaze ziskat ctnosti
bylo jeho usili spiSe operativni nez
afektivni, a dokonce by mohl dodat,
Ze ctnostmi nazyvame operativni
navyky. To je pravda. JestliZe nam
vSak ctnosti pomahaji konat dobro,
pak je to proto, Ze nam pomahaji
spravneé citit. Lidska bytost vzdy
tithne k dobrému. Moralni problém v
konecném disledku spociva v otazce,
proc to, co neni dobré, se nam v
konkrétni situaci jevi — stavi pred ocCi
—jako dobré. Ze se toto d&je, je
dlsledkem toho, Ze pro
nespoiadanost skloni ¢lovék
priklada priliSny vyznam dobru, k
némuz néktery z nich sméfuje. V
urcité situaci se tak toto dobrodini
povaZzuje za vice Zadouci nezZ jiné, s
nimz se dostal do konfliktu, ale které
ma vétsi objektivni hodnotu, protoze
odpovida globalnimu dobru osoby.



MoZna to bude pochopitelnéjsi na
prikladu. V urcité situaci se miizeme
ocitnout pred rozhodnutim, zda fici
pravdu Ci nikoliv. Pfirozeny sklon,
ktery mame k pravdé, ndm ji
predklada jako dobro. Mame ovSem
takeé prirozeny sklon vazit si
druhych, ktery ndm - v tomto
konkrétnim pripadé, kdyz se nam
zd4, Ze pravda by ndas postavila do
Spatného svétla — predklada lez jako
pripustnou. Mezi témito dvéma
sklony dochdazi ke konfliktu. Ktery z
nich prevazi? Zalezi, které z obou

v tomto posuzovani hraje rozhodujici
roli afektivita. Pokud je patricné
sporadand, pomuze rozumu
postrehnout, Ze pravda je velice
cenna a Ze ucta k druhym neni
zadouci, pokud od nas vyzZaduje,
abychom se ji vzdali. Tato laska k
pravdeé, nad ostatni dobra, kterd jsou
pro nas rovneéz atraktivni, je tim, co
nazyvame uprimnosti. Naopak pokud
je touha stat v dobrém svétle silnéjsi



nez pritazlivost pravdy, mlze byt
rozum snadno oklaman a mit
potrebu zalhat, 1 kdyZ bude védét, Ze
to neni dobré. PrestoZe tedy dobfe
vime, Ze lhat se nema, 1ze se
domnivat, Ze v tomto pripadé to
miZeme udélat.

Sporadanad afektivita pomdahda konat
dobro, protoze pomaha je predem
postfehnout. Proto je velice daleZité
ji formovat. Jak toho vSak docilit?
NezZ se pokusime na tuto otazku
odpoveédét, radi bychom podotknuli
néco, co je dobré védét, abychom toto
téma dokazali spravneé uchopit.

City a vale

Praveé jsme uvedli, Ze sporadana
afektivita pomahd dobre jednat.
TotézZ lze rici v opaCném slova
smyslu: jednat dobfe ndm pomdaha
usmeérnovat afektivitu. Ze zkuSenosti
vime — a je dobré na to nezapominat,
pokud nechceme snadno podlehnout
frustraci a malomyslnosti - Ze



nemiZeme piimo kontrolovat své
city: jestliZe se nas zmocni
malomyslnost, nemtZeme problém
resit tim, Ze se jednoduse
rozhodneme citit se radostné. Stejné
tak je tomu i tehdy, kdyZ se v urCitém
méneé bazlivi nebo kdyzZ si prejeme
nevnimat strach ¢i stud, pocitovat
smysIné Ipéni na nécem, co
povazujeme za nezrizené. Jindy
bychom mozna radi nenucené
jednali s clovékem, ke kterému
pocitujeme urcity nedobrovolny
odpor z divodd, o nichZ vime, Ze
jsou malicherné, ale nedokazZeme to
prekonat a uvédomujeme si, Ze
pouha snaha jednat s nim zcela
bézné problém neresi. Dobrovolné
rozhodnuti pfizplsobit city svym
tuzbam zkratka nestaci. Skutecnost,
Ze vule primo nekontroluje city,
ovSem neznamena, Ze by na né
neméla Zadny vliv.



V etice nazyvame politickou takovou
kontrolu, kterou muZe mit vile nad
city, protoZe je podobna té, kterou
ma vladar nad rozhodnutimi svych
poddanych. NemtzZe je kontrolovat
primo, protoZe jsou svobodni, ale
miiZe délat urcitd opatieni —
napriklad snizit dané — v nadéji, Ze
povedou k urcitym vysledkiim —
napriklad ke zvySeni spotfeby nebo
investic — na zadkladé svobodné vile
ob¢ant. Také my miZeme udélat
néco, o cem doufame, Ze vyvola
konkrétni city. MiZeme se napriklad
zamyslet nad dobrem, které prinese
urcité apoStolské dilo, pro néz
hleddme podporu, a mit diky tomu
vétsi odvahu ve chvili, kdy Zadame o
prostredky k jeho zapoceti. Nebo si
muZeme uvédomovat své BoZi
synovstvi, a pritom ocekavat, Ze nds
po smyslové strance méné zasahne
urcity profesni nezdar. Rovnéz vime,
Ze vypiti jisté davky alkoholu miiZe
vyvolat prechodny stav euforie nebo
Ze kdyZ se budeme v duchu



dobrovolné vracet k tomu, jak s nami
kdo Spatné jednal, zplisobi to v nés
hnévivé reakce. Toto jsou néktereé
priklady vlivu — vZdy nepfimého —,
ktery kratkodobé miiZe mit viile na
city.

Mnohem dtleZitéjsi je ovSem vliv,
kterym vile dlouhodobé plisobi na
afektivitu, protoze praveé to ji
umoznuje davat ji tvar, pretvaret ji.
Jedna se o vliv, k némuz dochazi i
tehdy, aniZ by ji k tomu subjekt
vybizel. Je tomu tak proto, Ze
dobrovolné skutky nejenze mohou
pisobit v okolnim svété, ale
predevsim vzbuzovat vnitrni ucinek,
protoze prispivaji k utvareni
afektivni sounaleZitosti s dobrem, k
némuz tihne vile. Vysvétleni, proc¢
tomu tak je, presahuje ramec tohoto
pojednani, presto bychom radi
zdlraznili alespon dvé skute¢nosti.

Chtit dobro



Prvni je ta, Ze dobro, k némuz vile
tithne — a s nimZ utvari jednu a tutéz
prirozenost — mize byt velice odlisné
od toho, které je patrné zvenci. Dva
lidé, kteri pIni tentyZ ukol, mohou
délat dveé velice rizné véci: jeden se
miiZe jednoduse snaZit nevzbudit
Spatny dojem u toho, kdo ho jim
povéril, zatimco druhy maze mit v
umyslu slouzit. Druhy utvari ctnost a
prvni nikoliv, protoze dobro, které
sleduje a s nimz se ztotoZnuje, je
snaha nevzbudit Spatny dojem u
autority. Je ovSem pravda, Ze toto
jednani mlZe znamenat krok
kupredu vzhledem k postoji, ktery
tomu predchdazel (odmitani to
udélat), ale dokud nebudou
nasledovat dalsi kroky, nebude se
utvaret ctnost, i kdyby byl tento
skutek jakkoliv Casto opakovan.
Proto je dlleZité neustdle napravovat
a oCiStovat umysl, aby se Clovék
postupné stale vice zameéroval na
dtavody, pro které skutecné stoji za to



néco podnikat, a tak se s nimi citove
ZtotoZnovat.

VSichni mame zkuSenost, svoji nebo
zprostredkovanou, jak pouhé
dodrzovani pravidel se v kone¢ném
dlsledku stava pritézi. Priklad
starsiho syna z podobenstvi nas pred
timto nebezpecim varuje (srov. Lk
15,29-30). Uprimné usili o dobro, k
némuz se pravidla snazi prispivat,
nam zaroven déla radost a
osvobozuje nas. Mohli bychom tedy
souhrnné rici, Ze neformuje jednani,
nybrZ chténi: neni diileZité pouze to,
co délam, ale také to, co chci, kdyz to
délam’. Svoboda je tedy rozhodujici:
nestaci néco délat, je treba chtit to
délat, je treba to délat, ,protoZe se
nam chce, nadprirozené;jsi diivod
nenajdeme*”, protoze jediné tak
utvarime ctnost, tedy ucime se uzivat
dobra. Pouhé plnéni ukolu nedava
prostor svobodé, lasce ani radosti.
Prostor k tomu naopak mame, pokud
pochopime, proc je urcité jednani



uslechtilé a proc stoji za to, a
nechame se témito divody primét ke
konani.

Formace Sirokého rozsahu

Druhou skutec¢nosti, kterou je dobré
brat v uvahu, je ta, Ze proces
afektivniho ztotoZnéni prirozenosti s
dobrem je obvykle pomaly. Kdyby
ctnost spocivala pouze ve schopnosti
prekonavat afektivni odpor ke
kondani dobra, mohli bychom ji ziskat
v mnohem kratsi dobé. Vime uz
ovSermn, Ze ctnost neni vytvorena,
dokud se dobro pozitivné neodrazi v
afektivité'. V dusledku toho je tieba
byt trpélivy v boji, protoze dosahnout
nékterych cild, které stoji za to si
vytycit, miZe vyZadovat dlouhou
dobu, mozna i roky. Nechut k
dobrému skutku, kterou budeme
vnimat po tuto dobu, si nemiiZzeme
vykladat jako selhani nebo jako
dtkaz toho, Ze nas$ boj neni uptimny
nebo malo odhodlany. Jedna se o



postupnou cestu, na které je obvykle
kazdy krok maly a témeér
nepostrehnutelny. AZ po urcité dobé,
kdyZ se ohlédneme nazpét, zjistime,
Ze jsme dosli dal, neZ se nam zdalo.

Pokud napriklad mame hnévivé
reakce, s nimiz bychom se radi
vyporadali, zaCneme nejprve tim, Ze
se budeme snaZzit potlacit jejich
vnéjsi projevy. Zpocatku se nam
mozna bude zdat, Ze jsme nedosahli
niceho, ale pokud budeme vytrvali,
bude situaci, v nichZ zvitézime — byt
to zpocatku plijde pomalu - stale vice
a po urcité dobé, mozna dost dlouhé,
to budeme zvladat bézné. Toto
ovSem nestaci, protoze nasSim cilem
neni potlacit vnéjsi projevy, ale
upravit vnitfni reakci, tedy byt
mirnéjsi a klidnéjsi, aby se tato
poklidna reakce stala vlastni naSemu
zplsobu byti. Boj je proto mnohem
delsi, zato nepopiratelné mnohem
hezci, vice osvobozujici a nadSeny.
Tento boj sméruje k ziskani vnitiniho



pokoje pri hledani a uplatiiovani
BoZi vile v praxi, a nikoliv k
pouhému ndsilnému podrizovani se
smyslam.

Kdyz papez FrantiSek vysvétluje
zasadu, Ze cas je nadrazen prostorulz,
poznamenava, Ze ,,dat prioritu casu
znamend vénovat se zapoceti procesti
spiSe neZ privlastiiovdni prostorii“®.
Ve vnitinim Zivoté stoji za to spoustét
realistické a velkorysé procesy a je
treba Cekat, aZ prinesou své plody.
»lento princip dovoluje pracovat
dlouhodobé, bez posedlosti
bezprostrednimi vysledky. Pomaha
trpélivé snaset obtiZné a nepriznivé
situace nebo zmény plant, které
uklada dynamismus reality. Je to
vyzva k prijeti tenze mezi plnosti a
omezenim.“'* Méli bychom mit
skutecné velky zajem na tom, aby
védomi nasi omezenosti
neparalyzovalo touhu po plnosti,
kterou nam Blih nabizi. Stejné tak je
pro nas dilezité, aby tato uslechtila



touha naivné neignorovala
skuteCnost, Ze jsme omezeni.

Védomi dileZitosti formace,
predsevzeti nejen konat dobré
skutky, ale byt dobry, mit dobré
srdce, ndm umozni rozlisit ctnostny
skutek od toho, co bychom mohli
nazvat skutkem v souladu se ctnosti.
Byl by to skutek, ktery vyplyva ze
ctnosti a prispiva k jejimu
postupnému utvareni, ale ktery —
protoZe jeSté nevychazi z jiZ zralého
navyku - Casto vyZaduje preneseni se
pres afektivitu, kterd nutka jit
opacnym smérem. Ctnostny skutek je
naopak ukon toho, kdo se raduje z
uskutecnovani dobra, a to i tehdy,
kdyZ to obndsi urcité usili. Toto je
cilem.

Integralni formace, ktera
predpoklada také pretvareni
afektivity, je pomala. Kdo se chce
takto formovat, nesmi podléhat
naivni domnénce, Ze city se podridi



vlastni vili, pficemz ty, které se mu
nelibi, potlaci, zatimco ty, které by
rad mél, se bude snaZzit vzbuzovat.
Chape, Ze jeho boj se ma zameérovat
spiSe na svobodna rozhodnuti,
kterymi ve snaze ridit se BoZi vili
bude na tyto city odpovidat a
prijimat ¢i odmitat mozné zplsoby
jednani, které s sebou prinesou.
Pravé tato rozhodnuti totiz —
neprimo a dlouhodobé - v kone¢ném
dlsledku pretvari nitro, z néhoz tyto
afekty vychazeji.

Svét uvnitr tebe

Podle toho, jak se postupné utvari
ctnost, je dobry skutek konan nejen s
vetsI prirozenosti a potéSenim, ale
1ze také snadnéji identifikovat, ktery
skutek to je. ,Abychom

dokéazali ,rozeznat, co je vile BoZi, co
je dobré, bohulibé a dokonalé* (Rim
12,2), je sice nezbytna vSeobecna
znalost BozZziho zakona, ta vSak
nestaci; je treba, aby ¢lovék a



skutecné dobro byli jednou a touZ
prirozenosti. Takova spolecna
prirozenost je zakorenéna a rozviji se
ve spravnych predpokladech
samotného ¢lovéka.“"

Tento dynamismus vyplyva do
znacné miry z toho, Ze afektivita je
prvni pojem, se kterym pracujeme,
kdyz zvazujeme prilezitost k jednani.
Drive, neZ rozum posoudi, jestli je Ci
neni vhodné vykonat potésujici
skutek, jiz zakouSime jeho
pritazlivost. Jakmile ctnost vyvola
afektivni pritaZlivost dobra, zplsobi,
Ze afektivita jiZz uréitym zptsobem
moralné posoudi dany skutek, a to
vzhledem ke globalnimu dobru
osoby. Zpusobi to, Ze — vratime-li se k
prikladu, ktery jsme zminili dfive —i
kdyZ nas pritahuje moznost vyjit ze
situace v dobrém svétle, jevi se ndm
leZ jako nedobré jednani. Implicitné,
avsak jasné, to vyjadruje jeden velice
kratky bod v Cesté: ,,ProC se rozhliZet,
nosis-li ,svij svét uvniti



sebe?“sSvaty Josemaria zde zavadi
vnéjsi pohled ve vztahu k vnitfnimu
svétu. Praveé tento vztah umoznuje
posoudit pohled, ktery se bude jevit
jako vhodny ¢i nevhodny podle toho,
jak je vnitrni svét utvoren. Kdyz je
ctnost zformovana, neni treba
potlac¢ovat nevhodny pohled, protoze
od samého pocatku se zda byt
zbyte¢nym a vnitini svét — miij svét —
jej odmita. Pokud ma clovék bohaté
nitro, pak to, co Skodi, nejenze je
odmitano, ale nepredstavuje vétsi
nebezpecdi, protoZe to vzbuzuje
odpor: nejenZe je to vnimano jako
Spatné, ale také — a to jeSté dfive —
jako osklive, neprijemné, nevhodné,
nemistné... MliZe to byt samoziejmé
urcitym zplsobem pritazlivé, ale je
snadné tuto pritazlivost odmitnout,
protoZe naruSuje harmonii a krasu
vnitfniho prostredi. Pokud ovSem
nenosis sviij svét uvnitr sebe, bude
pro tebe odvraceni tohoto pohledu
vyzZadovat znacné usili.



Realismus

Otazka, o niZ praveé hovorime,
ukazuje, jak z nds rast ve ctnostech
déla stale vétsi realisty. Nékteri lidé
zastavaji nazor - obvykle
nevysloveny - Ze Zit podle ctnosti
znamend mhourit oko pred realitou,
a to z jednoho velice uSlechtilého
dtvodu, totiZ proto, Ze na zadkladé
tohoto jednani, které predpoklada
c¢astecné se uzavrit tomuto sveétu,
oCekavame odménu na onom Svete.
Toto pojeti je ponékud reduktivni. Ve
skutecnosti totiZ Zit jako Kristus,
napodobovat jeho ctnosti, je to, co
nam vlastné realitu otevira a
nedovoluje, aby nds nase afektivita
oklamala ve chvili, kdy ji posuzujeme
a rozhodujeme se, jak na ni
odpovédét.

Chudoba napriklad neznamena
prestat si vazit hodnoty hmotnych
véci s ohledem na vécny Zivot. VZdyt
jediné ten, kdo Zije v odpoutanosti,



posuzuje hmotna dobra v jejich
spravedlivé mire: nedomniva se, Ze
jsou Spatnd, ani jim nepriklada
vyznam, ktery nemaji. Kdo se naopak
nesnazi takto Zit, bude jim nakonec
prisuzovat vétsi hodnotu, nez maji,
coZ bude mit vliv na jeho rozhodnuti,
protoZe bude méneé realisticky, i kdyZ
pred druhymi bude vystupovat jako
skuteCny Clovék z tohoto svéta, ktery
se dokaze pohybovat v urcitych
prostredich. Uméreny cloveék si
dokaze vychutnat dobré jidlo; ten,
kdo takovy neni, prisuzuje tomuto
pozitku dilezitost, kterou objektivné
nemad. Podobné bychom mohli
hovorit o kterékoliv jiné ctnosti.
Vzpomernme, co rekl Jezis
Nikodémovi: ,Kdo jedna podle
pravdy, jde ke svétlu“ (Jan 3,21).

Ctnostnykruh

Usmérnovat afektivitu k rozvoji
ctnosti tedy znamenad vyjasnovat si
svij pohled, jako by se Cistily bryle



od skvrn, které na nich zanechal
prvotni htich i hfichy osobni a které
nam brani vidét svét takovy, jaky
skute¢né je. ,Reknéme si klidné:
nevykoupenost svéta spociva praveé v
necitelnosti stvoreni, v
nepoznatelnosti pravdy, coz nam pak
vnucuje vladu pragmati¢nosti a moc
silnéjSich se stdva bohem tohoto
svéta.«”

Usmérnéna afektivita pomaha
rozumu Cist stvorent, poznat pravdu,
identifikovat to, co je pro nas
skuteCné vhodné. Tento spravny
usudek rozumu napomaha
dobrovolnému rozhodovani. Dobry
skutek, ktery po tomto rozhodnuti
nasleduje, prispiva k tomu, Ze se
ztotoZnime s dobrem, které
sledujeme, a tedy usmérnime
afektivitu. Je to vpravdeé ctnostny
kruh, ktery nas vede k tomu, Ze se
citime stale svobodnéjsi, pany svého
jednani, a diky tomu schopnéjsi
skuteCné se odevzdat Panu, protoze



jediné ten, kdo vlastni sam sebe,
muZe se odevzdat.

Formace je integralni pouze tehdy,
pokud obsahuje vSechny tyto roviny.
Jinymi slovy FeCeno, formace je
opravdova, pokud riizné schopnosti
zasahujici do lidského jednani -
rozum, vule, afektivita — jsou
integrovany, to je nestoji proti sobé,
nybrz spolupracuji. Kdyby ¢lovék
nedokazal zpracovat afekty, tedy
pokud by byly ctnosti chapany jen
jako pomocna sila viile, ktera ji
uschopnuje ignorovat afektivni
rovinu, byly by moralni normy a boj,
ktery nas provazi pri jejich
uplatnovani, represivni a nenastala
by opravdova jednota Zivota. Vzdy
bychom ve svém nitru pocitovali sily,
které nds mocné stahuji na opacnou
stranu a plsobi nestabilitu, kterou
dobre zndme, protoZe je nasim
vychozim stavem. Postupné z néj
vSak vybreddame podle toho, jak tyto
sily usmérnujeme k harmonii, az



prijde chvile, kdy tento ,,svrchované
nadpfirozeny divod“, kterym je ,,mit
chut“ néco délat, bude znamenat:
protoZe se mi to libi, protoZe mé to
pritahuje, protoZe je to v souladu s
mym zptisobem byti, protoZe to
zapada do vnitrniho svéta, ktery jsem
si vytvoril; zkratka protoZe jsem se
postupné naucil prijimat za své
smysleni JeZiSovo.

Smérujeme k tomu nejvysSimu a
zaroven pritazlivému cili, na ktery
poukazuje svaty Pavel: Méjte v sobé
to smysleni, jaké mél Kristus

Jezis“ (Flp 2,5). Uvédomujeme si, Ze
se tim oblékame v Pdna JeZiSe Krista
(srov. Rim 13,14). ,Zivot Kristdv je i
Zivotem nasim (...). Krestan tedy ma
zit jako Kristus, tak aby mohl Fici se
sv. Pavlem, non vivo ego, vivit vero in
me Christus (Gal 2,20), uz neziji ja, ale
Zije ve mné Kristus.“'® A protoze
vernost spociva prave v tomto, totiz
Ze Zijeme, milujeme, smySlime jako
Kristus, nikoliv proto, Ze bychom se



vydavali za Krista, ale proto, Ze je to
nas zplsob byti, jsme diky tomu, Ze
se ridime Bozi vili, Ze zlistavame
vérni, hluboce svobodni, protozZe
délame to, co ndm vyhovuje, co se
nam libi, na co mame chut. Jsme
hluboce svobodni a hluboce vérni.
Hluboce vérni a hluboce Stastni.

Julio Diéguez

1 F. Ocariz, Pastyrsky list, 14. 2. 2017,
8.

2 Srov. II. vatikansky koncil, past.
konst. Gaudium et spes (7. 12. 1965),
22.

3F. Ocariz, Pastyrsky list, 14. 2. 2017,
8.

4 Sv. Josemaria, Brdzda, 84: ,,Tvoje
Stésti na zemi je umérné tvé vérnosti
vire a tvé Cistoté a je totoZné s cestou,
kterou ti Pan vyznacil.“ Srov. téz
napriklad: Sv. Josemaria, Instrukce,



kvéten 1935/14. 9. 1950, 60; Instrukce,
8.12. 1941, 61; BoZi prdtelé, 189.

5 Sv. Josemaria, Jit s Kristem, 96.

6 Jako priklad postaci pripomenout
nazev homilie Vasnivé milovat svét v
Rozhovorech s Mons. Escrivou de
Balaguer, 113-123.

7 BoZi pratelé, 183.
8 Sv. Josemaria, Cesta, 206.

9 Ve skutecnosti, z moralniho
hlediska, to, co délam, je praveé to, co
chci, kdyZ to délam. Pro naSe ucely
vSak neni treba, abychom se zde
pozastavovali a vysvétlovali, proc
tomu tak je.

10 Jit s Kristem, 17.

11 Jak plyne z toho, co bylo dosud
receno, neznamena to, Ze dobro
nestoji zadné usili nebo - cozZ je totéz
— Ze zlo by jiz nebylo nikterak
pritazlivé.



12 Srov. FrantiSek, apost. exhort.
Evangelii gaudium (24. 11. 2013),
222-225.

13 Tamtéz, 223. Kurziva jeiv
plvodnim textu.

14 Tamtéz.

15 Sv. Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor (6. 8. 1993), 64. Texto
odkazuje na sv. Tomase Akvinského,
Summa theologiae, 11-11, q. 45, a. 2.

16 Cesta, 184.

17 Joseph Ratzinger - Benedikt XVI.,
JeZis Nazaretsky, 2. dil, kap. 7, 3.

18 Jit s Kristem, 103.

pdf | dokument generovan automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/
dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/
(16.01.2026)


https://opusdei.org/cs-cz/article/dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dospet-k-osobe-v-jeji-celistvosti/

	Integrální formace a afektivita

