
opusdei.org

Dopis preláta (9.
ledna 2018)

„Z lidských vlastností,“ říká
nám svatý Josemaría, „vám chci
odkázat lásku ke svobodě a
dobrou náladu.“ Zároveň s tím
dopis preláta říká, abychom
byli za tento odkaz vděční a o
daru svobody rozjímali.

27.01.2018

PDF ► Dopis preláta (9. ledna 2018)

ePub ► Dopis preláta (9. ledna 2018)

* * *

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dopis%20Otce%20z%209.1.2018_v220181103-191545.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dopis%20Otce%20z%209.1.2018_v220181103-193204.epub


Milovaní, ať mi Ježíš opatruje mé
dcery a syny!

1. V uplynulých měsících jsem se v
souladu s jedním z doporučení
Generálního kongresu zmiňoval
často o svobodě. Rád bych, abychom
si nyní podle učení svatého
Josemaríi, který byl po celý život
velkým milovníkem svobody,
připomněli některé aspekty tohoto
velikého Božího daru. „Nikdy
nepřestanu opakovat, děti moje,“
napsal jednou, „že jedním z
nejcharakterističtějších rysů Opus
Dei je láska ke svobodě a
vzájemnému pochopení.“1 Až si jeho
slova budeme znovu číst a uvažovat
o nich v modlitbě, upřímně za ně
Bohu poděkujme a zkusme se
zamyslet nad tím, jak je s Boží
pomocí promítnout do svého
osobního života. Budeme tak lépe
připraveni pomáhat duším
dosáhnout „svobody ve slávě Božích
dětí“ (Řím 8, 21).



Horování pro svobodu a její
dožadování se ze strany jednotlivců i
národů je pozitivním znamením naší
doby. Akceptovat svobodu každé
ženy a každého muže znamená
uznat, že jsou lidmi, že jsou
zodpovědnými pány svých vlastních
činů, schopnými řídit svůj vlastní
život. I když svoboda člověku ne
vždy umožňuje, aby rozvinul a
uplatnil to nejlepší, co v něm je, její
důležitost snad ani nemůže být větší:
kdybychom nebyli svobodní, nemohli
bychom milovat.

Je však škoda, že mnohde panuje
veliká neznalost ohledně toho, co to
ve skutečnosti svoboda je. Zatímco
lidé často usilují o klamnou svobodu
bez hranic jako o cíl pokroku,
setkáváme se nezřídka s mnoha
podobami útisku a zdánlivých
svobod, které jsou ve skutečnosti
řetězy, jež zotročují. Taková svoboda
se dříve či později ukáže jako
prázdná. „Někteří se považují již za



svobodné,“ píše papež, „byť jsou
odloučeni od Pána, a nevidí, že jsou
bytostně sirotky, bez útulku, bez
domova, kam by se mohli navracet.
Přestávají být poutníky a stávají se
tuláky.“2

Povoláni ke svobodě

2. Byli jsme „povoláni ke
svobodě“ (Gal 5, 13). Samo stvoření je
projevem Boží svobody. Vyprávění
knihy Genesis dává vytušit
stvořitelskou lásku Boha, který má
radost z toho, že může světu předat
svou dobrotu a krásu (srov. Gen 1,
31), a člověku svobodu (srov. Gen 1,
26–29). Když nás Bůh povolal k
životu, dal nám schopnost volit a
chtít dobro a odpovídat láskou na
jeho Lásku. Jako tvorové jsme však
omezení, a proto se můžeme od Boha
také odvrátit. „Proč se Boží
moudrost, která stvořila člověka ke
svému obrazu a podobě (srov. Gen 1,



26), chtěla vystavit úžasnému riziku
lidské svobody, zůstává tajemstvím.“3

A skutečně, vlivem prvotního hříchu
vedlo toto riziko již na úsvitu dějin k
odmítnutí Boží Lásky. Síla lidské
svobody tíhnoucí k dobru se oslabila
a vůle začala poněkud inklinovat k
hříchu. Osobní hříchy pak svobodu
ještě více oslabují, takže hřích je vždy
ve větší či menší míře otroctvím
(srov. Řím 6, 17.20). Přesto však
„člověk zůstává stále svobodný“.4 I
když „jeho svoboda je také stále
křehká“,5 uchovává se v každém
člověku jako podstatné dobro, které
je třeba chránit. Bůh je tím prvním,
kdo ji respektuje a miluje, protože
„nechce otroky, ale děti“.6

3. „Kde se však rozmnožil hřích,
(tam) se v míře ještě daleko štědřejší
ukázala milost“ (Řím 5, 20). S milostí
přichází nová a vznešenější svoboda,
ke které nás „Kristus osvobodil“ (Gal
5, 1). Pán nás vysvobozuje z hříchu



prostřednictvím svých slov a skutků:
všechny působí vykupitelsky. Proto je
„ve všech tajemstvích naší katolické
víry patrná tato chvála svobody“.7

Často vám připomínám, že je třeba,
aby středobodem našeho života byl
Ježíš Kristus. Chceme-li odhalit
nejhlubší smysl svobody, musíme se
dívat na Něj. Žasneme nad svobodou
Boha, který se z čisté lásky sám sebe
zříká a bere na sebe naše tělo;
žasneme nad svobodou, jež se nám
odhaluje v jeho pozemském putování
k oběti na kříži. „Dávám svůj život, a
zase ho přijmu nazpátek. Nikdo mi
ho nemůže vzít, ale já ho dávám sám
od sebe“ (Jan 10, 17–18). V historii
lidstva nikdy nedošlo k
svobodnějšímu činu, než je Pánova
oběť na kříži: On „se odevzdává smrti
v plné svobodě lásky“.8

Evangelium svatého Jana vypráví o
Pánově rozhovoru s některými z
těch, kteří v něj uvěřili. Mezi
Ježíšovými slovy zaznívá s velkým



důrazem příslib: „Veritatis liberavit
vos, pravda vás osvobodí“ (Jan 8, 32).
„Co je to však za pravdu,“ ptá se
svatý Josemaría, „která v celém
našem životě počíná a dovršuje cestu
svobody? Je to radost a jistota, která
vychází ze vztahu Boha a jeho tvorů,
z poznání, že jsme vyšli z Božích
rukou, že v nás našla zalíbení
Nejsvětější Trojice, že jsme děti tak
báječného Otce. A já prosím svého
Pána, abychom si to konečně
uvědomili, abychom se z toho stále
více těšili, protože pak budeme
jednat jako svobodní lidé.“9

4. Boží synovství umožňuje naší
svobodě plně se rozrůstat v síle,
kterou jí Bůh udělil. Neznamená to
vyprostit se ze závislosti na
otcovském domě proto, že jsme
svobodní, ale naopak své synovství
přijmout. „Kdo si není vědom toho,
že je Boží syn, nezná pravdu“10: je od
sebe odvrácen, žije v konfliktu se
sebou samým. Jakým osvobozením



proto pro nás je vědomí, že nás Bůh
miluje; jakým osvobozením je Boží
odpuštění, které nám dovoluje vrátit
se k sobě samým, navrátit se do
našeho pravého domova (srov. Lk 15,
17–24). Podobné osvobození ostatně
zakoušíme i tehdy, když odpouštíme
ostatním.

Víra v Boží lásku ke každému
člověku (srov. Jan 4,16) nás vede k
tomu, abychom jednali z lásky.
Můžeme milovat, protože On nás
miloval jako první (srov. 1 Jan 4, 10).
Vědomí, že nekonečná Boží Láska je
přítomná nejen u zrodu naší
existence, ale i v každém jejím
okamžiku, protože On je nám
vnitřnější než naše vlastní nitro, 11

nám dává pocit bezpečí. Vědomí, že
Bůh nás očekává ve všech lidech
(srov. Mt 25, 40), že chce být v jejich
životě přítomný také skrze nás, je pro
nás pohnutkou k tomu, abychom se
snažili plnýma rukama rozdávat, co
jsme dostali. A v našem životě jsme,



dcery a synové moji, dostali a
dostáváme hodně lásky. Věnovat ji
Bohu a ostatním je tím
nejpříznačnějším úkonem svobody.
Láska naplňuje svobodu, osvobozuje
ji: dává jí nalézt její počátek a cíl, tj.
Lásku Boží. „Svoboda dostává svůj
pravý smysl jen, když slouží pravdě,
která osvobozuje, když hledá
nekonečnou Boží lásku, která nás
zbavuje našich závislostí.“12

Vědomí Božího synovství proto vede
k velké vnitřní svobodě, k hluboké
radosti a k poklidnému optimismu
plynoucímu z naděje: spe gaudentes
(Řím 12, 12). Vědomí Božího
synovství nás také podněcuje k lásce
ke světu, který vyšel z rukou Boha
Otce jako dobrý, k tomu, abychom
přistupovali k životu s jistotou, že je
možné konat dobro, přemáhat hřích
a dovést svět k Bohu. Papež František
to ve svém rozjímání o naší Matce
vyjádřil následovně: „Od Marie, plné
milosti, se učíme, že křesťanská



svoboda je něčím víc než pouhé
osvobození od hříchu. Je to svoboda,
která nám umožňuje vidět pozemské
skutečnosti v novém duchovním
světle, svoboda milovat Boha a
bratry čistým srdcem a žít v
radostném očekávání Kristova
království.“13

Svoboda ducha

5. Jednat svobodně a bez jakéhokoli
nátlaku patří k důstojnosti člověka a
zvláště pak k důstojnosti dcer a synů
Božích. Je však třeba „posílit lásku ke
svobodě nikoli svévolné, ale zlidštěné
uznáním dobra, které ji předchází,“14

ke svobodě smířené s Bohem.

Rád bych se proto zamyslel nad
významem svobody ducha. Nemám
na mysli dvojznačný význam, který
se tomuto výrazu také občas
připisuje, tedy jednat podle vlastní
libovůle a proti jakýmkoliv
pravidlům. Svoboda každé lidské
bytosti je ve skutečnosti omezená



přirozenými povinnostmi a přijatými
závazky (rodinnými, pracovními,
občanskými atd.). Nicméně i tak
můžeme jednat svobodně, jednáme-li
z lásky: „Dilige et quod vis fac: Miluj,
a dělej, co chceš“.15 Schopnost a
návyk jednat z lásky, snaha dělat to,
oč nás Bůh v každé situaci žádá, je
pravou svobodou ducha.

„Miluješ mne?“ (Jan 21, 17):
křesťanský život je svobodnou,
iniciativní a ochotnou odpovědí na
tuto Pánovu otázku. „Není proto nic
klamnějšího než dávat svobodu do
protikladu k odevzdanosti, protože
odevzdanost přichází jako důsledek
svobody. Když se matka obětuje z
lásky k dětem, zvolila, a podle
velikosti této lásky se projeví i její
svoboda. Když je tato láska veliká,
svoboda je plodná a povede k dobru
dětí. Tato požehnaná svoboda, která
předpokládá odevzdanost, pochází z
této požehnané odevzdanosti. A to je
právě svoboda“.16



Z tohoto pohledu je zřejmé, že
podporovat svobodu člověka
neznamená slevovat v nárocích. Čím
svobodnější jsme, tím více můžeme
milovat. Láska je velmi náročná:
„Všechno omlouvá, všemu věří,
nikdy nad ničím nezoufá, všecko
vydrží“ (1 Kor 13,7). Růst v lásce
znamená růst ve svobodě, být
svobodnější. Řečeno slovy svatého
Tomáše Akvinského: „Quanto aliquis
plus habet de caritate, plus habet de
libertate.”17 Čím větší je naše láska,
tím jsme svobodnější. Vnitřně
svobodní jsme i tehdy, když něco, do
čeho se nám nechce, nebo co je nám
obzvlášť zatěžko, uděláme z lásky,
tedy ne proto, že se nám to líbí, ale
proto, že chceme. „Musíme se cítit
Božími dětmi, které s radostí plní vůli
svého Otce. Dělat všechno podle Boží
vůle, a to proto, že chceme:
nadpřirozenější důvod nenajdeme.“18

6. Dalším projevem svobody ducha je
radost. „Z lidských vlastností,“ říká



nám svatý Josemaría, „bych vám
chtěl odkázat lásku ke svobodě a
dobrou náladu.“19 Ač se to zdají být
dvě odlišné věci, je mezi nimi
spojitost. Víme-li totiž, že můžeme
svobodně milovat, zakoušíme v duši
radost a jsme spokojení. Díváme se
na svět pohledem, který nám bez
ohledu na naši vrozenou povahu
umožňuje vidět pozitivní – popř.
veselou – stránku věcí a situací. Jak
říká papež František, On „je
původcem této radosti, jejím
Stvořitelem. Tato radost v Duchu
nám dodává skutečnou křesťanskou
svobodu. Bez radosti by křesťané
nemohli být svobodní, stávali by se
otroky svého zármutku“.20

Tato radost by měla prostoupit celý
náš život. Bůh chce, abychom byli
šťastní. To, co Ježíš říká apoštolům,
říká i nám: „Aby moje radost byla ve
vás a aby se vaše radost
naplnila“ (Jan 15, 11). Proto tedy
můžeme plnit s radostí i ty



povinnosti, které jsou nám
nepříjemné. Svatý Josemaría nás
upozorňuje, že „není správné myslet
si, že s radostí lze dělat jen tu práci,
která se nám líbí“.21 S radostí – a ne s
nechutí – lze dělat i to, co je náročné,
co se nám nelíbí, pokud je to děláno z
lásky a s láskou, a tudíž svobodně.
28. dubna 1963 svatý Josemaría při
jednom rozjímání vysvětloval, jakého
světla se mu dostalo ještě kdysi v
roce 1931: „Dal jsi mi, Pane, pochopit,
že mít kříž znamená najít štěstí a
radost. A důvod – vidím to jasněji než
kdy jindy – je tento: mít kříž
znamená sjednotit se s Kristem, být
Kristem, a proto dítětem Božím.“22

7. Celý Boží zákon a vše, co
představuje Boží záměry s člověkem,
není něčím, co by omezovalo
svobodu, je to lex perfecta libertatis
(srov. St 1,25): dokonalý zákon
svobody, který je, stejně jako
evangelium, cele shrnut v zákoně
lásky, a to nejen jako vnější pravidlo



přikazující milovat, ale jako vnitřní
milost, která dává sílu milovat.
„Pondus meum amor meus”: má láska
je mou tíhou, říkal svatý Augustin.23

Neměl tím na mysli zjevnou
skutečnost, že milovat nebývá vždy
snadné, ale to, že láska, kterou máme
v srdci, je naší pohnutkou, tím, co nás
vede. „Eo feror, quocumque feror,“
kamkoli jsem veden, jsem veden
láskou.24 Zamysleme se nad tím, jaká
láska vede nás.

Kdo dovolí, aby se Boží láska
zmocnila jeho srdce, sám zakusí, že
„svoboda a odevzdanost nejsou v
žádném rozporu, ale naopak se
vzájemně doplňují. Svoboda se může
odevzdat pouze z lásky, jiný způsob
odevzdání prostě nechápu. Není to
jen nějaká více či méně výstižná
slovní hříčka. Při dobrovolném
odevzdání, v každém okamžiku této
oddanosti, svoboda obnovuje lásku, a
obnovovat se znamená být stále
mladý, ušlechtilý, schopný ideálů a



velkých obětí“.25 Poslušnost Bohu se
tak stává úkonem, který je nejen
svobodný, ale i osvobozující.

„Já mám k jídlu pokrm, který vy
neznáte,“ říká Ježíš svým učedníkům:
„Mým pokrmem je plnit vůli toho,
který mě poslal, a dokonat jeho
dílo“ (Jan 4, 32–34). Ježíšovým
pokrmem je poslouchat Otce: to je to,
co mu dodává sílu. A to platí i pro
nás: být Ježíšovým učedníkem, jak
vysvětloval Jan Pavel II., znamená
„přilnout přímo k samotné Ježíšově
osobě, sdílet s ním jeho život a úděl,
mít účast na jeho dobrovolné a
láskyplné poslušnosti“.26

Benedikt XVI. jde ve své úvaze o
tomto niterném vztahu mezi
svobodou a odevzdaností ještě dál:
„Právě touto svou poslušností Otci
Ježíš realizuje vlastní svobodu jako
vědomou volbu, jež je motivována
láskou. Kdo je svobodnější než On,
který je Všemohoucí? On totiž nežil



svou svobodu jako svévoli či
převahu. Žil ji jako službu. A dal tak
obsah svobodě, která by jinak zůstala
„prázdnou“ možností něco dělat či
nedělat. Stejně jako samotný život
člověka i svoboda čerpá svůj smysl z
lásky. (…) Křesťanská svoboda je tedy
všechno jiné než svévole; je
následováním Krista v sebedarování
až k oběti Kříže. Může se to jevit jako
paradox, ale vrchol své svobody Pán
prožil na kříži, jako vrcholku lásky.
Když na něj na Kalvárii křičeli: ‚Jsi-li
Syn Boží sestup z kříže!‘, dokázal
svou svobodu Syna právě tím, že
zůstal na popravčím nástroji, aby
dovedl až do důsledků milosrdnou
vůli Otcovu.“27

„Svedl jsi mě, Pane, a nechal jsem se
svést. Zmocnil ses mě a zdolals
mě“ (Jer 20, 7). Modlitba proroka
Jeremiáše je citově nesmírně bohatá.
Chápat osobní povolání jako Boží dar
– ne jako pouhou spleť povinností –, a
to i tehdy, když trpíme, je rovněž



projevem svobody ducha. Je velmi
osvobozující vědět, že Bůh nás má
rád takové, jací jsme, a že nás volá
především k tomu, abychom se jím
nechali milovat.

8. Svoboda ducha také znamená
nebýt svázaný neexistujícími
povinnostmi, umět se vzdát věcí,
které odvisí od naší svobodné osobní
iniciativy, a dokázat je pružně měnit.
Don Javier nám před více než dvaceti
lety napsal, že „existují činnosti,
které jsou nezbytné, a činnosti, které
jimi ve své konkrétní materiálnosti
nejsou; v obou případech se však
musíme snažit svobodně a
odpovědně plnit nejvyšší přikázání
lásky k Bohu. Tak budeme vždy
svobodní a zároveň i poslušní“.28

Atmosféru důvěry a svobody, v níž je
snazší svěřit se pověřené osobě se
starostmi a promluvit si s ní o tom,
čemu nerozumíme nebo o čem si
myslíme, že by se mělo změnit, je



třeba si v Díle udržet. Atmosféra
důvěry pramení také ze snášenlivosti
a trpělivosti, díky níž dokážeme
klidným způsobem a vyrovnaně
snášet nedostatky druhých, obtížné
situace apod. To je postoj hodného
(Božího) dítěte: využívá svou
svobodu k tomu, aby podporoval
důležitější dobra, než je jeho vlastní
názor i přesto, že si jím je jist. Těmito
nedocenitelnými dobry jsou např.
svornost a pokojné vztahy v rodině.
„Když nás však naše názory dělí od
druhých lidí a přispívají k tomu, že
narušujeme jednotu a svornost se
svými bratry, pak je to zřetelné
znamení, že nejednáme podle
Pánova ducha“.29

9. I když nás některé situace mohou
někdy zraňovat, Bůh je často využívá
k tomu, aby nás připodobnil Ježíši.
Jak stojí v listě Židům, On „se naučil
svým utrpením poslušnosti,“ (Žid 5,8)
a tak „se stal příčinou věčné spásy
pro všechny, kteří ho



poslouchají“ (5,9): přinesl nám
svobodu Božích dětí. Přijmout svá
omezení, aniž bychom se přestali
snažit o jejich překonání, je také
projev a pramen vnitřní svobody
ducha. Vezměme si pro srovnání
smutný postoj staršího syna z
podobenství o marnotratném synovi
(Lk 15, 25–30): vyčítá svému otci vše,
co po celou dobu uchovával s
hořkostí v srdci, a není schopen
připojit se k rodinné oslavě. Jeho
svoboda se postupně zmenšovala,
stávala se sobeckou, neschopnou
milovat, chápat, že „všechno moje je
tvoje“ (Lk 15,31). Bydlel ve svém, ale
nebyl svobodný, protože jeho srdce
bylo jinde.

Jak krásný je naopak příběh Moabky
Rút, u níž svoboda a odevzdanost
pramení z hlubokého smyslu pro
rodinnou sounáležitost. Je dojemné
vidět, jak tato žena odpovídá na
tchýnino naléhání zařídit si život po
svém: „Nenuť mě, abych tě opustila a



odvrátila se od tebe. Kam půjdeš,
půjdu, kde zůstaneš, tam budu. Tvůj
lid bude mým lidem a tvůj Bůh mým
Bohem. Kde zemřeš, tam zemřu a
klesnu do hrobu“ (Rút 1, 16 – 17).

Při pohledu na Pannu Marii je ještě
patrnější přesah svobody do věrné
odevzdanosti. „A nyní se zamysleme
nad onou vznešenou chvílí, kdy
archanděl Gabriel zvěstuje Panně
Marii rozhodnutí Nejvyššího. Naše
Matka Panna Maria poslouchá a
vyptává se, aby lépe pochopila to, co
od ní Bůh žádá, potom následuje
odhodlaná odpověď: fiat – ať se mi
stane podle tvého slova – jako plod té
nejvyšší svobody: svobody
rozhodnout se pro Boha.“30

Formovat a vést svobodné lidi

10. Při formaci hraje důležitou roli
osobní duchovní vedení, které by
mělo probíhat vždy v atmosféře
svobody a mělo by směřovat k
formování lidí, kteří se budou cítit



„volní jako ptáci“.31 Svatý Josemaría o
tom lidem, kteří mají na starosti
rozmluvy svých bratří a sester, píše:
„Autorita duchovního vůdce
neznamená moc. Vždy duším
ponechávejte velkou svobodu ducha.
Pamatujte na to, co jsem vám vždy
říkal, že za nejnadpřirozenější důvod
ze všech považuji ono protože se mi
chce. Úkolem duchovního vůdce je
pomáhat duši, aby chtěla – aby se jí
chtělo – plnit Boží vůli. Nerozkazujte,
raďte“.32 Rady udělené v duchovním
vedení mají podporovat působení
Ducha svatého v duši, mají jí
pomáhat zaujmout vůči Bohu a
osobním povinnostem svobodný a
odpovědný postoj, protože „Bůh se
při tvoření duší neopakuje. Každý je
takový, jaký je, a ke každému je třeba
přistupovat podle toho, jak ho Bůh
učinil a jak ho vede“.33

K poskytnuté radě lze obvykle
připojit laskavé povzbuzení, které
usnadní přesvědčení, že vždy stojí za



to snažit se být věrný z lásky, ze
svobodného rozhodnutí. V
duchovním vedení lze také někdy dát
– jasně, vždy však s láskou a taktem –
„důraznější pokyn“, pro připomenutí
nějaké povinnosti. Pádnost této rady
však neplyne z ní samé, nýbrž z oné
povinnosti. Tam, kde je důvěra, se
může a má takto hovořit, a
napomínaná osoba za to bude určitě
vděčná, protože v takovém gestu
pocítí mravní sílu a laskavost
staršího sourozence.

11. Celoživotní formace má vést
především k rozšiřování obzorů, aniž
by slevovala ze své náročnosti.
Kdybychom od sebe a od druhých
vyžadovali pouze výkon, mohlo by se
nám stát, že budeme nakonec vidět
jen to, na co nestačíme, své
nedostatky a omezení, a
zapomeneme na to nejdůležitější,
totiž na Boží lásku k nám.



V tomto kontextu si připomeňme,
čemu nás učil svatý Josemaría: „Lidé
z Díla jsou velcí přátelé svobody, a to
i ve vnitřním životě: nejsou
svazováni schématy a technikami
(…). I v duchovním životě existuje –
musí existovat – velká míra
sebeurčení“.34 Proto nás upřímnost v
duchovním vedení, která nám
pomáhá svobodně otevřít duši
radám, podněcuje také k osobní
iniciativě, k svobodnému navrhování
věcí, o nichž si myslíme, že by mohli
být užitečné pro naši duchovní
snahu o ztotožnění se s Ježíšem
Kristem.

I když je formací předáván všem
stejný duch, nevzniká uniformita, ale
jednota. Svatý Josemaría obrazně
říká, že „cestou povolání se dá v Díle
kráčet mnoha způsoby. Dá se chodit
po pravé straně nebo po levé straně,
cikcak, pěšky nebo na koni. Existuje
na statisíce způsobů, jak kráčet po
Božích cestách: pro každého bude v



závislosti na různých okolností
povinné něco jiného, protože mu to
tak bude diktovat svědomí. To hlavní
je však nesejít z cesty“.35 Podobně
jako evangelium duch Díla naši
osobnost nepřekrývá, ale oživuje: je
zárodkem, který v nás má růst.

12. Ve formaci je rovněž důležité
dávat pozor na to, aby duši
neochromila a nezastrašila přílišná
touha po bezpečí a ochraně. „Ti, kdo
nalezli Krista, se nemohou uzavřít
mezi sebou: byla by to smutná věc,
takhle se omezit! Musejí se rozvinout
jako vějíř, aby se dostali ke všem
duším.“36 Je proto třeba naučit se, že
v životě nesmíme mít strach z omylů,
z protivenství nebo z toho, že
nesplníme do nás vkládaná
očekávání, a že se máme s
nadpřirozeným pohledem, rozvahou
a odhodláním zapojit do svého
společenského a pracovního
prostředí.



Láska ke svobodě se proto také
projevuje ve spontánnosti a
iniciativě v apoštolátu, jež jde ruku v
ruce s konkrétními apoštolskými
úkoly. Je důležité mít stále na zřeteli,
že „náš apoštolát je především osobní
apoštolát“.37 Platí to i na úrovni
podněcování apoštolských činností
ze strany ředitelů. „Nikdy jsem vás
nechtěl svazovat, vždy jsem se
naopak snažil o to, abyste jednali s
velkou svobodou. Ve své apoštolské
činnosti máte mít v rámci velmi
širokého pole možností, které nabízí
náš duch, vlastní iniciativu ve
vymýšlení takových činností, které
budou co nejlépe odpovídat
požadavkům místa, prostředí a
doby.“38

13. Další důležitý projev lásky ke
svobodě nacházíme v pastoračním
vedení, které přísluší prelátovi a jeho
vikářům za pomoci příslušných rad.
Zamysleme se ještě jednou s
vděčností nad následujícími slovy



svatého Josemaríi: „V důsledku
tohoto ducha svobody se v Díle
formace – a vedení – zakládá na
důvěře (…). Vedením založeným na
nedůvěře se ničeho nedosáhne. Když
se k duším přistupuje při vedení a
formaci s úctou, rozvíjí se v nich
pravá a nadpřirozená svoboda dětí
Božích; duše se naučí se svou
svobodou správně zacházet a přinese
plody. Formovat a vést znamená
milovat.“39

Přistupovat k duším s úctou v prvé
řadě znamená respektovat vnitřní
povahu jejich svědomí a
nezaměňovat řízení s duchovním
vedením. Za druhé to znamená
rozlišovat mezi příkazy a obyčejnými
výzvami, radami a návrhy. A v
neposlední řadě to znamená natolik
důvěřovat v ostatní, že bude vždy v
rámci možností brán v potaz jejich
názor. Mají-li ti, kdo řídí, takovýto
postoj a ochotu naslouchat, pak



krásným způsobem dokládají, že Dílo
je rodina.

Rovněž máme cennou zkušenost s
tím, že v Opus Dei vládne v
ekonomických, politických,
teologických a jiných otázkách, které
jsou věcí osobního názoru, naprostá
svoboda. „O tom, co není dáno vírou,
si každý myslí, co chce, a také tak
jedná, s naprostou osobní svobodou
a odpovědností. A pluralismus, který
se logicky a sociologicky od tohoto
faktu odvíjí, nepředstavuje pro Dílo
žádný problém: je projevem dobrého
ducha.“40 Tento pluralismus je třeba
pěstovat a usilovat o něj i přesto, že
rozmanitost může být pro někoho
občas těžko přijatelná. Kdo miluje
svobodu, dokáže vidět to pozitivní a
dobré na tom, co si o těchto věcech
myslí a co dělají ostatní.

Ohledně způsobu řízení svatý
Josemaría zavedl a vždy důrazně
připomínal kolegialitu, neboť ta je



dalším projevem ducha svobody,
jímž je proniknut život v Opus Dei:
„Nesčetněkrát jsem vám opakoval, a
budu to opakovat i nadále po celý
svůj život, že v Díle vyžaduji na všech
úrovních kolegiální řízení, abychom
nesklouzli do tyranie. Je to známka
rozvážnosti, protože při kolegiálním
řízení lze věci snáze prostudovat,
dají se lépe napravit chyby a vylepšit
zaběhnuté apoštolské činnosti.“41

Kolegialita není pouze a jedině
způsob nebo systém fungování při
rozhodování; je to především určitý
přístup k věcem vycházející z
přesvědčení, že všichni můžeme a
potřebujeme od ostatních radu,
informace atd., abychom mohli
poopravit popř. zcela změnit svůj
názor. Tím je také dáno respektování
– a podpora – svobody druhých, aby
mohli bez obav vyjadřovat své
názory.



Respektování a obrana svobody v
apoštolátu

14. Apoštolát vychází z upřímné
touhy umožnit druhým setkání či
ještě vroucnější sblížení s Ježíšem
Kristem. „Náš přístup k duším lze
shrnout slovy, nebo spíše zvoláním
apoštola Pavla: caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu! (1 Kor
16,24): moje láska je se všemi vámi v
Kristu Ježíši. Prostřednictvím lásky
se stanete rozsévači pokoje a radosti
ve světě, budete milovat a bránit
osobní svobodu duší, svobodu,
kterou Kristus respektuje a kterou
pro nás vydobyl (srov. Gal 4, 31).“42

U lidí, které se snažíme přivést k
Pánu prostřednictvím apoštolátu
přátelství a důvěry, si ze všeho
nejvíce vážíme svobody. Svatý
Josemaría nás vybízí uskutečňovat
tento apoštolát prostřednictvím
osobního svědectví a pomocí slova.
„Ani v apoštolské činnosti – lépe



řečeno: především v apoštolské
činnosti – si nepřejeme ani
sebemenší náznak nátlaku. Bůh chce,
aby mu lidé sloužili svobodně, nebyl
by tudíž správný ten apoštolát, který
by nerespektoval svobodu svědomí.“43

Pravé přátelství obsahuje upřímnou
vzájemnou náklonnost, která je tou
pravou ochranou svobody a
důvěrného vztahu. Jak jsem již psal,
k apoštolátu nelze přistupovat jako k
doplňku přátelství, protože
„neděláme apoštolát, jsme
apoštolové!“44: samo přátelství je
apoštolát; samo přátelství je dialog, v
němž předáváme a dostáváme světlo;
v němž se ve vzájemně otevřených
obzorech rodí plány; v němž máme
radost z toho, co je dobré, a jsme si
oporou v tom, co je obtížné; v němž
je nám spolu dobře, protože Bůh
chce, abychom byli šťastní.

15. Jak víte, prozelytizmus, chápaný
ve svém původním významu, je



něčím pozitivním, přirovnatelným k
misionářské činnosti při hlásání
evangelia.45 Svatý Josemaría to tak
také vždy chápal. V poslední době
však tento výraz nabyl negativní
smysl. I když bychom byli rádi, aby
tomu bylo jinak, musíme brát v
potaz, že slova někdy dostávají jiný
význam, než jaký měly při svém
vzniku. Zvažte tedy, zda je s ohledem
na kontext vhodné tento výraz
používat, protože vaši posluchači
mohou někdy pochopit něco jiného,
než chcete říct.

 Respekt a obrana svobody druhých
se projevuje také – a to především –
tehdy, když někomu navrhujeme, aby
zvážil, zda ho Bůh volá do Díla.
Dotyčná osoba má mít svobodu
poradit se s kým chce, a především
má mít naprostou svobodu v
rozlišování možného povolání a
následném rozhodování. Svatý
Josemaría v souvislosti s tím
komentuje silná slova evangelia: 



compelle intrare – přinuť lidi, ať
přijdou (Lk 14,23): „Protože
zásadním rysem našeho ducha je
respekt k osobní svobodě všech lidí,
není ono compelle intrare, jímž se
máte při přivádění lidí k víře řídit,
násilným dotlačováním, ale hojností
světla a nauky; je to duchovní podnět
vycházející z vaší modlitby a práce –
autentického svědectví nauky; je to
množství přinesených obětí; úsměv
na vaší tváři, protože jste Boží děti;
synovství, které vás naplňuje
poklidným štěstím – i když nemáte v
životě nouzi o protivenství. Lidé toto
vše uvidí a také po tom zatouží. Když
k tomu ještě přidáte šarm a
přátelskost, dostanete se k onomu 
compelle intrare.“46 Je tedy zjevné, že
Dílo roste a má růst v ovzduší
svobody, a že má bez obav a
přirozeně podávat svědectví o tom,
jak krásné je žít s Bohem.

***



16. Veritas liberabit vos (Jan 8,32).
Všechny přísliby osvobození, které se
po staletí objevují, jsou natolik
pravdivé, nakolik čerpají z Pravdy o
Bohu a člověku; z Pravdy, která je
Osobou: Ježíšem, cestou, pravdou a
životem (srov. Jan 14,6). „I dnes, po
dvou tisících letech se nám Kristus
jeví jako ten, kdo přináší člověku
svobodu založenou na pravdě, kdo
osvobozuje člověka od toho, co ho
omezuje, co ho pokřivuje, co tuto
svobodu láme u samých kořenů, v
jeho duši, srdci a vědomí.“47

Bůh nám provždy daroval svobodu:
jeho dar není něčím pomíjivým,
určeným jen pro tento pozemský
život. Svoboda, podobně jako láska,
„nikdy nepřestává“ (1 Kor 13,8):
přetrvává i v nebi. Naše cesta do
nebe je vlastně cestou ke svobodě ve
slávě Božích dětí: in libertatem
gloriae filiorum Dei (Řím 8,21). V nebi
svoboda nejenže nezanikne, ale
dosáhne své plnosti: přijetí Boží



Lásky. „V nebi tě na rozdíl od toho
očekává velká Láska — prostá zrady i
klamu, plná krásy, velikosti,
moudrosti. Nikdy jí nebudeš
přesycen. Nasytí tě, ale nepřesytí.“48

Zůstaneme-li s pomocí Boží věrní,
budeme v nebi plně svobodní,
protože budeme plně milovat.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

Fernando

Řím, 9. ledna 2018, výročí narození
svatého Josemaríi.

1 Svatý Josemaría, Dopis 31-V-1954, č.
22.

2 František, ap. exh. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, č. 170.

3 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1965, č.
3.



4 Benedikt XVI., enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, č. 24.

5 Tamtéž.

6 Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č. 25.

7 Svatý Josemaría, Boží přátelé, č. 25.

8 Svatý Josemaría, Křížová cesta, X.
zastavení.

9 Boží přátelé, č 26.

10 Tamtéž.

11 Srov. Svatý Augustin, Vyznání, III,
6, 11.

12 Boží přátelé, č. 27.

13 František, Homilie, 15-VIII-20114.

14 Benedikt XVI., enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, č. 68.

15  Svatý Augustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.



16 Boží přátelé, č. 30.

17 Svatý Tomáš, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s. c. 1.

18 Jít s Kristem, č. 17.

19 Svatý Josemaría, Dopis 31-V-1954,
č. 22.

20 František, Homilie, 31-V-2013.

21 Svatý Josemaría, Dopis 29-
XII-1947, č. 106.

22 Svatý Josemaría, poznámka z
rozjímání, 28-IV-1963.

23 Svatý Augustin, Vyznání, XIII, 9,
10.

24 Tamtéž.

25 Boží přátelé, č. 31.

26 Svatý Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, č. 19.



27 Benedikt XVI., Promluva při Anděl
Páně, 14-II-1997, č. 15.

28 Javier Echevarría, Pastýřský list,
14-II-1997, č. 15.

29 Jít s Kristem, č. 17.

30 Boží přátelé, č. 25.

31 Svatý Josemaría, Dopis 14-IX-1951,
č. 38.

32 Svatý Josemaría, Dopis 8-
VIII-1956, č. 38.

33 Tamtéž.

34 Svatý Josemaría, Dopis 29-IX-1957,
č. 70.

35 Svatý Josemaría, Dopis 2-II-1945, č.
19.

36 Svatý Josemaría, Brázda, č. 193.

37 Svatý Josemaría, Dopis 2-X-1939, č.
10.



38 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1942,
č. 46.

39 Svatý Josemaría, Dopis 6-V-1945, č.
39.

40 Svatý Josemaría, Rozhovory, č. 98.

41 Svatý Josemaría, Dopis 24-
XII-1951, č. 5.

42 Svatý Josemaría, Dopis 16-
VII-1933, č. 3.

43 Svatý Josemaría, Dopis 9-I-1932, č.
66.

44 Pastýřský list, 14-II-2017, č. 9.

45 Srov. Kongregace pro nauku víry, 
Doktrinální poznámka k některým
aspektům evangelizace, 3-XII-2007, č.
12 a pozn. 49.

46 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1942,
č. 9.



47 Svatý Jan Pavel II., enc. Redemptor
hominis, 4-III-1979, č. 12.

48 Svatý Josemaría, Výheň, č. 995.
1 Svatý Josemaría, Dopis 31-V-1954, č.
22.

2 František, Ap. exh. Evangelii
gaudium , 24-XI-2013, č. 170.

3 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1965, č.
3.

4 Benedikt XVI., Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, č. 24.

5 Tamtéž.

6 Svatý Josemaría, Jít s Kristem , č.
25.

7 Svatý Josemaría, Boží přátelé , č. 25.

8 Svatý Josemaría, Křížová cesta , X.
zastavení.

9 Boží přátelé , č 26.



10 Tamtéž.

11 Srov. Svatý Augustin, Vyznání, III,
6, 11.

12 Boží přátelé , č. 27.

13 František, Homilie, 15-VIII-20114.

14 Benedikt XVI., enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, č. 68.

15  Svatý Augustin, In Epist . Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

16 Boží přátelé , č. 30.

17 Svatý Tomáš, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s. c. 1.

18 Jít s Kristem , č. 17.

19 Svatý Josemaría, Dopis 31-V-1954,
č. 22.

20 František, Homilie, 31-V-2013.

21 Svatý Josemaría, Dopis 29-
XII-1947, č. 106.



22 Svatý Josemaría, poznámka z
rozjímání, 28-IV-1963.

23 Svatý Augustin, Vyznání, XIII, 9,
10.

24 Tamtéž.

25 Boží přátelé , č. 31.

26 Svatý Jan Pavel II., enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, č. 19.

27 Benedikt XVI., Promluva při Anděl
Páně , 14-II-1997, č. 15.

28 Javier Echevarría, Pastýřský list ,
14-II-1997, č. 15.

29 Jít s Kristem , č. 17.

30 Boží přátelé , č. 25.

31 Svatý Josemaría, Dopis 14-IX-1951,
č. 38.

32 Svatý Josemaría, Dopis 8-
VIII-1956, č. 38.



33 Tamtéž.

34 Svatý Josemaría, Dopis 29-IX-1957,
č. 70.

35 Svatý Josemaría, Dopis 2-II-1945, č.
19.

36 Svatý Josemaría, Brázda, č. 193.

37 Svatý Josemaría, Dopis 2-X-1939, č.
10.

38 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1942,
č. 46.

39 Svatý Josemaría, Dopis 6-V-1945, č.
39.

40 Svatý Josemaría, Rozhovory, č. 98.

41 Svatý Josemaría, Dopis 24-
XII-1951, č. 5.

42 Svatý Josemaría, Dopis 16-
VII-1933, č. 3.



43 Svatý Josemaría, Dopis 9-I-1932, č.
66.

44 Pastýřský list , 14-II-2017, č. 9.

45 Srov. Kongregace pro nauku víry, 
Doktrinální poznámka k některým
aspektům evangelizace , 3-XII-2007, č.
12 a pozn. 49.

46 Svatý Josemaría, Dopis 24-X-1942,
č. 9.

47 Svatý Jan Pavel II., enc. Redemptor
hominis , 4-III-1979, č. 12.

48 Svatý Josemaría, Výheň, č. 995.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Jakékoliv veřejné šíření, celku nebo
části, je bez výslovné autorizace
vlastníka copyrightu zakázané)

(Pro manuscript)



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

prelata-opus-dei-leden-2018/
(11.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-opus-dei-leden-2018/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-opus-dei-leden-2018/

	Dopis preláta (9. ledna 2018)

