
opusdei.org

Dopis preláta k Roku
víry

Prelát Opus Dei napsal u
příležitosti Roku víry delší
dopis. Mluví o nutnosti nové
evangelizace a o požadavku
znát a vyznávat víru a v
modlitbě se sjednocovat s
Kristem.

07.03.2013

PASTÝŘSKÝ LIST VYDANÝ U
PŘÍLEŽITOSTI ROKU VÍRY

Mons. Javier Echevarría, prelát Opus
Dei



Řím, 29. září 2012

OBSAH POTŘEBA NOVÉ
EVANGELIZACE. 5 NÁVRAT KE
KOŘENŮM EVANGELIA.. 8 Příklad
prvních křesťanů. 9 Je to otázka víry.
9 Pevný záchytný bod. 11 NĚKTERÉ
PRIORITNÍ OBLASTI12 Výzkum a
vzdělávání13 Soulad víry a rozumu.
15 Veřejná morálka. 16 Instituce
rodiny. 19 CHÁPAT A HLÁSAT OBSAH
VÍRY. 21 Příklad víry. 22 Příklad
svatého Josemaríi23 Prosit o víru a
růst v ní24 DOKTRINÁLNÍ FORMACE.
27 Formace podle učení Církve. 27
Prohlubovat vědomosti o učení
Církve. 28 SPOJENÍ S KRISTEM
PROSTŘEDNICTVÍM MODLITBY A
OBĚTI30 Spojení s Kristem na kříži30
Vnořit se do Kristových ran. 31
Obracet se k Duchu svatému. 32
Modlitba jako zbraň. 33 Sůl
umrtvování34 APOŠTOLSKÁ
ČINNOST. 35 Každý na svém místě.
36 Jako kvas v těstě. 37 Na hlubinu!
37 Nasadit veškeré prostředky. 39



ZÁVĚREM... 40 Eucharistická
zbožnost. 41 Přijď, Duchu svatý!42
Mariánská zbožnost. 43

Moje milované děti, kéž vás Ježíš
chrání!

1. Zakusili jsme velikou radost při
obdržení Apoštolského listu Porta
fidei, v němž nám Svatý otec oznámil
úmysl vyhlásit Rok víry. Benedikt
XVI. nešetří silami, aby prezentoval
hlavní význam Evangelia jazykem
srozumitelným mužům i ženám 21.
století. Proto také 11. října 2011 u
příležitosti padesátého výročí
zahájení Druhého vatikánského
koncilu ohlásil Rok víry, který začne
následujícího 11. října a skončí o
slavnosti Ježíše Krista Krále, 24.
listopadu 2013. Začátek tohoto Roku
se navíc shoduje s dvacátým výročím
apoštolské konstituce Fidei
depositum, v níž blahoslavený Jan
Pavel II. dal pokyn k vydání 
Katechismu katolické církve, díla



mimořádné hodnoty pro osobní
formaci a katechezi, již je třeba
neúnavně rozvíjet v celé společnosti.

Rok víry je tedy novou výzvou všem
dětem Církve, aby si živě uvědomily
svou víru a snažily se ji lépe
poznávat a věrohodně žít. Zároveň
nás pobízí k tomu, abychom se
snažili svým příkladem a slovem šířit
a předávat víru všem, kdo Krista
ještě neznají anebo se pomýlili na
cestě k němu.

Svatý otec se s lítostí zmiňuje o tom,
že mnoho křesťanů – a to i ti, kteří se
pokládají za katolíky – má často
větší starost o sociální, kulturní a
politické důsledky své činnosti a o
víře uvažují jako o samozřejmém
předpokladu života společnosti. Ve
skutečnosti však už tento
předpoklad nejen že není
samozřejmý, ale často je i veřejně
popírán. Zatímco v minulosti bylo
patrné jednotné tkanivo kultury,



obecně přijímané jako odkaz víry a
jejích hodnot, dnes se zdá, že ve
značné části společnosti již tomu
tak není. Důvodem je hluboká
krize víry, která postihla velké
množství lidí. [1]

2. Tyto úvahy nejsou ničím novým.
Ačkoliv se to může zdát jako paradox,
již po skončení Druhého
vatikánského koncilu lidé tušili
nebezpečí, že nadšení vyvolané
koncilem zůstane jen u pouhých slov
a nepronikne do hloubky života
věřících nebo že se dokonce z
důvodu chybného výkladu a
nesprávného uplatňování koncilního
učení původní křesťanský duch
mylně přizpůsobí duchu světa
namísto toho, aby ho pozvedal na
nadpřirozenou úroveň.

My, kdo jsme prožili toto období, si
pamatujeme na bolest, s níž Pavel VI.
po skončení koncilu mnohokrát
žehral na velkou krizi víry, kázně,



liturgie a poslušnosti, kterou některé
části Církve procházely. Svatý
Josemaría si uvědomoval starost
Svatého otce a v jednom z dopisů
adresovaných svým dětem krátce
před ukončením koncilu napsal: 
„Víte, že jsem během těchto
uplynulých let s láskou sledoval
práci koncilu a že jsem na něm
spolupracoval svou modlitbou a
nejednou i vlastní prací. Víte také,
že si přeji být a chtěl bych, abyste i
vy byli věrní hierarchii Církve v
jejích usneseních, a to i v těch
nejmenších detailech. Abyste
nejednali jen jako podřízení nějaké
autoritě, ale zbožně jako děti,
které jsou a cítí se být členy
Kristova Těla a jednají proto na
základě lásky. Nezakrýval jsem
vám rovněž svou bolest nad
jednáním těch, kteří koncil
neprožívali jako posvátný akt v
životě Církve, ani jako projev
nadpřirozeného působení Ducha
svatého, ale spíše jako příležitost



pro své zviditelnění, pro to dát
bezuzdný průchod svým vlastním
názorům nebo ještě hůře jako
příležitost jak ublížit Církvi.
Koncil se blíží ke konci. Opakovaně
bylo oznámeno, že toto zasedání
bude již poslední. Až vám tento
dopis, který píši, přijde, začne již
pokoncilní období a mé srdce se
svírá při pomyšlení na to, že může
být příležitostí pro nové rány v těle
Církve. Roky, které následují po
koncilu, jsou vždy důležité,
vyžadují poslušnost při
uplatňování přijatých rozhodnutí,
rovněž pevnost ve víře,
nadpřirozeného ducha, lásku k
Bohu a Boží Církvi a věrnost
římskému pontifikovi.“[2]

Když takto svatý Josemaría mluvil,
nebyl v něm nejmenší náznak
pesimismu. Chtěl zdůraznit, že tehdy
a za všech okolností jsou potřeba
ženy a muži víry.



3. Přes snahy Magisteria za poslední
půl století a věrná svědectví velkého
počtu lidí, mezi nimiž nechyběli
svatí, se šíří celým světem
dezorientace. Papež píše: Nelze se
smířit s tím, že by sůl ztratila svou
chuť a světlo zůstalo skryto (srov.
Mt 5,13-16). Tak jako samařská
žena mohou i dnešní lidé zakoušet
potřebu vydat se ke studni a slyšet
Ježíše, který nás zve, abychom v
něj uvěřili a čerpali ze zdroje živé
vody, která z něj vyvěrá (srov. Jan
4,14). Musíme znovu objevit chuť
nechat se krmit Božím slovem,
věrně předávaným v Církvi, a
chlebem života, nabídnutým jako
pokrm jeho učedníkům (srov. Jan
6,51). Ježíšovo učení skutečně
zaznívá i dnes se stejnou
intenzitou: „Neusilujte o pokrm,
který pomíjí, ale o pokrm
zůstávající pro věčný život“ (Jan
6,27). Otázku, kterou tehdy Ježíšovi
kladli jeho posluchači, vznášíme i
dnes: „Co máme dělat, abychom



konali skutky Boží?“ (Jan 6,28).
Známe Ježíšovu odpověď: „To jsou
skutky Boží, abyste věřili v toho,
koho on poslal.“ (Jan 6,29) Víra v
Ježíše Krista je tedy definitivní
cestou k dosažení spásy. [3]

4. Rok víry nám nabízí úžasnou šanci
pohroužit se hlouběji do božského
pokladu, který jsme dostali, a s Boží
milostí tuto ctnost šířit soustřednými
kruhy, aby došla široko a daleko.
Představuje se nám dokonalá
příležitost dát silný impuls nové
evangelizaci, kterou svět potřebuje.
Můžeme začít svým každodenním
úsilím viditelným ve skutcích,
růstem našeho přátelství se třemi
Osobami Nejsvětější Trojice. Činíce
tak můžeme čerpat sílu z víry Marie
a Josefa, které často kontemploval a
uctíval svatý Josemaría, aby se více
identifikoval s Kristem a Boží vůlí.
Pokud si přejeme pohnout dušemi,
aby se přiblížily k Bohu, musíme k



nim mluvit, a to především svým
křesťanským životem.

Víme, že náš Otec vždy vzhlížel k
příkladu apoštolů a prvních
křesťanů. V těch Dvanácti a v
prvotních společenstvích mužů a
žen, kteří následovali Krista, zářila
síla jistoty víry v Pána a v jeho učení.
Učili se a rádi uvažovali nad každým
aspektem Spasitelovy cesty na tomto
světě. Není nesnadné si představit,
jak živě si pamatovali mnoho
případů, kdy Kristus naléhavě žádal
nemocné, ochrnuté i své učedníky,
aby se na něho obraceli s vírou, aby
se modlili nebo s vírou prosili. Také
si dobře vryli do srdce Kristovu
otcovskou výtku za jejich nedostatek
víry přesně před tím, než jim svěřil
poslání jít do celého světa šířit
zprávu o jeho vzkříšení (srov. Mk
16,14-15).

První křesťané si byli vědomi toho, že
také oni potřebovali pevně věřit v



nebeskou milost, aby naplnili příkaz
šířit Mistrovo učení. To úžasně
potvrzuje mnoho svědectví, která
nám zanechali o svém jednání.

Dvanáct apoštolů a naši bratři a
sestry si byli vědomi toho, že tato
Božím Synem tolik vyžadovaná
ctnost víry otevírá cestu naději ve
splnění vykupitelského plánu.
Zároveň se jejich láska a vděčnost
Trojjedinému Bohu každým dnem
stávala silnější, více apoštolská,
schopná přitahovat k Pravdě lidi ze
všech prostředí a profesí. 

5. Moje dcery a moji synové, to samé
se děje teď, protože prostředky, jak
nám opakoval svatý Josemaría, jsou
stále stejné: Evangelium – žít ho! – a
Kříž.

Využijme každou příležitost říkat
ostatním, že znovuobjevení radosti a
jistoty víry je povinností univerzální
Církve, celé Církve. Proto se nejedná
jen o úkol pastýřů, ale je to v



kompetenci všech věřících. Jak píše
papež ve svém motu proprio k
vyhlášení této speciální doby v
Církvi, je logické, že kněží mají jít v
čele svým příkladem a
povzbuzováním. Ale rovněž zve
všechny, aby přijali tuto
zodpovědnost předávat ostatním
poklad Ježíšovy nauky.

Kongregace pro doktrínu víry radí
biskupům ve Sdělení ze 6. ledna 2012
věnovat pastýřský list tomuto tématu
s přihlédnutím ke specifickým
okolnostem části věřících, kteří jim
jsou svěřeni [4]. To je také důvodem
mého dopisu, který se nesnaží o nic
víc, než vás všechny podnítit, aby
každý sám a také ve společenství s
ostatními znovu obdivoval krásu této
víry, kterou jsme dostali od Boha,
uváděl ji do praxe ve svém
každodenním životě a šířil ji beze
strachu z toho, co si jiní myslí.



Tento dokument také potvrzuje, že
„svatí a blahoslavení jsou pravými
svědky víry“. [5] Proto doporučuje
kněžím, aby se snažili seznamovat
lidi s životy a vírou tolika světců. A
tak je přirozené, že na těchto
stránkách zdůrazňuji častou
inspiraci ve psaném i ústním učení
svatého Josemaríi, milovaného
Zakladatele Opus Dei, světce, který
nám svými apoštolskými plody
ukazuje, jak zcela důvěřoval Bohu.

POTŘEBA NOVÉ EVANGELIZACE

6. Lidstvo hladovělo a vždy bude
hladovět, také teď, po Božím slově a
jeho poznání, i když mnoho lidí si
není vědomo této hluboké potřeby
svých duší. A nám, kterým dal Pán
dar víry, přísluší povinnost probudit
se a probudit ty, kteří jsou podrobeni
letargii smrti a neužitečnosti. Rok
víry, který bude zahájen v rámci
Církevního sněmu biskupů, jenž se
věnuje nové evangelizaci,



představuje další podnět pro nás
všechny. Nastal okamžik zrychlení
našeho běhu, jak to činí běžci v
závodě, když se blíží k cílové pásce.

Živě si pamatuji na to, jak nás
ctihodný Boží služebník Álvaro del
Portillo povzbuzoval k osobnímu
úkolu nové evangelizace. Již o
Vánocích roku 1985 nám napsal
pastýřský list s návrhy, jak
intenzivněji spolupracovat na
rechristianizaci zemí, v nichž se
obzvláště projevovalo postupné
oslabování křesťanského života.
Varoval nás především před novým
pohanstvím pocházejícím z
ekonomicky rozvinutějších zemí,
které bylo charakterizováno stejně
jako nyní „hledáním materiálního
blahobytu za jakoukoliv cenu a
odporem – skutečnou hrůzou – před
čímkoli, co může působit utrpení“.
[6]



K tomuto obrovskému apoštolskému
úkolu se ještě připojila potřeba starat
se také o lidi a společenství střední a
východní Evropy, která byla desítky
let podrobena jhu komunistického
materialismu a která svým
prodlužovaným a tichým utrpením
vykupovala nám ostatním svobodu.

Každý den musíme obnovovat naši
touhu umístit Krista na vrchol a do
nitra lidské reality. K tomu je
potřebné růst v osobním vztahu k
Bohu a ve službě ostatním, přispívat
svým zrnkem písku – svým úplným
každodenním odevzdáváním se – k
vybudování obnoveného světa
milostí a solí Evangelia, které náš
Pán svěřil svým učedníkům. A pokud
by někdy pesimismus usiloval o
vstup do naší duše, když hned
nevidíme ovoce svého úsilí, měli
bychom tento nedostatek naděje
odvrhnout, poněvadž to nejsme my –
tak bezvýznamní, tak plní chyb – kdo
Boží plány posouvají kupředu. Jedná



Bůh. Různé perikopy Písma nám ve
svých četných zmínkách potvrzují, že
inter médium móntium pertransíbunt
aquae (Ž 103/104,10) – vody prorazí
skrze hory. Tato jistota odporuje
každému náznaku malomyslnosti, i
když se překážky tyčí tak vysoko jako
horské vrcholy. A to je ta správná
cesta do Nebe, s ujištěním, že božské
vody odplaví všechna naše omezení
a načerpáme z nich sílu, která nás
přivede k Bohu.

7. Napadají mě slova svatého
Josemaríi, která napsal chvíli před
tím, než odešel do nebeského
domova. Když pozoroval krizi víry,
ctností a hodnot, která v mnoha
prostředích propukla již v roce 1973,
vyjádřil se plný nadpřirozeného
rozhledu a apoštolské horlivosti:„V
momentech hlubokých krizí v
dějinách Církve nikdy nebylo
mnoho těch, kdo zůstali věrní a
pozvedli odhodlaný odpor proti
silám zla a kteří byli dostatečně



duchovně a doktrinálně
připraveni a vybaveni potřebnými
morálními a intelektuálními
prostředky. Ale těchto málo znovu
naplnilo Církev a svět světlem.“ [7].
Musíme dělat vše, co můžeme,
abychom pomohli mnoha ženám a
mužům přijmout tento dar milosti a
najít ochranu a sílu v této důvěře.

Nová evangelizace je zvláště
naléhavá v Evropě a v rozvinutějších
zemích. Blahoslavený Jan Pavel II.
popsal v apoštolské exhortaciEcclésia
in Europa náboženskou situaci
společnosti na starém kontinentě. I
když byla určena k tomu, aby
shrnula závěry zvláštního církevního
sněmu evropských biskupů, jeho
slova se mohou aplikovat ve velké
míře na mnoha dalších místech. A to
proto, že po dvaceti stoletích dokonce
i v zemích s dlouhou křesťanskou
tradicí „roste počet nepokřtěných
osob, a to jak pro značnou
přítomnost přistěhovalců patřících k



jiným náboženstvím, tak proto, že
děti z rodin s křesťanskou tradicí
neobdržely křest“. [8] Papež shrnuje,
že „se Evropa už řadí mezi ta
tradičně křesťanská místa, kde
kromě nové evangelizace je v
některých případech nutná
evangelizace první“[9]. První
evangelizace a nová evangelizace: to
jsou dvě podoby hlásání Evangelia,
které od nás dnes vyžaduje situace
Církve a světa.

8. V bodě 848 Cesty vyzývá svatý
Josemaría křesťany, aby byli 
„misionáři s posláním – a nikoli se
pouze nazývali misionáři“. Tato
skutečnost je založena na
radikálním, základním významu
všech křesťanských misí: „Jako Otec
poslal mne, tak i já posílám vás“ (Jan
20,21). Toto prvotní poslání utváří
různé podoby, které na sebe vezme
Kristova mise v životě Církve v
průběhu historie: od péče o život víry
katolíků (pastorační, bratrská), po



hlásání Krista jako Spasitele
pohanům (první hlásání,
evangelizace); od bratrského
zacházení s nekatolickými křesťany,
abychom je povzbudili k usilování o
plné přijetí svátostí (ekumenismus),
až po nové hlásání Krista a jeho
učení pokřtěným, kteří ho opustili a
odmítli jeho učení (nová
evangelizace). My, věřící Opus Dei
uprostřed světa, jsme voláni k
podílení se na těchto různých
dimenzích jediné „mise“ Církve.

Svatý Josemaría neúnavně opakoval: 
„Jsme misionáři s posláním, ale
nenazýváme se misionáři.
Misionáři jak na dlážděných
ulicích Říma, New Yorku, Paříže,
Mexika, Tokia, Buenos Aires,
Lisabonu nebo Madridu, Dublinu
nebo Sydney, tak i v srdci Afriky.“
[10] Potřeba prvního hlásání víry se
již neomezuje pouze na země
tradičně známé jako „misijní
teritoria“, ale naneštěstí se vztahuje



na celou zeměkouli. A tomuto
velikému úkolu se musíme věnovat.

Tato zodpovědnost ale nesmí zůstat
krásnou teorií. Každý z nás musí
přemýšlet: jak přispěji já? A ještě
dříve musíme zvážit, jak víra
ovlivňuje naše konání a také, zda
denně děkujeme Bohu za tento dar, a
v důsledku toho, zda se snažíme
předat ostatním tento velký poklad.
Pozvedněme naše srdce k Pánu a
prosme: adáuge nobis fidem, „posilni
naši víru!“ (Lk 17,5), abychom se
všichni lépe modlili: adáuge mihi
fidem, „posilni moji víru!“, abych se
mohl posvěcovat svou prací a
posvěcoval ostatní. Abych dal svému
přátelství trvalý křesťanský smysl.
Nezapomeňme na rčení, že příklad je
nejlepším kazatelem, následujme
Kristovy kroky, který coepit fácere et
docére (srov. Sk 1,1), začal konat a
učit.



Přesvědčme se, že na nejrozličnějších
místech „je zapotřebí obnovené
hlásání také těm, kdo jsou již
pokřtění. Mnoho (…) si dnes myslí, že
ví, co je to křesťanství, ale ve
skutečnosti je vůbec neznají. Často
dokonce nejsou známé ani
nejzákladnější prvky a pojmy
víry.“ [11] Musíme čelit této výzvě
svým životem a svou doktrinální
formací. Zvažujme bez pesimismu
fakt, že apoštolský úkol, ke kterému
Pán křesťany pobízí (ty, kteří se
považujeme za Boží děti), vyžaduje v
dnešní době různé odstíny přístupu
podle okolností v daných prostředích
a místech a podle osob, se kterými
kdokoliv z nás přijde do kontaktu. V
každém případě se musíme snažit
seznámit lidi s Kristem, pomoci jim
poznat či znovu poznat tvář našeho
Spasitele a následovat Ho, i kdyby
museli jít proti proudu.

9. Jak obrovskou máme před sebou
práci! Musíme k lidem přicházet s



pokorou, s osobním úsilím o svatost;
a především s naším příkladem.
Buďme si vědomi toho, že naše úsilí
žít integrální křesťanský život
navzdory našim osobním selháním,
je součástí světla, které si náš Pán
přeje ve světě roznítit. A nebojme se
střetnout se s prostředím v
neslučitelných bodech s katolickou
vírou, i kdyby nám toto jednání
mohlo způsobit materiální nebo
sociální újmy. „Přesvědčte se a
vyvolejte v ostatních přesvědčení,
že my křesťané musíme jít proti
proudu. Nenechte se unést
falešnými iluzemi. Rozmyslete se
dobře: Ježíš šel proti proudu, Petr
a ostatní první učedníci šli proti
proudu, a stejně tak všichni ti,
kteří po staletí chtěli být věrnými
Mistrovými učedníky. Ať je tedy
jasné, že to není Ježíšovo učení,
které se musí adaptovat do
konkrétních časů, ale jsou to
údobí, která se musí otevřít světlu
Spasitele“. [12]



Proto pohleďme na Vykupitele a
prosme ho, aby nám dal svůj pokoj a
schopnost odpouštět a milovat ty,
kteří vyvolávají tato neporozumění,
vytrvale se modleme za ty, kteří se
zatvrzele snaží pranýřovat Církev,
hodnostáře a katolíky. S vědomím
naší osobní slabosti se snažme bez
únavy oplácet zlo dobrem. A jako
důsledek našeho spojení s Bohem
milujme ty, kteří se snaží
pronásledovat víru nebo ji zavřít do
sakristie, držet ji výlučně v soukromé
sféře.

Mimo to, jestliže lidské ohledy nikdy
nesmí zastavit naše apoštolské úsilí,
tím méně by ho mělo zarazit vědomí
naší osobní slabosti nebo nedostatek
prostředků, protože se nespoléháme
na naše vlastní síly, nýbrž na
nebeskou milost:ómnia possum in eo,
qui me confórtat – všechno mohu v
tom, který mi dává sílu(Flp 4,13). Na
základě toho Zakladatel Opus Dei
řekl: „ Všichni spojeni v modlitbě:



to je (…) zdroj naší radosti, našeho
pokoje, našeho klidu a proto i naší
nadpřirozené účinnosti“ [13].A v
jiném okamžiku dodal:„A jaké rady
bych vám měl ještě dát? Prostě
dělat vše, co křesťané, kteří se
skutečně snažili následovat
Krista, vždy dělali, a užívat
stejných prostředků jako ti první,
kteří se cítili povoláni následovat
Krista: intimní setkávání se s
Pánem v eucharistii, dětsky
důvěrné utíkání se k Nejsvětější
Panně, pokora, zdrženlivost,
umrtvování našich smyslů (…) a
pokání“. [14] Potřebujeme velkou
víru skálopevně zakotvenou v našem
Všemohoucím Bohu. Těžko se
tlumočí optimismus a vytrvalost
svatého Josemaríi; jeden z mnoha
textů, z nichž vždy čerpal sílu, byl
verš žalmu: in lúmine tuo vidébimus
lumen (Ž 35/36,10), v tvé záři vidíme
světlo. Protože s Bohem se zaplaší
veškerá temnota.



NÁVRAT KE KOŘENŮM EVANGELIA

10. Evropa musela v minulosti často
čelit těžkým obdobím proměn a krizí,
ale „vždy je překonala a nasála
novou mízu z nevyčerpatelné zásoby
životní energie Evangelia“ [15]. Tato
slova blahoslaveného Jana Pavla II.
pronesená v roce 1995 nás utvrzují v
cestě, kterou je zapotřebí se vydat. Je
nutné se uchýlit ke kořenům naší
víry, abychom z nich načerpali
oživující sílu, kterou nám předávají
(to je důvodem doktrinální formace,
kterou nám dává Dílo) a poté
přivádět mnoho dalších mužů a žen
do životodárného kontaktu s
Kristem.

Svatý Josemaría tvrdil, že „žít víru je
také předávat ji ostatním.“
Abychom toho dosáhli, je třeba s
nimi jít; a na této cestě pak
naslouchat jejich problémům, které
mají s křesťanským poselstvím,
ukázat, že jim rozumíme takovým



způsobem, aby se cítili pochopeni,
osvíceni a orientováni naším
rozhovorem. A tak, jdouce společně
bok po boku, můžeme jim vřele a s
citem přibližovat Evangelium, živé
Boží slovo. To jest ukazovat jim
zázrak křesťanského ducha, který je
v souladu s rozumem a vírou, nabízí
jim odpovědi na všechny jejich
otázky a uklidňuje nepokoj lidského
srdce. Tak jim budeme pomáhat
toužit po svátostech a připravovat je
na jejich přijetí.

V mnoha případech je možné, že
božská milost postaví v duších na
těchto pravých základech
nadpřirozenou budovu. Chopme se
příležitostí, usilujme o dobro a
jednejme solidárně vůči ostatním,
které vidíme v nových generacích (a
nejen v nich), aby mohli objevit
Spasitele. Musíme jim přiblížit
Kristovo učení s darem jazyků a
položit základy – kousek po kousku,



stále výš a výš – až získají odhodlaný
křesťanský život.

Příklad prvních křesťanů

11. Chci vám ještě jednou zdůraznit,
že je dobře mít na paměti příklad
apoštolů a našich prvních bratrů a
sester ve víře. Bylo jich málo, neměli
lidské prostředky, neměli ve svých
řadách (alespoň z počátku) velké
myslitele nebo osoby veřejné
důležitosti. Rozvíjeli své aktivity v
sociálním prostředí lhostejnosti,
nedostatku hodnot, v mnoha
ohledech v podobném prostředí,
jakému musíme čelit dnes. Nicméně
se nezalekli. „Vedli krásné hovory
se všemi lidmi, které potkali nebo
vyhledali na svých cestách a
misích. Církev by neexistovala,
kdyby apoštolové nebyli udržovali
tento nadpřirozený rozhovor se
všemi těmito dušemi“. [16] Jejich
současníci, ženy a muži, zažili
hlubokou proměnu, když se jich



dotkla božská milost. Nepřipojili se
jednoduše jen k novému
náboženství, dokonalejšímu, než již
znali, ale díky víře objevili Krista a
zamilovali se do Něho, do Boha-
Člověka, který se za ně obětoval a
vstal z mrtvých, aby jim otevřel
brány do Nebe. Onen neslýchaný
skutek se vryl s obrovskou intenzitou
do duší těchto prvních křesťanů a
udělil jim sílu pro jakoukoliv
zkoušku utrpení. „Sokratovi zajisté
nikdo tak neuvěřil, aby pro nauku
jeho umíral“, poznamenal v polovině
2. století svatý Justýn. „Ale kvůli
Kristu i řemeslníci a lidé neučení
opovrhovali nejen míněním světa,
ale i bázní ze smrti“. [17]

Ve světě, který vroucně toužil po
spáse, ale nevěděl, kde ji najít,
zazářilo křesťanské učení jako
rozsvícené světlo uprostřed temnoty.
První křesťané uměli svým chováním
rozzářit spásný jas svým
spoluobčanům a stali se z nich



Kristovi poslové jednoduše a
přirozeně, bez okázalých projevů,
jednotou mezi jejich vírou a činy.
„My neříkáme velké věci, ale konáme
je“[18], napsal jeden z nich. A změnili
pohanský svět.

Blahoslavený Jan Pavel II.
vysvětloval ve svém pastýřském listě,
který adresoval celé Církvi, když se
blížil jubilejní rok 2000, že „v Kristu
už náboženství není ‘slepé hledání
Boha‘ (Sk 17,27), ale odpovědí víry
Bohu, který se zjevuje. V této
odpovědi mluví člověk s Bohem jako
se svým Stvořitelem a Otcem, a tato
odpověď se stala možnou díky
jedinému Člověku, který je zároveň
soupodstatným Slovem, v němž Bůh
hovoří s každým člověkem a skrze
něhož je každému člověku
umožněno, aby mohl Bohu
odpovědět“. [19]

Je to otázka víry



12. V těchto slovech vidím další
úvahu, kterou jsem vám chtěl předat
ve světle potřeby pustit se bez váhání
do úkolu nové evangelizace
společnosti. Především potřebujeme
pevně přijatou víru a naději, to
znamená kráčet v každém okamžiku
s vnitřní jistotou – jež klíčí z našeho
styku s Nejsvětější Trojicí – že je
možné změnit běh našeho světa,
všechny lidské činnosti nasměrovat
ke slávě Boží a k proměně duší.
Určitě nebude chybět boj a utrpení.
Vždy však budeme dělat pokroky in
laetítia, s radostí a vírou, protože
máme Boží příslib: „Požádej, a
národy ti předám do dědictví, v
trvalé vlastnictví i dálavy země“. (Ž
2,8)

Znovu opakuji, že je dojímavé, jak
apoštolové nemajíce více prostředků
než víru v Krista, jistotu a radostnou
naději, cestovali po tehdy známém
světě a všude rozšiřovali křesťanské
učení. Svatý Josemaría velmi



prožíval slavení jejich svátků a také
svátků svatých žen, které
doprovázely Ježíše během jeho
pozemské cesty! Byl uchvácený
postavami apoštolů, Marie
Magdaleny, Lazara, Marty a Marie,
Lazarových sester. Od každého a
každé z nich se můžeme naučit zcela
věřit v Ježíše Krista, z plného srdce, a
milovat Ho silou, s jakou Ho milovali
ti, kteří Ho znali. Také oni měli chyby,
stejně jako my, a přes svůj nepatrný
počet v porovnání s obyvatelstvem
známých národů, rozšířili božské
semeno svým každodenním
příkladem a povzbuzujícími slovy.

Vzpomínám si na sílu, se kterou nás
náš Otec ujišťoval, když mluvil o
apoštolském úsilí v obtížném
prostředí: „Je to otázka víry!“ Ano,
je to otázka víry! Jak ukazuje Pán v
Evangeliu, tato víra má schopnost
pohnout horou (srov. Mt 17,20) a
překonat jakoukoliv překážku; je
jako potoky v horských údolích, jež



prorazily mezi skalami (srov. Ž
104,10). Proto se ptám vás i sebe
„jakou víru ukazujeme, když přichází
pravý čas apoštolátu, když víme, že
ten čas je tady? Jsme opravdově
přesvědčeni o tom, co píše svatý Jan:
„a nad světem zvítězilo právě toto:
naše víra“ (1 Jan 5,4)? Jednáme podle
toho? Čelíme překážkám s
optimistickým duchem, s morálkou
vítěze? A podporujeme proto každou
konkrétní apoštolskou aktivitu
modlitbou a obětí? Podáváme
svědectví naší víry beze strachu z
odporu prostředí, ve kterém se
pohybujeme?

Opakujme častěji našemu Pánu:
„Věřím; pomoz mé malé víře!“ (Mk
9,24). Svatého Josemaríu velmi
hluboce dojímala tato žádost otce
onoho posedlého chlapce.
Nespokojujme se s našimi způsoby
snažného prošení Pána o teologické
ctnosti. Svatý Josemaría si byl
vědomý toho, že víra je nadpřirozený



dar, který může udělit a v duši
vystupňovat jen Bůh. Při jedné
příležitosti pronesl: „každý den,
nejen jednou, ale častokrát mu to
opakuji (…) říkám mu, o co ho
žádali apoštolové (…) adáuge
nobis fidem! (Lk 17,5), dej nám více
víry. A přidávám: spem, caritátem;
dej nám více víry, naděje a lásky“.
[20]

Pevný záchytný bod

13. Svatý otec Benedikt XVI. nám při
různých příležitostech ukázal
rozpory doby, ve které žijeme. „Na
mnoha místech světa se dnes
objevuje podivné zapomenutí na
Boha. Zdá se, že všechno docela
dobře jde i bez Něho. Zároveň se
ale objevuje také pocit frustrace,
nespokojenosti s kdekým a kdečím.
Až by se chtělo volat: To přece
nemůže být ten život! Vskutku ne.
A tak spolu se zapomenutím na
Boha existuje také náboženský 



boom. Nechci snižovat všechno, co
se vynořuje v tomto kontextu.
Může to být také upřímná radost z
objevování. Ale abych pravdu řekl,
nezřídka se náboženství stává
téměř konzumním produktem.
Vybírá se jen to, co se nám líbí,
někteří z toho umějí i profitovat.
Ale náboženství pojímané jako
„udělej si sám“ nám nakonec
nepomůže. Je pohodlné, ale v
okamžiku krize nás ponechává
sobě samým“. [21] A papež uzavírá
následující výzvou: „Pomáhejte
lidem objevit pravou hvězdu, která
nám ukazuje cestu: Ježíše Krista!“.
[22]

I když v širokých vrstvách
společnosti panuje prostředí
relativismu a přehnané tolerance,
hodně lidí žízní po věčnosti – a
možná proto, že se pokusili tuto
žízeň bezúspěšně uhasit pomíjivými
věcmi. Jak velká pravda se skrývá ve
známých slovech svatého



Augustýna!: „Stvořil jsi nás pro sebe
a nepokojné jest srdce naše, dokud
nespočine v Tobě!“. [23] Pouze Bůh
zcela uspokojuje touhy lidského
ducha. Proto buďme ženami a muži
silné zbožnosti, kteří se utíkají k
různým formám modlitby – pravému
řešení všech svých problémů – s
upřímnou touhou umět se více a lépe
modlit. Přistupme ke mši svaté s
hlubokou vírou, přesvědčeni, že se
při ní odehrává Oběť na Kalvárii,
Oběť, která nám přinesla spásu a
občerstvuje nás v našem
každodenním boji za svatost.

14. Budilo hluboký dojem vidět víru,
zbožnost a usebrání, s jakými se
svatý Josemaría tělem i duší vkládal
do okamžiku eucharistického
proměňování. Denně při mši svaté
byl přemožen, s obnovenou
vděčností a oddaností, tajemstvím
přepodstatnění, tímto odevzdáním se
Syna Božího Otci – s Duchem svatým
– za duše. Myslím, že nepřeháním,



tvrdím-li, že když se v těchto
okamžicích cítil ipse Christus, čerpal
z toho veškerou sílu, kterou
potřeboval pro své rozsáhlé a
náročné apoštolské aktivity. Stejná
planoucí víra byla na něm patrná,
když opakoval slova Jana Křtitele: 
Ecce Agnus Dei!, než podal svaté
přijímání.Pobízel všechny katolíky a
opakoval to svým dcerám a synům –
a kněžím – že se potřebujeme
identifikovat s Kristem, protože
Kristus sám nás vyzval to učinit a
protože pouze tak budeme
přitahovat duše k Boží lásce.
Zaktualizovat svou víru, jak to náš
Otec dělal právě v okamžiku
proměňování, je mocná pomoc, jak z
každého dne učinit „mši“.

Tato jistota, že s námi chce Bůh
počítat, může a musí vytvořit pevný
záchytný bod, abychom denně
obnovovali své apoštolské úsilí. Musí
nás podněcovat ke službě všem
kolem nás s nadějí a nadpřirozeným



optimismem. „Musíme se zapálit
opravdovou touhou přinášet všem
duším: kolegům, přátelům,
příbuzným, známým i neznámým
Kristovo světlo a zápal, Kristovy
bolesti a spásu, ať mají jakékoliv
názory o pozemských
záležitostech, abychom jim všem
dali vřelé bratrské objetí. Tak se
staneme planoucím rubínem a
přestaneme být tím ubohým,
mizerným kouskem uhlí. Budeme
Božím hlasem a světlem, ohněm
Svatodušních svátků!“.[24]

NĚKTERÉ PRIORITNÍ OBLASTI

15. Vždy a všude musí mít náš
apoštolát hluboký intelektuální
obsah. Je nutné „předávat“ názory na
pravdu ve smyslu „předávat“ Pravdu.
To je shrnutí celého našeho
apoštolského úkolu. Musíme
naléhavě a neúnavně prosit Boha,
pokorně, vytrvale a s důvěrou, aby
otevřel mysl a srdce lidí jeho světlu.



Mnoho lidí dnes opakuje jako Tři
Králové: Uviděli jsme na Východě jeho
hvězdu, přišli jsme se mu poklonit (Mt
2,2). Řeknou nám totéž, pokud my,
kteří věříme v Krista, se k nim
přiblížíme s upřímným přátelstvím,
plným soucitu a pochopení, lidské
vřelosti, s pověstí zbožného života a
také s vděčností za ta dobra, která
nemálo lidí v různých oblastech
uskutečňuje.

Benedikt XVI. popisuje, jak
obdivuhodné na chování Tří Králů 
je, že se klaněli prostému děťátku v
náručí jeho matky, nikoli v
prostředí královského paláce, ale
naopak v chudobě betlémské chýše
(srov. Mt 2,11). Jak to bylo možné?
Co přesvědčilo Tři Krále, že to dítě
bylo opravdu „židovským králem“
a králem národů? Určitě je
přesvědčilo znamení hvězdy,
kterou viděli „vycházet“ a která se
zastavila přesně nad místem, kde
nalezli Dítě (srov. Mt 2,9). Ale



pouze hvězda by nestačila, kdyby
Tři Králové nebyli osobami vnitřně
otevřenými pravdě. Na rozdíl od
krále Heroda, posedlého svými
touhami po moci a bohatství, Tři
Králové byli směrováni k cíli svého
hledání, a když ho našli, i když to
byli vzdělaní muži, chovali se jako
betlémští pastevci: poznali
znamení a klaněli se Dítěti, nabídli
mu krásné symbolické dary, které s
sebou přinesli“. [25]

Nezapomínejme, ženáš Pán vybízí
všechny lidi, aby ho hledali, aby se
stali svatými. Povolává nejen
Krále od Východu, kteří byli
moudří a mocní. Předtím poslal
pastýřům v Betlémě nikoli hvězdu,
ale svého anděla (srov. Lk 2,9).
Všichni z nás, chudí nebo bohatí,
moudří nebo méně moudří, mají
mít pokornou a bdělou duši, aby
uslyšeli Boží hlas“. [26]



16. Tato práce není vyhrazena lidem,
kteří pracují ve zvláště
kvalifikovaných oblastech. Velkou
účinnost bude mít vždy osobní
apoštolát každého křesťana v
prostředí, ve kterém se obvykle
odvíjí jeho běžný život. Proto vám
navrhuji, abychom se zamysleli v
osobním zpytování svědomí, jak se
snažíme pomáhat duším, aby se
přiblížily k Bohu: jakou modlitbu,
jaké oběti, kolik hodin dobře udělané
práce jsme obětovali, jaké rozhovory
jsme vedli, ústně i písemně, s přáteli,
příbuznými, kolegy nebo spolužáky a
známými. Nakažme touto svatou
starostí ty, kteří s námi žijí, protože
víra v účinnost Kristova učení nás
musí povzbuzovat k službě a k větší
lásce k našim bratrům a sestrám:
nikdo nám nesmí být lhostejný.

Jak jsem řekl, apoštolát rozumu je
úkol pro všechny. Nesmíme ztratit z
dohledu to velké množství oblastí, ve
kterých je naléhavá nová



evangelizace. Ale dnes je prioritní
prodchnout Kristovým učením 
některé okruhy obzvlášť. Stačí vzít v
úvahu úkoly lidí ve vládě, úkoly
vědců a badatelů, profesionálů
veřejného mínění atd. Nesmíme
zapomenout, že všichni muži a ženy
– my sami – potřebujeme slyšet
Pánův hlas a následovat ho.

Blahoslavený Jan Pavel II napsal:
„Nejostřejší boj o duši současného
světa probíhá tam, kde se duch
tohoto světa zdá být nejsilnější.“ A
pokračoval o současných
platformách pro šíření víry, které
nazval „moderními Areopagy“.
Těmito „Areopagy“ jsou dnes svět
vědy, kultury a média; je to
spisovatelské a umělecké prostředí,
světy, v nichž se utvářejí
intelektuálské elity“. [27]

Výzkum a vzdělávání

17. I když musíme být vždy otevření
všem, je jasné, že dát poznat



Evangelium lidem, kteří se pohybují
v intelektuálních prostředích, nabývá
velké důležitosti. Konkrétně ti, kdo
pracují na univerzitách, musí mít na
paměti Pánova slova směřovaná
všem, a je možné mít za to, že
směřují zvláště jim: vos estis lux
mundi (Mt 5,14), musíte být světlem
světa. Skutečně, jejich profesní úkol
je staví do avantgardy nové
evangelizace. Svatý Josemaría, který
tolik pobízel k apoštolátu s
intelektuály, dokonce ještě před
rokem 1928 napsal: „Největším
úkolem univerzit je služba lidstvu,
být kvasem společnosti“. [28]

Jsou to slova velmi dobře vystihující,
jaký má být apoštolský směr, který
mají následovat ti, kdo působí v
těchto institucích: být podnětem,
dávat světlo a teplo – světlo a teplo
Evangelia – aby jejich přátelé a
kolegové, jejich studenti, prodchli
svou duši a své jednání Kristovým
učením, v plné věrnosti úřadu



Církve. Tímto způsobem přispějí k
evangelizaci kultury. Jeden bod z
Cesty se zdá být stále aktuální: 
„Musíš nadchnout druhé láskou k
Bohu a horlivostí po duších tak,
aby i oni zapálili oheň v dalších, a
ti jej zase předali dál, ještě
početnějším, a každý z nich zase
svým druhům v zaměstnání. Jaké
množství duchovních kalorií k
tomu potřebuješ! A jaká ohromná
zodpovědnost za to, jestliže
ochladneš! A – ani na to nechci
myslet – jaký hrozný zločin, kdybys
měl dávat špatný příklad!“.[29]

Nedovolme, aby zapadla do prázdna
zdravá výzva podněcovat lidi, aby
mnozí z nich a mnohé instituce na
celém světě podporovali – pobízeni
příkladem prvních křesťanů – novou
kulturu, novou legislativu, novou
módu konzistentní s důstojností
lidské bytosti a naším cílem, jímž je
sláva Božích dětí v Ježíši Kristu (srov.
2 Kor 3,18). Zatímco se my všichni



potřebujeme modlit a dělat s plnou
velkorysostí vše, co můžeme,
abychom toho dosáhli, univerzitním
profesorům a badatelům přísluší
zvláštní zodpovědnost hlubokého a
vytrvalého úsilí, aby využili každou z
příležitostí, kterou jim poskytne
jejich profese. V tomto kontextu nás
naše víra podpírá v pokročení
směrem k pravdě. Současně děláme,
co jen lze – s úsilím, které nám dává
víra – abychom předali pravdu do
všech prostředí a pomáhali lidem
kolem nás, aby ji přijali nebo v ní
rostli.

18. Výzkum zaujímá významné místo
v práci univerzitních profesorů a
dalších intelektuálů. Křesťan
odhodlaný k hledání a šíření pravdy,
pobízený upřímnou snahou pomáhat
překonat rozštěpení a relativismus
při budování lidského poznání, bude
objevovat neustálé příležitosti k
rozvíjení hlubokého doktrinálního
apoštolátu. Žádné téma výzkumu,



žádná oblast v širokém poli učení
není z pohledu víry neutrální.
Všechny naše činnosti, dokonce i
hodiny chemie – abychom uvedli
názorný příklad – mohou přispět
nebo nepřispět k šíření Kristova
království. „Potřebná vědecká
objektivnost spravedlivě odmítá
veškerou ideologickou bázi,
všechnu dvojznačnost,
přizpůsobivost a zbabělost: láska
k pravdě zavazuje život a veškerou
práci vědce“.[30] Pokud profesory
nebo badatele pohání hlavně touha
oslavovat Boha a sloužit duším, tak
křesťanská souvislost jejich příkladu,
dostupnost studentům a předávání
vědění bezpochyby přispívají k tomu,
aby lidé, kteří jim naslouchají nebo
zaznamenají ohlas jejich práce,
objevili nebo se dotkli stopy
Kristových následovníků.

A co víc, tyto vědecké práce
usnadňují profesní vztahy s
prestižními badateli vlastních nebo



cizích zemí; vedou k utváření
upřímných přátelství, která jsou
přirozeným prostředím k osobnímu
apoštolátu a která jim umožní
pomoci svým kolegům ve výzkumu,
aby alespoň respektovali základní
morální zásady.

Zodpovědní katolíci, kteří zastávají
tato klíčová místa pro novou
evangelizaci, by se měli sami sebe
ptát, jak se v rámci svých možností
dostat také ke sdělovacím
prostředkům a názorovým fórům,
aby přenášeli dobrou a celistvou
doktrínu do oblastí svých
specializací: psaním do tisku, účastí v
rádiových či televizních pořadech
nebo komunikací prostřednictvím
internetu; podílením se na
kulturních aktivitách, nabízením
autorizovaných vědeckých názorů na
témata, která se objeví při veřejné
debatě atd. A zároveň katolíci, kteří
provozují tiskové nebo vydavatelské
firmy nebo jsou profesně aktivní v



těchto médiích, se musí ubezpečit, že
jejich stránky nebo fotodokumentace
prezentují, s hloubkou a přesností,
čistý a morálně správný obsah.

Rád bych velmi zdůraznil, že ti, kdo v
těchto oblastech pracují, musí
pociťovat zodpovědnost za dobré
užívání svých talentů. A neměli by
nikdy zapomenout na to, kolik další
lidí, kteří manuálně pracují a mají
zdánlivě méně důležitá zaměstnání,
se snaží proměnit svou práci v
modlitbu za to, aby muži a ženy v
oblastech, které mají největší vliv na
řízení společnosti, plně uplatňovali
svou zodpovědnost s vědomím, že
Bůh po nich bude jednou žádat
vyúčtování. A musí být velmi vděční
těm, kteří pracují tak říkajíc „ve
stínu“. K tomu svatý Josemaría velmi
případně řekl: Kdo je důležitější –
rektor univerzity nebo poslední
údržbář? A bez váhání si odpovídal:
ten, kdo plní svůj úkol s větší vírou, s
větší snahou o svatost.



Soulad víry a rozumu

19. My, kdo se považujeme za Boží
děti, musíme pomoct lidem pochopit,
že „není důvod k nějakému
konkurenčnímu boji mezi vírou a
rozumem: jsou jedno v druhém a obé
má svůj vlastní prostor působení.
Každý ve své příslušné sféře, Bůh i
lidská bytost jsou v jedinečném
vzájemném vztahu. V Bohu má
všechno svůj původ, v něm je plnost
tajemství a v tom je jeho sláva; muži
a ženě pak připadá svým rozumem
pátrat po pravdě a v tom je jejich
vznešenost“. [31]

Slova svatého Josemaríi jsou stále
plně aktuální: Na pevném základu
hlubokého vědeckého poznání
musíme ukázat lidem, že není
žádný rozpor mezi vírou a
rozumem [32], naopak, musí mezi
nimi existovat naprostý soulad,
protože obě pole vědění pocházejí od
Boha, Logosu, který stvořil svět a



který na sebe vzal lidskou
přirozenost.

V pastýřském listu Novo millénnio
ineúnte napsal Jan Pavel II: „Aby bylo
svědectví křesťanů účinné – zvláště v
těchto choulostivých a
kontroverzních oblastech – je
důležité vyvíjet velké úsilí, aby byly
důvody církevních postojů vhodně
vysvětleny a bylo především
zdůrazněno, že se nejedná o
vnucování zásad víry nevěřícím,
nýbrž o interpretaci a obhajobu
hodnot, které vycházejí ze samotné
lidské přirozenosti. Křesťanská láska
proto nutně vstupuje do služby ve
sféře kultury, politiky, ekonomiky i
rodinného života, aby byly všude
respektovány základní principy, na
nichž závisí osud lidských bytostí a
budoucnost celé civilizace“. [33] K
tomuto úkolu je potřeba dar jazyků,
kterého dosáhneme, když budeme s
vírou prosit Ducha svatého a
využívat lidské prostředky.



Všichni znají plnou svobodu, kterou
v rámci katolické doktríny Církev
přiznává svým synům a dcerám jak v
jejich vlastní profesní činnosti, tak
jakožto občanům mezi spoluobčany.
Citlivost vůči lidským problémům a
nadpřirozený smysl pro jejich
posouzení a křesťanské řešení –
podle správného a dobře
formovaného svědomí – musí
podněcovat osobní apoštolskou
zodpovědnost každého jednotlivce,
aby přinášel do vědecké debaty
lidštější a vždy křesťanský pohled.
Proto lidé, kteří pracují na vědeckém
a humanitárním poli, musí mít
zodpovědný a dobře informovaný
přístup k těmto oblastem své práce,
které mají další doktrinální nebo
etický rozměr. Kvůli morální krizi,
kterou společnost prochází, a
neustálé potřebě evangelizace je
stále naléhavější, aby křesťanští
badatelé neustávali v úsilí trvale a
seriózně pomáhat s korektním



vyřešením problémů současného
světa.

Veřejná morálka

20. Další prioritní výzvou
evangelizace je veřejná morálka.
Jedna z překážek, která se staví s
největší jedovatostí na odpor
Kristovu království v duších a v celé
společnosti, je zvyšující se vlna
smyslnosti, která napadá zvyky,
zákony, módu, sdělovací prostředky i
umění. K zabrzdění tohoto
zhoubného útoku – kromě modlitby
a pozvání k modlitbě, napravování a
podněcování k napravování, pohnutí
nejen křesťanskou, ale i lidskou
zodpovědností – musíme
zmobilizovat hodně lidí, katolíků i
nekatolíků, mužů a žen dobré vůle,
zapojit je, aby cítili nutnost něco
udělat. Je nadbytek neplodných
naříkání a ještě více kdejakého
lhostejného postoje nebo spokojení
se s tím, že nekonám osobně zlo.



Naopak, stále se nabízí vhodný
okamžik pro to, abychom se pustili s
větším nasazením do kapilárního
apoštolátu, do radikální změny a
začali přitom vlastním životem,
vlastním domovem a pracovním
prostředím.

Naslouchejme Apoštolovi pohanů,
který nás vyzývá: „když jste přijali
milost Boží, ať to není nadarmo! Bůh
přece říká: V době příhodné jsem tě
vyslyšel, v den spásy jsem ti pomohl.
Hle, teď je ta „doba příhodná“, hle, teď
je ten „den spásy“! (2 Kor 6,1-2). My
křesťané musíme jednat s jistotou
víry, abychom uzdravili vše, co v
našem okolí není v harmonii s Božím
zákonem, bez lidských ohledů, beze
strachu, že si ostatní všimnou našeho
postoje lidí přesvědčených o své víře.
Některé hodnoty jsou
neoddiskutovatelné, jak opakovaně
sděluje Benedikt XVI.: „Ochrana
života ve všech etapách, od
okamžiku početí až do přirozené



smrti; uznání a podpora přirozené
struktury rodiny – jako spojení
mezi mužem a ženou založeném na
manželství – a jeho ochrana proti
pokusům nahradit ho právně
radikálně jinými formami soužití,
které mu ve skutečnosti škodí a
přispívají k jeho rozvracení,
přitom zastiňují jeho osobitý
charakter a jeho nenahraditelnou
sociální roli; ochrana práva rodičů
na výchovu vlastních dětí“. [34]

Papež vysvětloval, že „tyto zásady
nejsou pravdami víry, jakkoli se
jim z víry dostává potvrzení a
světlo. Jsou to zásady vepsané do
lidské přirozenosti, a proto jsou
společné celému lidstvu. Když se
tedy církev podílí na jejich šíření,
nejde o činnost konfesního
charakteru, ale obrací se ke všem
lidem bez rozdílu vyznání. Naopak
je to činnost tím nezbytnější, čím
více jsou tyto zásady popírány
nebo zkreslovány, protože tak je



urážena pravda o lidské osobě a
hluboce zraněna samotná
spravedlnost“. [35]

21. Ze stejného důvodu je možné
tvrdit o základních bodech
křesťanské doktríny, která dnes trpí
netolerantním pronásledováním ze
strany skupin lidí slepě zatvrzelých,
že je zde cílená snaha vymazat
náboženský smysl z občanské
společnosti. Příkladů je naneštěstí
nadbytek: od hrubých útoků na
Ježíše Krista, kterého se snaží
zesměšnit, až po pomlouvačná
obvinění vůči Církvi, jejím
představitelům a institucím. 

Úkol křesťana, který se snaží žít plně
své posláním, spočívá v odhalování
Krista ostatním prostřednictvím
vykládání učení Církve (v první řadě
svým příkladem, ale také vhodným
slovem) zvláště v nejvíce
debatovaných tématech veřejného
mínění. Vzpomínám si na to, co tak



jasně vysvětlil don Álvaro: „Je
důležité nejdříve zamést svůj vlastní
dům (…), každý musí zkoumat, jak se
sám stará o tento význačný
křesťanský úkol“. [36] Slova, která
znějí jako ozvěna apoštolova kázání
prvním věřícím: neboť toto je vůle
Boží: vaše posvěcení (…); naučte se
každý držet svoje tělo ve svaté kázni a
počestnosti, ne ve chtivé žádostivosti
jako pohani, kteří neznají Boha. Nikdo
ať nezkracuje a nepodvádí v té věci
svého bratra (…); protože Bůh nás
přece nepovolal k nečistotě, ale k
posvěcení (1 Sol 4,3-7).

Pavlova výzva nabývá za současné
situace jedinečné významnosti. Zdá
se být opravdu nemožné účinně
bojovat proti této lepkavé a špinavé
vlně, která usiluje o to vše zaplavit,
pokud máme v sobě nějaký prvek
spoluviny (i když se může zdát
nedůležitý) s těmi „odpornými
věcmi, které v tobě stále - zdá se -
vřou a rostou, až se pokoušejí



pohltit ve své navoněné hnilobě ty
velké ideály, ta vznešená
odhodlání, která sám Kristus vložil
do tvého srdce“. [37]

Stejnou důležitostí vyniká text
svatého Řehoře Naziánského,
kterého citoval blahoslavený Jan
Pavel II. ve své apoštolské exhortaci
o poslání biskupů. Onen Otec a
doktor Církve se vyjádřil takto:
„Nejprve být očištěn a pak očišťovat
jiné, nejprve se dát poučit moudrostí
a pak poučovat, nejprve se stát
světlem a pak teprve osvěcovat,
nejprve se přiblížit k Bohu a pak k
němu přivádět druhé, nejdříve být
sami svatí a pak posvěcovat“. [38]

Protože se nepovažujeme za lepší než
ostatní – a máme celkem pravdu –
musíme se znovu a znovu pokoušet
co možná nejlépe zharmonizovat své
vlastní chování s učením Ježíše
Krista. Musíme se přesvědčit, že
nejprve musíme bojovat se svým



nitrem, opravdově a rozhodně sladit
své myšlení, plány, slova a činy s Boží
vůlí, a to i ty nejnepatrnější: „Boj má
přední linii v nás samých, v našich
vášních. Buďme bdělí, musíme
uvnitř bojovat,abychom se
rozhodně odpoutali od příležitosti
ke hříchu, od toho, co může
podkopat naši víru, omezit naději
nebo oslabit lásku“. [39]

22. Na to se soustřeďuje – a vždy se
bude soustřeďovat – podstatný bod
našeho každodenního zpytování
svědomí: Jaký je můj boj o svatost?
Dostávám se ke konkrétním detailům
v souladu s tím, co je mi
doporučováno při duchovním
vedení? Obracíme se často na Pána s
prosbou o citlivé svědomí – které
nemá nic společného se skrupulemi –
abychom objevili i malé štěrbiny ve
zdech duše, kterými se snaží
proniknout nepřítel a snižuje tím
účinnost našeho apoštolátu?
Naplňuje mě štěstím možnost objevit



nové body boje, abych jim rozhodně
a sportovně čelil, podporován Boží
milostí?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Sol 4,7). Bůh nás nepovolal k
nečistotě, ale ke svatosti. I když se
nás některé sdělovací prostředky či
zavádějící ideologie snaží přesvědčit
o opaku (především s pomocí našich
vlastních neuspořádaných sklonů),
boj za čistotu je vždy atraktivní a
vždy možný; proto se za každých
okolností může a musí navrhnout
tento ideál každému člověku,
jakkoliv daleko je vzdálen od tohoto
cíle. Neexistuje lidský tvor, který by
nehledal oporu, o kterou by se mohl
opřít v tomto moři vlnobití a bouří,
kterými naše doba prochází. Není to
však vůbec nic nového. My křesťané
máme ohromné štěstí a schopnost
předávat tuto jistotu, po které mnozí
touží, možná aniž by si to uvědomili.
Pokračujme s radostí v Pánových



bitvách (srov. 1 Mak 3,2), in hoc
pulchérrimo caritátis bello, v této
nádherné milosrdné válce, jejíž
šťastné rozuzlení je plně zaručeno.
Skončí Božím vítězstvím pro ty, kteří
zůstávají věrni jeho Lásce.

23. Benedikt XVI. nedávno zdůraznil
důležitost častého přijímání svátosti
smíření. Když mluvil ke kněžím a
seminaristům v kontextu Roku víry,
řekl, že slavení svátosti smíření je
samo o sobě proklamací a tedy
cestou nové evangelizace. „V jakém
smyslu je svátost smíření „cestou“
pro novou evangelizaci?
Především proto, že nová
evangelizace čerpá životní mízu ze
svatosti dětí Církve, z jejich
každodenního úsilí o osobní i
společná obrácení, aby se stále
více podobaly Kristu. A že existuje
úzký vztah mezi svatostí a svátostí
smíření, dokázali všichni svatí v
historii. Opravdová přeměna
srdce, která znamená otevřít se



proměňujícímu a obnovujícímu
působení Boha, který je „motorem“
veškerých změn, se stává
skutečnou evangelizační silou. Při
zpovědi dojde litující hříšník
bezplatným aktem božské milosti
odpuštění, ospravedlnění a
posvěcení; opouští starého
člověka, aby se oblékl do nového.
Jen ten, kdo se nechal hluboce
obnovit božskou milostí, může v
sobě nést, a proto i ohlašovat,
novinu Evangelia“[40].

Instituce rodiny

24. V Díle si musíme vždy počínat s
optimismem a s nadpřirozenou vizí,
které pramení s božího synovství, ale
nemůžeme ignorovat, že jednou z
oblastí nejvíce dnes ohroženou vlnou
požitkářství je rodina. Mezi
nejvážnější újmy, které tato situace
vytváří, je evidentní zvýšení
manželské nevěry a mizející
schopnost mladých naslouchat a



následovat Boží volání, především k
apoštolskému celibátu. Proto je dnes
na všech úrovních společnosti
obzvláště naléhavá a potřebná 
„křížová výprava mužnosti a
čistoty“ [41].

Tato bitva za cudný život, jako
všechny ostatní ctnosti, po každém z
nás vyžaduje žít podle svého stavu
navýsost důsledně svatou čistotu,
tento „radostný souhlas“, a zároveň
nevynechat žádnou příležitost, jak
působit na ostatní ve svém
apoštolátu přátelství a důvěry.
Kromě toho je vhodné využít
mezioborové studie a pomoci četným
lidem a institucím na celém světě
(podle příkladu prvních křesťanů)
pozitivně ovlivňovat novou kulturu,
novou legislativu a novou módu, o
čemž jsem se již zmiňoval dříve.

Bude třeba se vytrvale modlit a
neúnavně pracovat, aby bylo možné
dosáhnout tak ambiciózního cíle. Ale



tímto způsobem si přece křesťané
vytváří své cíle: velkorysé v jejich
dosahu a přizpůsobené realitě, ve
které jsme schopni jich dosáhnout.
Musíme se přesvědčit o tom, že
každý z nás je schopný ve svém
vlastním prostředí udělat víc –
mnohem víc, než si sami myslíme –
na základě malých krůčků (iniciativ,
příkladů, svaté neústupnosti).
Vzpomínám si na obraz, který
využíval svatý Josemaría v
souvislosti s ekologickým
problémem. Zmiňuji ho zde, protože
si myslím, že velmi dobře vystihuje
to, co se snažím říci.

„Nedávno jsem si vzpomněl, jak
jsme tolikrát mluvili o loďkách a
sítích, a říkal jsem vašim starším
bratřím, že teď se všude hodně
mluví a píše o ekologii. Z řek, jezer
a moří se berou vzorky vody k
analýze… Téměř vždy výsledek
ukáže, že jsou věci ve špatném
stavu: ryby nemají zdravé a



obyvatelné prostředí. Když jsme
mluvili o loďkách a sítích, vy i já
jsme tím vždy mysleli Kristovy
sítě, Petrovu loď a duše. To byl
dobrý základ pro to, že Pán řekl:
„Pojďte za mnou, a udělám z vás
rybáře lidí.“ (Mt 4,19). Může se
tedy stát, když některá z těchto
ryb, z těchto lidí uvidí, co se děje
na celém světě a uvnitř Boží
Církve, vida že moře je pokryto
špínou, že řeky jsou plny
odpudivého šlemu, kde není
potrava ani kyslík; kdyby tyto ryby
byly schopny myslet (a my
mluvíme o rybách, které myslí,
protože mají duši) mohlo by je
napadnout říci si: dost, obrátím se
a pryč! Nestojí za to takhle žít.
Ukryji se na břehu a tam zalapám
po dechu a nadechnu se kyslíku.
Stačí! Ne, děti moje; my musíme
zůstat uprostřed tohoto
prohnilého světa; uprostřed
tohoto moře se zakalenou vodou;
uprostřed těchto řek, které



protékají velkými městy i
zapadákovy, a jejichž vody nemají
sílu živit lidská těla, hasit jejich
žízeň, protože obsahují jed. Děti
moje, musíme vždy být uprostřed
ulice, uprostřed světa a snažit se
vytvářet kolem sebe tůň čisté vody,
aby mohly přijít další ryby;
rozšiřujme tůň kolem nás všech,
čistěme řeku a vracejme
blahodárnost mořským vodám“.
[42]

25. Uprostřed podobných nebo ještě
horších sociálních a morálních
situací, které teď zažíváme, začala
Církev usilovně měnit atmosféru
upadajícího římského impéria: jako
křesťané budeme vždy a stále
vyzýváni k rozhodné snaze přinášet
lidstvu Kristovy dary.

V tomto úkolu mají nenahraditelnou
úlohu otcové a matky rodin: jejich
snaha vtisknout hluboce křesťanský
tón svým domovům a vzdělání svých



dětí udělá z těchto rodin ohniska
křesťanského chování, tůně čistých
vod, které budou mít vliv na mnoho
dalších manželství. To zase bude
usnadňovat, aby vypučela povolání
odevzdání se Bohu v kněžství a v
celém spektru života Církve, jak v
sekulární sféře, tak v zasvěceném
životě; a dají vzniknout novým 
„radostným a zářícím domovům“,
jak říkával svatý Josemaría.

Trvám na tom, že otcům a matkám
rodin přísluší právo na širokou škálu
osobního apoštolátu v mnoha
směrech. A, podtrhuji, aby se
přirozeně a svobodně připojili k
mnoha dalším lidem, kteří prožívají
podobné problémy, a aby je společně
řešili: využití volného času,
odpočinkové aktivity a zábava,
cestování, podpora vhodných míst,
kde by jejich dcery a synové mohli
lidsky a duchovně zrát atd. Rodičů s
dětmi školního věku se týká po
právu, jako součásti zodpovědnosti



za jejich vzdělání, svobodný výběr a
dokonce podpora škol a
mládežnických klubů; kromě toho je
evidentní důležitost toho, aby se
aktivně podíleli na chodu
vzdělávacích zařízení, kde studují
jejich synové a dcery, a používali při
tom všechny nástroje, které jim
zákon dává do rukou, aby je vhodně
orientovali.

V poslední době, po mnoha letech
propagandy ve prospěch společné
výchovy, se otevírá cesta názoru, že
oddělené vzdělávání chlapců a dívek
na úrovní základní a střední školy se
jeví pro jejich vývoj blahodárné. Je
důležité nedbat námahy a
podporovat výzkum a propagaci (v
právních a pedagogických aspektech
i v oblasti veřejného mínění), aby se
ukázala vhodnost a výhody této
metody, kterápředpokládá velký
respekt vůči chlapcům a dívkám
(malým i dospívajícím) a kde je



prokázaný přínos pro vzdělanostní i
osobnostní rozvoj.

26. Stejně tak je v této souvislosti
potřebná správná představa svobody,
neboť se tento dar často chybně
ztotožňuje s jednoduchou schopností
vybrat si, na co má kdo v daném
okamžiku největší chuť, co
uspokojuje jeho rozmar nebo
pohodlnost, bez uvážení intimního
propojení s pravdou. Svoboda, velké
přirozené dobro, byla oslabena
hříchem, ale Kristus ji uzdravil
milostí a povýšil ji do řádu nové a
opravdové nadpřirozené svobody:
svobody Božích dětí (srov. Řím
8,19-21). Svatý Josemaría právě
proto, že se velmi cítil být synem
Boha Otce (toto synovství je v
nejniternější podstatě to, co znamená
být mužem nebo ženou), dosáhl
zvláště hlubokého porozumění
křesťanské svobodě a varoval nás
proti „omylu těch, kteří se spokojí s
tristním pokřikováním: Svoboda!



Svoboda!“ Poukazoval, že „jejich
volání často zakrývá tragickou
závislost, protože volba, která
dává přednost omylu,
neosvobozuje. Jediný, kdo
osvobozuje, je Kristus (srov. Gal
5,1),neboť jen on sám je Cesta,
Pravda a Život(srov. Jan 14,6)“.
[43]A dodával: „Svoboda dostává
svůj pravý smysl pouze, když
slouží pravdě, která osvobozuje,
když hledá nekonečnou Boží
Lásku, jež nás zbavuje všech forem
otroctví“. [44]

Křesťané – jako zodpovědní občané –
musí dělat vše možné, aby hájili a
podporovali svobodu vlastní i
ostatních a současně všem pomáhali
tuto novou svobodu objevovat: hac
libertáte nos Christus liberávit (srov.
Gal 5,1), svobodu, ke které nás
osvobodil Kristus. Je to jeden z
nejnaléhavějších úkolů nové
evangelizace. Již jsem připomínal, že
ti, kteří jsou voláni ke svému



posvěcování v manželském stavu,
hrají v tomto úkolu nenahraditelnou
roli; ale přeji si zdůraznit, že
povinnost šířit pravdivé učení o
manželství a rodině je zodpovědností
každého křesťana.

CHÁPAT A HLÁSAT OBSAH VÍRY

27. Veškeré úsilí o uskutečňování
nové evangelizace, jak v apoštolátu
porozumění, tak i v prioritních
oblastech, které jsem právě
vyjmenoval, se musí opírat o pevný
základ víry. „Bez víry se Bohu nelze
zalíbit“ (Žid 11,6), upřesňuje Písmo
svaté.

Tato teologická ctnost, brána ke
křesťanskému životu, si žádá
svobodný souhlas rozumu a vede k
plné věrnosti Boží vůli, vyjádřené
zjevenými pravdami. Dává nám
jistotu, že tato zjevení musí pocházet
od autority samého Stvořitele, který,
jak vysvětluje kniha Genesis, chce
pro celé stvoření pouze dobro. Proto



vážně přijatá a praktikovaná víra
plodí trvalou a plnou důvěru v Boha,
který nám zaručuje – pokud žijeme
tuto svobodnou a zodpovědnou
oddanost – účast na jeho Božském
životě, jenž je nám sdělován těmito
pravdami jako cesta k dosažení
spojení se samotným Bohem.

„Rok víry je tedy z této perspektivy
pozvánkou ke skutečnému a
novému obrácení se k Pánu,
jedinému Spasiteli světa. V
tajemství své smrti a svého
vzkříšení Pán zjevil plnost lásky,
jež nás vysvobozuje a volá k
obrácení života skrze odpuštění
hříchů (srov. Sk 5,31). Podle
svatého Pavla nás tato láska uvádí
do nového života: „Křestním
ponořením jsme byli spolu s ním
pohřbeni. A jako Kristus byl
vzkříšen z mrtvých Otcovou
slávou, tak i my teď můžeme žít
novým životem“ (Řím 6,4). Skrze
víru přetváří tento nový život



celou lidskou existenci podle
radikálně nové skutečnosti
zmrtvýchvstání“. [45]

Příklad víry

28. List Židům před nás staví řadu
věrných mužů a žen, kteří v průběhu
dějin spásy, od spravedlivého Ábela,
věřili v Boha a připojili se k Němu
veškerou energií svého rozumu a
vůle, trávíce své životy radostně v
jeho službě (srov. Žid 11,4-40). Mezi
všemi vyniká postava Abraháma, 
našeho otce ve víře [46], od něhož se
musíme také naučit síle naděje v
Boha, protože všichni musíme růst v
následujících měsících ve třech
teologických ctnostech, důvěřovat při
tom více a více prostředkům, které
nás vedou do Nebe, a naléhavě prosit
Nejsvětější Trojici, aby posílila naši
víru, naději a lásku.

Když žil Abrahám ve městě Ur, v
Chaldeji, „ uslyšel Hospodinův hlas,
který jej vytrhl z jeho země, jeho



národa a v určitém smyslu z něho
samotného, aby jej učinil nástrojem
plánu spásy. Tento plán zahrnoval
budoucí lid Smlouvy i všechny
národy světa“. [47] Patriarcha se
vydal hned, bez váhání, na cestu.

Vírou Abrahám uposlechl, když se mu
dostalo povolání, aby se vystěhoval do
země, kterou měl dostat v dědičné
držení; a on šel, ačkoliv nevěděl kam.
Víra ho provázela do zaslíbené země,
do cizí země, aby bydlel ve stanech s
Izákem a Jákobem, kterým se dostalo
stejného příslibu. Čekal totiž na město
s pevnými základy, které sám Bůh
vystaví a založí. I Sára uvěřila, a
proto dostala sílu stát se matkou,
ačkoli už překročila svůj čas; to proto,
že se spolehla na toho, který dal ten
slib. A tak z jednoho muže, a to již
vetchého, vzešlo tolik potomků, jako je
bezpočtu hvězd na nebi a písku na
mořském břehu. (Žid 11,8-12). 



Stejný příběh o pevné víře pokračuje
a rozvíjí se, hlouběji ašířeji, v Novém
Zákoně. Jedinečnou učitelkou ve víře
je nám Nejsvětější Panna Maria. 
„Skrze svou víru přijala Maria
andělovo slovo a uvěřila zprávě, že
se ve své poslušnosti a oddanosti
má stát Matkou Boží (srov. Lk 1,38).
Při návštěvě Alžběty přednesla
Nejvyššímu svůj chvalozpěv za
úžasná díla, která učinil těm, kdo v
něj důvěřují (srov. Lk 1,46-55). S
radostí a rozechvěním porodila
svého jediného Syna a uchovala při
tom své panenství neporušené
(srov. Lk 2,6-7). S důvěrou ve svého
manžela Josefa utekla s Ježíšem do
Egypta, aby ho uchránila před
Herodovým pronásledováním
(srov. Mt 2,13-15). Se stejnou vírou
následovala Pána při jeho kázání a
zůstala s ním i po celou cestu na
Golgotu (srov. Jan 19,25-27). Pro
svou víru Maria okusila plody
Ježíšova zmrtvýchvstání a
uchovávala všechny vzpomínky ve



svém srdci (srov. Lk 2,19.51). Poté
je předala Dvanácti, když byli
společně s ní shromážděni ve
večeřadle a očekávali Ducha
svatého (srov. Sk 1,14; 2,1-4)“.[48]

Proto rozjímání a ponoření se do
Mariiny víry nás vede k zakoušení
naší absolutní závislosti na Bohu. To
nás uschopňuje vidět, že když se
pevně přidržíme jeho ruky, budeme
schopni dělat zázraky. A také to dává
nadpřirozený rozměr našim životům,
Církvi a úkolu spolu-vykupitelství,
který nám byl svěřen. Tento pohled
rovněž zasahuje až k zdánlivě
nejnepatrnějším detailům našich
životů, neboť s Bohem póssumus!,
můžeme všechno; a bez Něho, nihil,
nic.

Skrze víru apoštolové opustili
všechno, aby následovali Mistra.
Stejně jednali první učedníci a
mučedníci, kteří odevzdali své životy
za svědectví Evangeliu, a nespočetní



křesťané všech dob, včetně těch
nedávných. „Pro svou víru napříč
stoletími vyznali muži a ženy
všeho věku, jejichž jména jsou
zapsána v Knize Života (srov. Zj
7,9; 13,8), jak krásné je následovat
Pána Ježíše všude tam, kam byli
povoláni vydávat svědectví o svém
křesťanství: v rodině, na
pracovišti, ve veřejném životě, při
uplatňování svých schopností a
vykonávání úřadů, k nimž byli
povoláni“. [49]

Příklad svatého Josemaríi

29. Obraťme svůj pohled do dějin
Církve, v nichž nikdy nechyběli muži
a ženy, kteří byli nástrojem Božích
rukou, aby dodali v těžkých obdobích
křesťanské víře novou energii a
vitalitu. Myslím na příklad našeho
Zakladatele. Svatý Josemaría hodně
rozjímal o našich předchůdcích ve
víře a o tom, jakou dávali Bohu
odpověď. Proto stejně jako patriarcha



Abrahám i náš Otec opustil všechny
své plány, uposlechl Boží hlas, stal se
poutníkem na všech světových
cestách, aby učil své bratry a sestry
doktríně „staré jako je Evangelium
a stejně jako Evangelium i nové“
[50]: zejména to, že Bůh povolává
všechny ke svatosti v jejich práci a v
okolnostech běžného života,
uprostřed ruchu světa. Byl to muž,
kněz víry a naděje, plný ctností, které
spolu s láskou Pán vkládal s rostoucí
intenzitou do jeho duše. Protože
pěstoval tuto ohromnou víru a
naději, dosáhl schopnosti dokončit
úkol, který dostal, a dnes jsou
nespočitatelní, jako hvězdy nebeské a
jako písek na břehu mořském (Gn
22,17), lidé různého věku, rasy a
postavení, kteří se živí tímto duchem
a hledají Boží slávu.

Život svatého Josemaríi odhaluje, že
každý náš den může a měl by být
časem víry, naděje a lásky, bez místa
pro egoismus. Měli bychom se sami



sebe ptát, jak se projevují teologické
ctnosti v našem každodenním
jednání. Zda vidíme starostlivou
ruku našeho Boha Otce ve všem, co
se děje, jak v příznivých událostech,
tak v těch protikladných. Jinými
slovy, jsme pevně přesvědčeni, že 
ómnia possibília credénti (Mk 9,23),
že vše je možné tomu, kdo věří, i
když můžeme přijít o osobní výhody
a prostředky? Jsme v apoštolátu
optimističtí, máme nadpřirozený
optimismus založený na přesvědčení,
že, jak tvrdí Apoštol, ómnia possum
in eo, qui me confórtat (Fil 4,13), vše
můžeme v Kristu, který je naše síla?

Možná budeme muset dojít k závěru,
že ještě nevyužíváme tyto ctnosti s
dostatečnou intenzitou. Tehdy na
sebe můžeme aplikovat tato slova
svatého Josemaríi: Chybí nám víra.
V den, kdy budeme mít tuto ctnost
a budeme důvěřovat Bohu a jeho
Matce, staneme se statečnými a
věrnými. Bůh, který je stejný jako



vždy, bude naším prostřednictvím
konat zázraky. Dej mi, Pane Ježíši,
víru, kterou si doopravdy přeji!
Matko moje a Paní moje,
Nejsvětější Maria, dej, ať uvěřím!
[51]

Náš Otec často snažně prosil Boha
pro sebe, pro početné dcery a syny a
pro všechny věřící o růst v
teologických ctnostech: adáuge nobis
fidem, spem, caritátem!, posiluj naši
víru, naději a lásku, modlil se každý
den. Prosil o totéž také (tiše, ve svém
srdci), když pozvedal při mši svaté
hostii nebo kalich. Vedl ho jediný cíl:
být lepším služebníkem (také my
bychom měli být lepšími služebníky)
Boha a duší v jakoukoliv hodinu a v
jakékoliv situaci. Zdůrazňuji, že v
tom spočívá potřebný předpoklad,
aby se cesta Církve naplnila novými
plody, nyní a povždy. Jak píše Svatý
otec:„Přejeme si, aby tento rok
vzbudil v každém věřícím touhu 
vyznat svou víru v plnosti a s



novým přesvědčením, s důvěrou a
radostí“. [52]

„Je úkolem každého věřícího, aby
zvláště v tomto roce znovu objevil
obsah víry, kterou vyznává, slaví,
žije a vkládá do svých modliteb, a
aby přemýšlel nad samotným
aktem víry. Není bez důvodu, že se
křesťané prvních staletí museli
vyznání víry učit nazpaměť.
Sloužilo jim jako každodenní
modlitba, aby nezapomínali na
závazek, který přijali ve křtu“ [53].

Prosit o víru a růst v ní

30. Snažme se během nadcházejících
měsíců, kdy se modlíme Vyznání víry
při mši svaté a při jiných
příležitostech, vyznávat víru v Církev
s větším soustředěním, s větší
pozorností ke slovům a jejich
významu. Velmi také pomůže časté
studium a rozjímání nad různými
tématy Kréda. Mezi doporučení,
která nám papež Benedikt XVI. dává,



aby nám pomohl mít co největší
užitek z tohoto údobí, je především
studium Katechismu katolické Církve
nebo jeho Kompendia. Katechismus,
krásné dědictví Druhého
vatikánského koncilu, obsahuje
všechny pravdy katolické víry plným,
živým a uspořádaným způsobem.

„Existuje totiž hluboká jednota
mezi aktem, jímž věříme, a
obsahem, jemuž dáváme svůj
souhlas“. [54] Znalost článků víry je
základem pro možnost dát jí osobní
souhlas, plné přilnutí rozumem a
vůlí k tomu, co hlásá Církev. Toto
přijetí proto znamená, že když se
věří, svobodně se přijme celé
tajemství víry, neboť sám Bůh
garantuje její pravdu a odhaluje a
nabízí našemu rozumu své tajemství
lásky.

Papež pokračuje: „Na druhou stranu
nesmíme zapomínat, že v našem
kulturním kontextu existuje



množství lidí, kteří v sobě sice
nerozpoznávají dar víry, upřímně
však hledají nejvyšší smysl a
konečnou pravdu svého života i
celého světa. Toto hledání je
skutečnou „preambulí“ k víře,
neboť vede lidi po cestě směřující k
tajemství Boha“. [55] 

Neochabujme v tomto úžasném
dobrodružství odhalovat duchovní
úsilí, jež hnízdí ve všech duších,
abychom jim nabídli formaci, kterou
potřebují k uhašení své žízně po
Pravdě. Zvláště v současné době
nabývá životní důležitosti učit či
připomínat lidem, se kterými se z
různých důvodů setkáváme, že
pozemský život představuje
přechodnou etapu lidské existence.
Bůh nás stvořil pro věčný život, určil
nás k účasti na svém Božském životě,
abychom tak dosáhli úplného a
nekonečného štěstí. Tohoto daru
Nejsvětější Trojice se plně dosáhne
jen po tělesné smrti, avšak začíná již



zde na zemi. To je pak věčný život: že
poznají tebe, jediného pravého Boha, a
toho, kterého jsi poslal, Ježíše Krista
(Jan 17,3). Kdo jí mé tělo a pije mou
krev, má život věčný a já ho vzkřísím
v poslední den (Jan 6,54). 

31. Následující měsíce nám poskytují
novou příležitost hluboce rozjímat o
tajemství Ježíše Krista. Ježíš nám
zjevil Otce svými činy a slovy a
ukázal nám cestu, která k Němu
vede. Dal nám vše potřebné,
abychom dosáhli tohoto cíle: Církev
se svými svátostmi a institucemi. A
co více, seslal nám Ducha svatého,
který Boží milostí sídlí v našich
duších a neustále nás pobízí jít k
Otcovu domu. To vše je ovocem Boží
lásky a dobroty, protože v tom záleží
jeho láska: ne, že my jsme milovali
Boha, ale že on si zamiloval nás a
poslal svého Syna jako smírnou oběť
za naše hříchy (1 Jan 4,10).



Přesvědčme se o důležitosti
rozjímání a vyzvání ostatních k
rozjímání o této základní pravdě: 
„Bůh nás má rád! On, Všemohoucí
a Všemocný, ten, který stvořil nebe
i zemi“. [56] Žasněme a děkujme za
toto úžasné sdělení, které musíme
všude rozšiřovat prostřednictvím
celosvětové katecheze.

Právě toto slovo – „katecheze“ – v
řečtině znamená doslova „rozezvučet
v uších“. Pro křesťany to je metoda
učení užívaná Církví již od prvních
okamžiků, co začala přinášet lidstvu
překrásnou perlu a poklad spásy, jak
to vysvětloval sám Mistr. Takto,
nasloucháním, první Pánovi učedníci
přijali dobrou zprávu a předávali ji
dalším takovým způsobem, že
uchvátila mysl i jednání posluchačů
a stala se součástí jejich životů.

Stejně se musíme chovat i teď, když
uplynulo dvacet století křesťanství:
rozeznít Pravdu vnesenou Ježíšem



Kristem do srdcí lidí, s nimiž se
setkáme při naší pozemské cestě, a
také modlitbou do srdcí těch, se
kterými se osobně nesetkáme.
Každému musíme ve vhodný
okamžik říci: Bůh na tebe myslel po
celou věčnost! Bůh tě miluje! Bůh ti
připravil nepopsatelné místo, Nebe,
kde se ti on sám odevzdá a udělí ti
věčnou radost a nasytí tvou
překypující touhu po štěstí, kterou
nosíš ve svém srdci!

32. Tyto základní pravdy nejsou
samozřejmé. Hodně lidí nezná Boha
nebo si o Něm vytvořilo mylný obraz.
Někteří si představují Boha jako
žárlivého vymahatele zákonů, vždy
připraveného k trestu, nebo Boha, k
němuž se obracíme jen v případě
nouze; jiní si myslí, že Bůh je
uzavřen ve svém vlastním štěstí,
zcela vzdálený od trápení a potřeb
lidí… Nepřestávejme se ptát sami
sebe, zda jsou naše radost a náš mír
takové, že se ti, co nás vidí,



mohou„dotknout“ Boží Lásky, kterou
projevuje vůči svým dětem.

Všichni potřebujeme neustále
posilovat„základní znalosti o
fundamentálních tématech,
abychom byli schopni osvítit
smýšlení lidí a obhajovat Církev
proti útokům, které na ni čas od
času dopadají ze všech stran: jasné
porozumění dogmatickým a
morálním pravdám; potřebám
rodiny a křesťanskému vzdělávání;
právu na práci, odpočinku,
privátnímu majetku; základním
právům na sdružování a
vyjadřování atd. Tak budete moci
radostně zažít pravdu těchto slov:
véritas liberábit vos (Jan 8,32),
protože pravda vám dá radost, mír
a účinnost“. [57]

Prosme snažně Ducha svatého, aby
nám pomohl nabídnout přesvědčivé
svědectví a podat (podle našeho
vzdělání a praxe) rozumné



argumenty, které by usnadnily lidem
otevřít svou mysl pravdě. Modleme
se s vytrvalou důvěrou. Tento bod je
nejdůležitější a mějme na paměti
Pánův slib: dále vám říkám, shodnou-
li se na zemi dva z vás na kterékoli
věci a budou o ni prosit, dostanou to
od mého nebeského Otce (Mt 18,19).
Pokud vydržíme pevně spojení v
modlitbě a sevřeme řady jako
ozbrojené šiky (Pís 6,4) v bitvě pokoje
a radosti, dostaneme z Nebe vše, o co
Boha žádáme.

Když komentuje Benedikt XVI. verš z
Evangelia, který jsem právě uvedl,
poukazuje na to, že„sloveso, které
používá evangelista pro vyjádření
„shodnou se“ (…) uzavírá odkazem
na „symfonii“ srdcí. Ta má účinek
na Boží srdce. Shoda v modlitbě je
důležitá, aby ji přijal náš nebeský
Otec“ [58]. Zůstávejme vždy v
souladu s papežem a jeho úmysly,
protože tak se přiblížíme více Kristu
a s Ním, skrze Ducha svatého, naše



modlitba přistane přímo u Boha
Otce.

DOKTRINÁLNÍ FORMACE

33. Náš Otec vyjmenoval pět
základních aspektů formace: lidský,
doktrinálně-náboženský, duchovní,
apoštolský a profesní. Rok víry nám
nabízí zřetelným způsobem pozvání,
abychom znovu přemýšleli o naší
doktrinální formaci. A to z jednoho
prostého důvodu: celá tato formace
nám totiž pomáhá různými cestami k
osobnímu prohloubení obsahu a
smyslu víry. A tak budeme moci
prostřednictvím tohoto
obnovenéhointelléctus fídei,
porozumění víře, hlásat a
dosvědčovat tajemství Boží Lásky v
Ježíši Kristu vhodným způsobem
svým kolegům a přátelům.

Formace podle učení Církve

34. Proto náš Zakladatel shrnul
základní činnost Díla názornou



větou: „předat doktrínu“. Z toho
pochází ono vytrvalé a ochotné úsilí
zajistit věřícím Prelatury formační
výživu, zvláště náboženskou
doktrínu. Myslím na radost našeho
Otce, když pozoruje z Nebe, jak se
nepřetržitě organizují přednášky, v
souladu s plány a potřebami každé
oblasti. Všem vám připomínám, co
nám neustále opakoval, aby se nám
to hluboko vrylo: „Vynaložte hodně
úsilí na pochopení doktríny, kterou
dostáváte, a nedopusťte její
stagnaci; a pociťujte potřebu a
radostnou povinnost přenášet ji na
druhé tak, aby také v jejich srdcích
dávala růst dobru a ušlechtilosti“.
[59]

Para servir, servir – abychom byli
užiteční (abychom k něčemu
sloužili), služme, často opakoval
svatý Josemaría a využíval při tom
dva významy slovesa sloužit: být pro
ostatní užitečným a mít skutečnou
schopnost čelit různým okolnostem.



V této větě shrnoval důležitost být ve
všech oblastech dobře připravení,
být dychtiví účinně přispívat Božím
plánům a Církvi. „Abychom mohli
sloužit ostatním, nejprve musíme
být sami užiteční, to znamená, že
potřebujeme formaci. Pokud ne,
nemůžeme být dobrými nástroji,
budeme k ničemu“. [60] Když to
aplikujeme na náš apoštolský cíl,
znamená to, že můžeme sloužit
pouze natolik, nakolik máme a
vychováváme živou a ujasněnou
víru, protože pouze tak můžeme 
sloužit apoštolátu Díla a doktrinální
formaci ostatních.

Svatý Josemaría byl přesvědčený o
této neustálé potřebě a vydal pokyny
pro nábožensko-doktrinální formaci
věřících Díla a postupně je rozvinul.
Uvažujme, v rozhovoru s naším
Pánem, co nám nepřetržitě
vysvětloval. „Cíle, jež si společně
klademe, jsou svatost a apoštolát.
K dosažení těchto cílů potřebujeme



předevšímformaci. Pro naši
svatost potřebujeme doktrínu; a
pro apoštolát – doktrínu. A
doktrína vyžaduje čas a vhodné
místo a vhodné prostředky.
Nečekejme nějaké mimořádné Boží
osvícení, které od Něj ani
nemůžeme očekávat, když nám
vždy dává běžné lidské
prostředky: úsilí a studium.
Formace tedy vyžaduje studium“.
[61]

Duch svatý, který sídlí v duších skrze
milost, spolu s Otcem a Synem, je
skutečně tím jediným (pro ty, kteří
naslouchají jeho hlasu a jsou
poslušní jeho vnuknutím), kdo
„nechá proniknout do ducha a do
srdce člověka učení Ježíše Krista“.
[62] Sám Ježíš Kristus ho nazýval 
Duchem pravdy a ujistil nás: jakmile
však přijde on, Duch pravdy, uvede
vás do celé pravdy; neboť nebude
mluvit sám ze sebe, ale bude mluvit,
co uslyší (…) On mě oslaví, protože z



mého vezme a vám to oznámí (Jan
16,13-14). Blahoslavený Jan Pavel II.
ve svém komentáři tohoto úryvku
Písma svatého vysvětloval: „Pokud
Ježíš řekl sám o sobě: ‚Já jsem
pravda‘ (Jan 14,6), je to tato pravda o
Kristovi, kterou Duch svatý dává
poznat a prohlašuje (…) Duch je
Světlo duše: Lumen córdium, jak ho
vzýváme na svatodušní svátky“. [63]

My křesťané jsme nejsvobodnější
Boží stvoření, pokud nedovolíme,
aby nás strhávali pomíjivé tendence
dané chvíle. Církev povzbuzuje své
děti, aby se chovaly jako zodpovědní
a zásadoví katolíci, jejichž rozum
a srdce nescházejí z cesty, nejdou
různými směry, ale působí pevně a
odhodlaně. Potom v každém
okamžiku budeme jasně vidět, co
je třeba udělat, a nenecháme se
svést (buď slabostí charakteru
nebo zbabělostí v poslušnosti
svědomí) tendencemi či
atmosférou dané chvíle: „pak již



nebudeme nedospělí, nebudeme
zmítáni a unášeni závanem
kdejakého učení – lidskou falší,
chytráctvím a lstivým sváděním k
bludu“. (Ef 4,14) [64]

Prohlubovat vědomosti o učení
Církve

35. Pokud toužíme poznat a milovat
Boha, pokud si přejeme, aby Ho
ostatní poznali a milovali, je
nezbytné, aby katolické učení stále
více osvěcovalo naše chápání a
hýbalo naší vůlí. Nyní, kdy je
dominující kultura tak nepřátelská
Bohu, stává se tato povinnost zvláště
naléhavou.

To vysvětluje, jak důležité a naléhavé
je nenechat nic nehotového v naší
doktrinální přípravě. Nikdy
neopomiňme studovat zvláště
teologii, podle své individuální
situace, abychom získali onen 
intelléctus fídei – hlubokou znalost
víry, o které jsem mluvil. Měli



bychom zakusit to silné a radostné
napětí „fides quaerens intelléctum“
[65]: mysl poučenou vírou, jež se
pokaždé hlouběji snaží pochopit to, v
co věříme. Když je teologie
studována nikoli rutinně či
mechanicky, nýbrž jako součást
našeho žití, pomáhá nám to skvěle k
tomu, aby se nám pravdy víry staly
plně vlastní a naučili jsme se myslet
v duchu víry a z pohledu víry. Pouze
tak můžeme správně odpovídat na
komplexní otázky, které vyvstávají v
profesionálním životě a při celkovém
vývoji společnosti. Právě proto, že
jste svobodní, mé dcery a synové,
protože každý z vás se rozhoduje a
jedná s plnou a úplnou nezávislostí,
snažte se zvláště dobře formovat
svou inteligenci a svědomí, abyste
měli bohaté znalosti nejen z
humanitních věd, ale také z teologie,
která vám dovolí myslet, posuzovat a
jednat jako křesťané.



Musíme soustavně obohacovat svou
mysl, abychom byli schopni
kompetentně pojímat témata
katolického učení, jež mají zvláštní
důležitost na poli vlastní profese
nebo která jsou zvláště aktuální ve
společnosti. Ta se budou místo od
místa různit, ale některá jsou v
současnosti závažná všude, zejména
ta, která se vztahují k manželství a
rodině, vzdělávání, bioetice atd.

36. V tomto smyslu jsem na vás
opakovaně naléhal, aby se nadále
zlepšovaly standardy vzdělávání a
specializace profesorského sboru ve 
Stúdia Generália Prelatury; aby se
podporovaly řady výzkumů vysoké
úrovně na univerzitách, kterým Opus
Dei poskytuje duchovní orientaci;
aby se vytvářely interdisciplinární
skupiny, například lékařů, biologů,
právníků, filozofů, sociologů, kteří by
se věnovali těmto úkolům s
apoštolským úmyslem.



Mnozí členové Prelatury mohou činit
něco podobného, společně s
ostatními, ve veřejných nebo
soukromých akademických
institucích, kde pracují. A mnohem
více lidí, i když se profesionálně
nevěnují těmto specifickým oborům,
může přidat své zrnko písku, aby
pomohli k vytvoření zdravého
veřejného názoru, ohleduplnému k
přirozenému právu a znalému
křesťanského poselství, používajíce
při tom vhodně mediální prostředky.
Již jste mě slyšeli říkat, že
jednoduchý dopis nebo e-mail do
novin, ve kterém sympaticky a jasně,
s darem jazyků, vysvětlíme nějaký
bod katolické doktríny, je občas
účinnější než objemný traktát. Když
tisk či nástroje veřejného mínění
některé země nabízejí zdeformovaný
pohled na Církev nebo dokonce
otevřeně organizují neobjektivní
kampaně, katolíci nesmějí stát
pasivně stranou: musíme se vzepřít
proti těmto urážkám nespravedlivým



vůči Bohu a společnosti, odkrýt jejich
pravou povahu a vyžadovat respekt,
který si Církev zaslouží, a přitom se
nesnažit zakrýt chyby některých
jejích členů.

Opakuji, že abychom toho dosáhli,
musíme poznat, jak naléhavé je pro
nás neustále zdokonalovat svou
teologickou formaci a (podle své
osobní potřeby a okolností)
prohlubovat své chápání současných
otázek, které se vztahují k základním
pravdám Zjevení. Dobře využívejme
kurzy a přednášky o filozofii,
teologii, kanonickém právu,
navštěvujme je se zájmem a
dochvilně a snažme se z nich
vyzískat co nejvíce. Kromě toho totiž
tyto aktivity nabízejí i příležitosti
usnadnit dalším lidem doktrinální a
duchovní katechezi, kterou hledají.

37. Ve své katechezi o církevních
Otcích se Benedikt XVI. pozastavuje
nad jedním bodem v současnosti



zvláště důležitým. Tvrdí, že velkou
chybou starých pohanských
náboženství bylo neřídit se cestami
vtisknutými božskou Moudrostí do
lidských srdcí. „Zánik pohanského
náboženství byl proto
nevyhnutelný: nastal jako logická
konsekvence odtržení náboženství
– redukovaného na umělý komplex
ceremonií, konvencí a zvyků – od
pravdy bytí“. [66] A dodává, že staří
křesťanští Otcové a spisovatelé
naopak volili „pravdu bytí oproti
mýtu zvyku“. [67] Cituje z
Tertuliána, který napsal: „Dóminus
noster Christus veritátem se, non
consuetúdinem, cognominávit –
Kristus prohlásil, že je pravda,
nikoli zvyk“. [68] A Svatý otec
komentuje: v této souvislosti stojí
za povšimnutí, že termín 
consuetúdo, který zde Tertulián
použil na označení pohanského
náboženství, lze do moderních
jazyků překládat výrazy jako



„kulturní návyk“ či „dobová
móda.“ [69]

Nepochybujme o tom, že i přes
zdánlivé vítězství relativismu v
některých oblastech, tento způsob
myšlení a rozsévání dezorientace
skončí kolapsem jako domeček z
karet, protože není ukotven v Pravdě
tvůrčího a prozíravého Boha, jenž
řídí cesty dějin. Skutečnost, kterou
kolem sebe vidíme, nás zároveň musí
povzbuzovat a nesmíme se vzdát a
opustit všechny ty rozčarované lidi,
pro které život ztratil smysl.

SPOJENÍ S KRISTEM
PROSTŘEDNICTVÍM MODLITBY A
OBĚTI

38. Vím, že svatý Josemaría často
opakoval a rozjímal slova svatého
Ignáce z Antiochie, který cestou do
Říma, kde později zemřel
mučednickou smrtí, sám sebe popsal
jako „Kristovo obilí“ – byv rozemlet
zuby šelem – „abych mohl být



shledán čistým Kristovým chlebem“.
[70] Také my křesťané se považujeme
za „Boží obilí“, protože máme milou
povinnost poskytovat duchovní
potravu těm, kteří z různých důvodů
kráčí po našem boku.

Hluboce se přesvědčme o tom, že
Bůh si přeje, abychom byli
„Kristovým chlebem“, a tím mohli
utišit hlad duší. Jak toho dosáhnout?
Je třeba se bez odporu nechat
rozemlít jako zrna klasů; a
rozhodnout se využívat všechny ony
nástroje (až do dna, ne jen napůl),
které Pán nabízí, aby nás očišťoval,
aby obrousil hrany naší povahy, aby
vytrhl z našich vnějších i vnitřních
sklonů (skrze lásku, i když je to
těžké) to já, kterého si každý z nás
vysoce cení. Naše vlastní osobní
zkušenost nás učí, že tento úkol
očišťování je velmi potřebný, pokud
chceme získat žádoucí nadpřirozené
plody. Mistr nám to vysvětlil
názorným způsobem: Jestliže



pšeničné zrno nepadne do země a
neodumře, zůstane samo; odumře-li
však, přinese hojný užitek (Jan 12,24).

Spojení s Kristem na kříži

39. Ježíš Kristus chce, aby se všichni
lidé zachránili a došli k poznání
pravdy (1 Tim 2,4). Tato svatá ambice
by měla ovlivňovat naše chování:
musíme dát rozhodný apoštolský
náboj do všeho, co děláme – v
nejrůznějších situacích a okamžicích.
Tak každý věřící Díla, dokonce i ten,
kdo nemůže dělat apoštolát přímo (je
nemocný, nachází se na novém místě
nebo nezná jazyk atd.), bude rozvíjet
velmi plodný a cílený apoštolský
úkol. Dosáhneme toho všichni, pokud
se budeme co nejlépe snažit o vztah s
Bohem skrze normy zbožnosti;
pokud se budeme snažit dobře
odvádět svou práci a budeme-li to
každý den při mši svaté nabízet
Bohu. Náš Pán od nás očekává, že Mu
budeme v neustálém rytmu – jako



tlukot srdce [71] – nabízet hledání a
uskutečňování malých umrtvování a
odříkání.

Spojení s Kristem na kříži je zásadně
důležité pro uskutečňování tohoto
apoštolského programu. Není možné
následovat Ježíše, aniž bychom
zapřeli sami sebe, bez pěstování
ducha umrtvování a bez
praktikování konkrétních činů
pokání. Svatý otec ukazuje, že 
„každý křesťan je povolán
rozumět, nést v paměti a být svým
životem svědkem slávy
Ukřižovaného. Kříž, připojení sebe
sama k oběti Božího Syna, je
rozhodujícím „znamením“ par
excellence, že nám bylo umožněno
pochopit lidskou a Boží pravdu:
všichni jsme byli stvořeni a
vykoupeni Bohem, který z lásky
obětoval svého jediného Syna.
Proto, jak jsem napsal v encyklice 
Deus cáritas est, na kříži „se
naplňuje ono obrácení se Boha



proti sobě samému, v němž se On
sám daruje, aby znovu pozvedl
člověka a zachránil ho. Je to láska
ve své nejradikálnější podobě“ (č.
12)“ [72].

Vnořit se do Kristových ran

40. Často jsme slyšeli srovnání, které
používal svatý Josemaría.
Vysvětloval, že pokud toužíme jít v
blízkosti Mistra, musíme být „v
Kristových zraněných rukách
semenem, jež božský Rozsévač
vhodí do brázdy. Rozsévač vnoří
svou ruku do velkého vaku a vyndá
ji plnou lesklých zlatých zrn, která
do široka rozhodí. Tak se musíme
Pánu odevzdat vy i já, nečekat na
zemi žádnou odměnu či si vymýšlet
plané výmluvy. Ale jak tvrdí
Evangelium, je nutné, aby zrno
padlo do země, zdánlivě odumřelo
a vydalo tak plody (srov. Jan 12,24).
Jen tak budeme pro Pána dobrým



semenem k setí, které na zemi
otevře božské cesty“. [72]

Ve světle těchto úvah zpytujme svá
svědomí, zda se vážně snažíme být
zbožnými a kajícími, pevně
přesvědčeni o tom, že „čin nemá
cenu bez modlitby a modlitba
zvyšuje svou váhu obětí“. [73]
Prosme Pána, aby nám poskytl
každodenní hlad po větším
odevzdání, účinnou touhu radostně
se podílet na dobru duší. Toho
dosáhneme jen tím, pokud se každý
den snažíme při mši svaté obnovit
touhu být živou hostií ve spojení s
Kristem.

Nikdo neodmítá velikost a důležitost
toho, co je nám nabízeno: být s
Kristem hostií. Podporujme tyto
svaté touhy ve chvílích osobního
setkání s Ním. Prosme Ježíše skrze
jeho Nejsvětější Matku, Učitelku víry,
aby nám poskytl milost denně
obnovovat naše apoštolské úsilí, a



uskutečňujme tyto úmysly
konkrétními činy v souladu s radami,
které dostáváme při duchovním
vedení.

Potom nás skutečně Ježíš vezme do
své zraněné ruky, a jen co nás
nasákne, jak zdůrazňoval svatý
Josemaría, svou drahocennou Krví,
aniž bychom opustili místo, kam nás
postavil, rozhodí nás do daleka a
široka: naše odevzdání bude plodné
na místech blízkých i vzdálených;
vytvoří užitek z naší práce i
odpočinku, z našich radostí i bolestí,
slov i mlčení, aby nasel božské
semeno do myriád srdcí. Staneme se
opravdu „chlebem pro oltář i
chlebem na stůl: božští i lidští“.
[75] A Ježíš uskuteční nové
obdivuhodné zázraky, jako je dříve
činil v duších a na tělech těch, kdo
Ho hledali, když se Ho mnozí snažili
dotknout, protože z něho vycházela
síla a všechny uzdravovala (Lk 6,19).



Obracet se k Duchu svatému

41. Stejně, jako Ježíš Kristus kázal
Boží zvěst z popudu Ducha svatého
(srov. Lk 4,14), i my křesťané bychom
se měli k Němu obracet, naplněni
důvěrou, jak doporučoval
blahoslavený papež Jan Pavel II.,
když se přibližoval Jubilejní rok
2000. V jednom pastýřském listě
napsal: „Proto k hlavním
povinnostem (…) náleží znovu
prozkoumat přítomnost a činnost
Ducha, který působí v Církvi jednak
svátostně, zvláště skrze svátost
biřmování, a jednak v různých
charismatech, úřadech a službách,
které on sám podnítil pro její dobro“.
[76]

Proto není nic logičtějšího, než
počítat ve svém osobním apoštolátu a
v jakékoliv apoštolské práci s
utěšující skutečností, že Duch svatý
se bez ustání podílí na posvěcování
duší, třebaže činí svou práci v



tichosti. On je „i v naší době hlavním
činitelem nové evangelizace (…) ten,
kdo v průběhu dějin buduje Boží
království a připravuje jeho plné
zjevení v Kristu Ježíši tím, že působí
v lidských srdcích a urychluje v
našem světě vzklíčení sadby
definitivní spásy, která přijde na
konci věků“. [77] Nikdy
nepochybujme: pokud se budeme
obracet s vírou na našeho Utěšitele,
On nám vloží do úst správná slova,
vhodnou myšlenku, laskavý a
pokorný způsob nápravy špatného
jednání, který pomůže lidem změnit
se.

Vynaložme proto upřímné úsilí,
abychom rozvinuli svůj vztah a
hovory s Duchem svatým; protože –
jak také učil svatý Josemaría, když
mluvil o způsobu, jakým Bůh jedná
se svými věrnými dětmi – Bůh s
námi nejen kráčí, ale také v nás
přebývá. Mohli bychom to vyjádřit
tak, že sídlí uprostřed našich duší



v milosti a dává nadpřirozený
smysl našim činům, dokud se proti
němu neobrátíme a nevyženeme
ho odtamtud hříchem. Bůh je
skrytý v tobě i ve mně, v každém z
nás.[78]

Modlitba jako zbraň

42. Přečtěme si znovu některá slova
blahoslaveného Jana Pavla II. ze dne
kanonizace Zakladatele Opus Dei. „K
uskutečňování tak zavazujícího
úkolu je třeba vytrvalý vnitřní růst
živený modlitbou. Svatý Josemaría
byl mistrem v užívání modlitby, již
považoval za mimořádnou ‚zbraň‘ k
vykoupení světa. Vždy radil: ‚V první
řadě modlitba; pak pokání; a na
třetím místě, až teprve na třetím
místě, činnost‘ (Cesta, č. 82).“ Papež
pokračoval: „Není to paradox, ale
trvalá pravda: plodnost apoštolátu je
především v modlitbě a v
intenzívním a stálém svátostném
životě. Toto je v podstatě tajemství



svatosti a opravdového úspěchu
světců“. [79]

Jedná se o duchovní postoj, který
tento svatý kněz, náš Otec, zavedl od
chvíle, kdy Bůh poprvé vstoupil do
jeho duše, a jasně se odráží v prvních
rocích Opus Dei, kdy bylo třeba vše
teprve udělat. V roce 1930 – tehdy
bylo Opus Dei ještě jako novorozeně
– svatý Josemaría napsal Isidoru
Zorzanovi, v té době jedinému členu
Díla, několik slov, která si
zachovávají trvalou platnost:Pokud
musíme být tím, co si Pán a my
přejeme, musíme být pevní v
základech, především v modlitbě a
odčiňování (oběti). Modli se: nikdy,
opakuji, nikdy nevynechej své
ranní rozjímání; a každý den
nabídni všechny obtíže a oběti
toho dne jako pokání. [80]

Následujme tento vzor chování,
nezbytný pro růst našeho života víry
a pro splnění nadpřirozeného úkolu,



který Mistr svěřil křesťanům. Proto
musíme v první řadě každodenně
růst v osobním styku a v
rozhovorech s Ježíšem Kristem. Jak
při nejnáročnější profesionální práci,
tak v tichosti kaple nebo kostela,
uprostřed ruchu ulice, také v čase
zábavy nebo odpočinku, a přirozeně
při rodinných aktivitách, v nemoci a
při obtížích – v každém okamžiku! –
musíme mluvit k Bohu duší, srdcem,
smysly i rty a snažit se proměnit vše,
co děláme, v modlitbu milou Bohu,
často tichou. Ale trvám na tom, že
modlitba je plodem života z víry. Je
potřeba velké důvěry, abychom
žádali našeho Pána opravdu, s
přesvědčením, jak to dělal svatý
Josemaría: „Ježíši, řekni mi něco;
řekni mi něco, Ježíši!“

Nezapomínejme, že člověk, který se
opravdu modlí, dělá pokroky v
ctnosti pokory; má radost z toho, že
je Božím dítětem; cítí naléhavost
denního apoštolátu; vždy jedná



přátelsky a vlídně; ví, jak sloužit;
snaží se být neviditelný a je poslušný
při duchovním vedení.

Sůl umrtvování

43. Od našeho rozhovoru s Pánem
nelze oddělit umrtvování:
potřebujeme umrtvování, které
stoupá k Bohu jakomodlitba
smyslů. Některé lidi děsí slovo
„odpykání“ a představují si při tom
kdoví jaké nesnesitelné bolesti. Nic
nemůže být vzdálenější od pravdy!
Bůh po nás běžně žádá ducha
pokání, který se projevuje kvalitním
plněním vlastních povinností dle
svého postavení a okolností; plněním
trvalým a radostným, jakkoli obtížné
to může být, s lehkostí, s hrdinskou
věrností v malých věcech.

I když byl svatý Josemaría velmi
štědrý ve velkých pokáních, ke
kterým ho Pán vybízel (protože ho
formovaly v jeho poslání



zakladatele), považoval za
mimořádně důležité rovněž drobné
kající úkony – úkony nepatrné, avšak
překypující láskou. Tak to vyjádřil ve
svých zápiscích z roku 1930,
týkajících se způsobu zpytování
svědomí. „Odčiňování: Jak jsem v
těchto dnech přijímal obtíže, které
přicházely z Božích rukou?, ty,
které zapříčinily povahy
mýchkamarádů?, ty, které
pramenily z mé vlastní ubohosti?
Nabídl jsem Pánu jako pokání tu
velkou bolest, kterou cítím v
důsledku toho, že jsem ho tolikrát
urazil? Obětoval jsem mu stud za
svou vnitřní hanbu a ponížení,
když uvážím, jak málo jsem
pokročil v cestě ctností?“ [81]

Svět má dnes a vždy bude mít
zvláštní potřebu duší, které milují
oběť a objímají ji dobrovolně pro
lásku Boží. V jakémkoliv okamžiku se
taková oběť také zvedá jako zbraň
schopná zvítězit v bitvě proti



požitkářství, které má spoustu obětí
mezi křesťany i nekřesťany; proti
přehnanému upřednostňování těla a
smyslového vnímání. Uvažme, že pro
zamezení neuspořádaného lpění na
vlastním já je zapotřebí udělat
absolutní nabídku, opravdový
celopal svých vnitřních i vnějších
smyslů, schopností, své duše i těla, v
těsném spojení s Ježíšem Kristem.

Musíme „nabídnout svůj život,
svou bezmeznou nevypočítavou
oddanost, jako odčinění za své
hříchy; za hříchy všech lidí, našich
bratrů; za hříchy spáchané během
věků a za ty, které budou spáchány
od nynějška až do konce světa;
především však za všechny
katolíky, za Bohem vyvolené, kteří
neumějí náležitě odpovědět, kteří
zrazují lásku, kterou si je Pán
zamiloval a vyvolil“. [82] A
přidejme další pohled, který náš Otec
vždy zdůrazňoval: aspekt vítězství v
bitvě, postoj optimismu, naděje a



jistoty, že Pán nám zaručí vítězství
skrze naši víru, naši důvěru v Něho a
pro naše skutky lásky vůči Bohu a
vůči duším.

44. Tato slova svatého Josemaríi nám
pomáhají velkoryse přijmout naše
obvyklá umrtvování. Všichni se
potřebujeme bez váhání očistit: jen
tak budeme moci s radostí vlastní
Božím dětem ozdravovat prostředí,
ve kterém žijeme. „Odčiňovat, a
nad vším odčiňováním je potřebná
láska. Taková láska, která je
účinná jako lučavka, vyleptávající
z naší duše veškerou prašivinu, a
jako oheň, který jazyky Božích
plamenů zažehne a spálí ubohost
našeho srdce.“ [83] Také vám
navrhuji, abychom, pokud se někdy
cítíme zbabělí, rozjímali o Ježíšovi v
hodině jeho Utrpení, které postoupil
pro lásku k nám. „A potom… budeš
mít ještě strach z pokání?“ [84].



Skrze tyto souřadnice křesťanského
chování podněcujme v ostatních
nutnost konkrétní a neustálé
apoštolské činnosti s mladými i
staršími, zdravými i nemocnými
nebo s lidmi, se kterými se běžně
setkáváme prostřednictvím své práce
nebo přátelství, příbuzenství, zálib
atd. – prostřednictvím všech vztahů,
jež tvoří tkanivo našeho prostředí.
Prosme Nejsvětější Pannu, ať nám dá
více apoštolského úsilí v
následujících měsících, abychom byli
šiřiteli radostné víry v Boha a
abychom se tak také vždy chovali.
Kromě toho prosme, ať sešle hojná
požehnání svého Syna, aby mnozí
muži a ženy otevřeli svá srdce Boží
milosti, aby před ním nic
nezamlčovali a rozhodli se jít s
Kristem cestou, jež vede k plnému
štěstí, které každému z nás připravil
od věčnosti.

APOŠTOLSKÁ ČINNOST



45. „Poslání“, apoštolský úkol, jenž
nám Pán svěřil, je možné pouze ze
„života ve víře“, který jsme
popisovali: musí být jako „epifanie“ –
zjevení víry. Je to víra – doktrína a
život –, co dává pevnost a působivost
křesťanské existenci a činí ji proto
atraktivní, jak dokazuje množství
lidí, kteří nemají víru, ale přejí si,
možná aniž by pro to něco dělali,
dosáhnout tohoto štěstí a jistoty, toho
pokoje mysli, které vidí u věřících.

Měli bychom konat apoštolát
„zevnitř“ ctnosti víry, jak říkám.
Proto naše denní sebe-odevzdávání
se našemu Pánu nesmí slábnout. Je
hodně co odčiňovat za urážky vůči
Bohu a za zranění působená duším.
Moje dcery a synové, chápejme
naléhavou potřebu pro trvalé
odčiňování prostřednictvím
osobního apoštolátu, který
uskutečňujeme: toto zadostiučinění
je jako lakmusový papírek, který
neomylně indikuje hloubku našich



křesťanských citů, pravost naší
bolesti ze stavu společnosti.
Nabízejme odčiňování s vědomím
toho, jak říkal náš Otec, že jsme
všichni schopní dělat chyby a hrůzy
nejhorších hříšníků, pokud se
pustíme Boží ruky. Odmítněme
všechny tendence setrvat neaktivní.
Ať se každý osobně, propojen
společnými apoštolskými cíli, modlí k
Pánu za lidi, kteří sdílejí takovým či
jiným způsobem stejné ideály. Dejme
se beze strachu do tohoto rozsévání
pokoje a využívejme k tomu všechny
dovolené prostředky, abychom
přinesli hlaholení zvonů našeho 
gáudium cum pace, naší radosti a
pokoje,až do posledního koutu země. 

Každý na svém místě

46. Když budeme posilovat pevnou a
vytrvalou vírou základy dialogu s
Nejsvětější Trojicí, naše konkrétní
apoštolské skutky budou účinné.
Dbejme o všechny příležitosti sloužit



duším, se kterými se setkáváme, a
kráčejme s velkou nadějí za dalšími
takovými příležitostmi. Snažme se
dokončovat veškerou svou práci
dokonale s absolutně čestným
úmyslem a hlídejme přitom sami
sebe, aby se do našeho chování
nevloudila ani skvrnka vychloubání.
Poctivost úmyslu se nesmí nikdy
vytrácet nebo zcela chybět v našich
denních povinnostech. Tím
způsobem se jakákoliv dobře
vykonaná činnost obětovaná Nebi
změní v identifikaci s Ježíšem
Kristem a mocně přispěje k jednotě v
našich životech.

V nové evangelizaci společnosti má
každý člověk Boží Prozřetelností
přiděleno přesné místo. Ale nesmíme
se chovat pasivně, ani se spokojit se
snahou být sami věrní. Musíme
vyhledávat duše, abychom jim
sloužili tam, kde jsou, v tisíci
styčných bodech společnosti – na
univerzitách a ve školách, na



pracovních místech i při
odpočinkových aktivitách, v
rodinách – abychom jim nabídli
křesťanskou formaci, kterou
potřebují. Pociťujme svaté naléhání
přispět k práci Církve ve světě a
napodobujme první křesťany. Někdy
se nám – s evidentní tvrdostí – před
očima objeví překážky. Pak přijde čas
pro aplikaci některých pasáží z
dopisu svatého Josemaríi určeného
všem bez výjimky:

„Děti moje, je logické, že se občas
(…) budete cítit malí a budete si
říkat: Je to jen na mně celý tento
apoštolát? Když jsem tak ubohý?
Když jsem tak plný vad a selhání?
Já vám říkám, abyste v těchto
okamžicích otevřeli Evangelium
svatého Jana a pomalu rozjímali tu
pasáž, ve které se vypráví o
uzdravení slepého od narození.
Dívejte se, jak Ježíš dělá z prachu
země a svých slin bláto a vloží ho
na oči slepce, aby mu dal světlo



(srov. Jan 9,6). Pán používá trochu
bláta jako oční balzám (…). Známe
svou vlastní slabost, svou
nicotnost, ale s Pánovou milostí a
svou dobrou vůlí jsme lékem, který
dá očím světlo; jsme – se
zkušeností své lidské malosti – Boží
pomocí pro ostatní lidi.“ [85]

Někteří budete mít podmínky přispět
k rychlejšímu zavedení nové kultury,
nové legislativy, nové módy – to jsem
již několikrát zmiňoval – prodchnuté
evangelním duchem, což musí být
bez ustání podporováno. Ale
každému, ujišťuji, bylo přiděleno
konkrétní místo v této „válce lásky a
pokoje“. Každý z nás, ať už v
předním nebo v zadním voji, je v
situaci, kdy může uskutečňovat
konkrétní osobní apoštolát, který ve
spojení s celou Církví bude mít
účinný dopad na dosažení těchto
cílů.

Jako kvas v těstě



47. Když při nějaké příležitosti
zaznamenáte zvlášť silně tíhu
nepřátelského prostředí – na svém
pracovišti, mezi vašimi vlastními
příbuznými, v kruhu vašich přátel a
známých –, myslete s hlubokou
zodpovědností na to, že Pán křesťany
volá, aby byli kvasem v těstě. S
nebeským královstvím je to jako s
kvasem, který vzala žena a zadělala
do tří měřic mouky, až všecko bylo
prokvašeno. (Mt 13,33). A svatý Jan
Zlatoústý vysvětluje: „Jako droždí
prostupuje svou vlastní působností
velkou hmotou těsta, tak vy musíte
změnit celý svět“. [86]

Tak jednal a jedná Bůh v dějinách
světa. V jeho rukách je možnost, aby
všichni padli poražení k jeho nohám,
protože se žádný tvor nemůže
vzepřít jeho moci; ale pak by
nerespektoval svobodu, kterou nám
On sám udělil. Bůh nechce vítězit
násilně, ale přesvědčit láskou – a
počítá při tom se svobodnou a



nadšenou spoluprací jiných tvorů,
kteří vědí, že Mistra zajímají celé
zástupy lidí, jež bloudí jako ovce bez
pastýře. Nechce despoticky nastolit
svou Pravdu, ale také není lhostejný
před ignorancí lidí nebo morálními
deviacemi. Proto onen dobrý otec
rodiny, který zve na hostinu, vyslovil
následující pozvání: Jdi ven na cesty a
k ohradám a přinuť lidi, ať přijdou,
aby se můj dům zaplnil (Lk 14,23): 
compélle intráre! (přinuť je vstoupit!).

„Ač mohl Kristus přitáhnout lidi k
sobě, aby si přišli poslechnout jeho
kázání, a setrvat přitom na jednom
místě, přece tak neučinil; dal nám
příklad, abychom také my obcházeli
po cestách a hledali ztracené, jako
pastýř hledá zbloudilou ovci a jako
lékař, který jde navštívit
nemocného“. [87]

Touto metodou neúnavné práce
vzešla nespočetná obrácení, když se
Církev rozšířila po celém světě.



Zřídka obrácení nastala jako plod
činnosti výjimečné osobnosti nebo
jako výsledek strategie promyšlené
do nejmenších detailů. Vyklíčila jako
efekt dobrého příkladu mužů a žen,
celých rodin, jež pomocí milosti
přirozeně praktikovali svou víru a
uměli neustále dávat smysl naději,
která v nich sídlila (srov. 1 Petr 3,15).

Jak velká je zodpovědnost křesťanů,
každého z nás! Na našem chování, na
našem zájmu o duše leží tolik
velkých úkolů, nanejvýš užitečných a
atraktivních. „Pokud ostatní lidé
ztratí svou chuť, vy jim ji můžete
vrátit; ale když se to stane vám,
vaším pochybením strhnete také
ostatní. Proto čím větší je úkol, který
jste dostali, tím věští horlivost a
oddanost potřebujete mít.“ [88]

Na hlubinu!

48. Od počátků Opus Dei vznikal
apoštolát věřících Prelatury,
spolupracovníků a přátel v lůně



Církve jako nástroj v Pánových
rukách, aby poskytl velké služby
celému světu, navzdory naší osobní
slabosti. Musíme neustále volat 
Grátias tibi, Deus! – Díky tobě, Bože!
A současně se musíme víc snažit. Duc
in altum! (Lk 5,4), zajeď na hlubinu!
Jděme dále beze strachu a pochyb,
vždy pevně opřeni o Mistrův pokyn a
plni spolehlivé víry v Něho. Jaká
apoštolská panoramata nám otevírá 
Rok víry! Je na každém z nás,
abychom jich využili co nejlépe.
Práce s dušemi může být konána v
jakékoliv situaci, ve které se
nacházíme, přičemž je nutné se
nejprve za tyto konkrétní lidi a
úmysly modlit.

Pozastavme se u prioritních oblastí
nové evangelizace, kterou jsem
zmínil výše; a s tváří obrácenou k
Roku víry zkoumejme, jak si sami
počínáme při předávání větší
křesťanské esence vlastní rodině,
pracovnímu prostředí, ve kterém se



pohybujeme, kulturnímu,
společenskému nebo volno-
časovému okruhu, ke kterému
náležíme. Odvážně se pozastavme
při tomto zpytování a vyvoďme z
něho důsledky pro svou osobní
situaci, bez zbytečných obav, ale s
bolestí lásky, bude-li třeba. Potom
budeme muset občas usoudit, že
jsme se nesnažili dostatečně; že jsme
se mohli modlit s větší intenzitou,
důvěrou a vytrvalostí; nebo že nám
scházelo víc štědrosti při nabízení
obětí, nebo že musíme jednat s větší
náročností při svých apoštolských
rozhovorech ve službě ostatním;
nebo že zanedbáváme svou
doktrinální formaci. Při jiných
příležitostech budeme děkovat,
protože náš Pán chtěl použít právě
naše služby pro sklizeň duší.

Připuštění této skutečnosti (aniž by
to vedlo ke sklíčenosti) se musí
proměnit v silný popud prosit Nebe o
větší víru, a poté v nový začátek. 



Nunc coepi!, opakoval svatý
Josemaría slova Žalmu: nyní začínám;
tato proměna je způsobena pravicí
Nejvyššího (srov. Ž 79,11, Vulg.).
Takto musíme reagovat my, když
zjistíme, že jsou výsledky menší než
přání, a dokonce, když se skutečnost
naší osobní nedostatečnosti nebo
zřejmá neúčinnost našich snah stane
bolestně zjevná. Pak tedy řešení tkví
ještě naléhavěji v novém začátku: 
eúntes docéte! (Mt 28,19) (jděte a
učte!), důvěřujte Pánovým slovům,
když vyslal své učedníky na první
expanzi.

49. Na konci roku 2000 vyzval
blahoslavený Jan Pavel II. katolíky:
„Na počátku nového tisíciletí, kdy pro
církev začíná nová etapa, znějí v
našich srdcích Ježíšova slova,
kterými jednoho dne poté, co ze
Šimonovy loďky hovořil k zástupům,
vyzval apoštola k rybolovu na
hlubině: „Duc in altum“(zajeď na
hlubinu) (Lk 5,4). Petr a jeho



společníci uvěřili Ježíšovu slovu a
spustili sítě. „Když to udělali,
zahrnuli veliké množství ryb“ (Lk
5,6)“. [89]

Tato scéna, kterou měl náš Otec často
na paměti a hlásal ji po celý svůj
život, je tou, nad kterou rozjímáme
při čtení Evangelia při mši svaté na
svátek svatého Josemaríi. Zvu vás
znovu k pečlivému rozjímání
každého verše, protože také nyní,
stejně jako v Ježíšově době, zástup
trpí hladem po slyšení Božího slova.

Pán vstoupil na Petrovu loď, aby jeho
slova slyšel zástup. Pak žádá Šimona
a ostatní učedníky o jejich osobní
pomoc: k veslování na hlubinu a při
mnoha dalších příležitostech, aby se
jeho slovo více a více rozšiřovalo. To
je jeden způsob účasti na
evangelizační misi: poskytnout
Církvi jako Petr svou loď, adekvátní
materiální prostředky, aby mohla
pracovat s větší účinností na dobru



duší. Ale tato snaha nestačí. Kromě
toho náš Pán žádá, abychom dělali
apoštolát osobně, každý podle své
vlastní situace, dělajíce maximum
podle svých možností a s plnou
velkorysostí. Existuje naléhavá
potřeba žen a mužů, kteří by se
vážně věnovali této zcela pohlcující
úloze přivádět duše ke Kristovým
nohám – jako první učedníci.

Zázračný rybolov nám ukazuje
apoštolskou účinnost, která pramení
z poslušnosti Mistrovu slovu. Po té,
co učil zástup lidí, Ježíš říká Petrovi a
ostatním: Zajeď na hlubinu a spusťte
sítě k lovení (Lk 5,4). Šimon
uposlechne Pánův příkaz i přes svou
nedávnou zkušenost neúspěchu; a
tak je díky této poslušnosti učiněn
zázrak: zahrnuli veliké množství ryb
(Lk 5,6).

„Duc in altum! Toto slovo dnes
zaznívá i pro nás a vyzývá nás k
tomu, abychom si s vděčností



připomínali minulost, odhodlaně žili
přítomnost a s důvěrou hleděli do
budoucnosti: „Ježíš Kristus je stejný
včera, dnes i navěky!“ (Žid 13,8)“.
[90]

Také vám připomenu, protože je to
aktuální, co kázal Benedikt XVI. v
den slavnostní inaugurace do své
pastorační služby na Petrově stolci:

„Také dnes je řečeno Církvi a
nástupcům apoštolů, aby zajeli na
hluboké moře dějin a spustili sítě,
aby získali lidi skrze evangelium –
pro Boha, pro Krista, pro pravý
život (…) Žijeme v odcizení, ve
slaných vodách utrpení a smrti, v
moři temnoty beze světla. Síť
evangelia nás vytahuje z vod smrti
a nese na jasné Boží světlo do
pravého života. Pokud
následujeme Krista v tomto
poslání být rybáři lidí, musíme
vyzdvihnout muže a ženy z moře,
které je zasolené tak mnohými



formami odcizení, do země života,
na Boží světlo. A je to skutečně tak:
smysl našich životů je, abychom
ukázali lidem Boha. A pouze kde je
viděn Bůh, začíná opravdový život.
Pouze když se setkáváme v Kristu s
živým Bohem, poznáváme, co je
život“. [91]

Nasadit veškeré prostředky

50. Trvám na tom, že nezbytná
podmínka k získání apoštolských
plodů je kultivace našeho života z
víry, který se opírá se o nadpřirozené
prostředky. Pokud se přátelíme s
Ježíšem v osobní modlitbě, pokud
přijímáme svátosti smíření a
Eucharistie, pokud hovoříme s Naší
Paní, s Anděly a svatými, našimi
přímluvci u Boha, přispějeme jako
účinní spolupracovníci k tomuto
božskému rybolovu, do kterého nás
chce Pán Ježíš zapojit. Musíme
následovat Mistrův příklad a
upřímně milovat své přátele, kolegy



a všechny duše, dávajíce tak najevo 
mandátum novum, nové přikázání,
skrze něž, jak Spasitel řekl, lidé
poznají, že jsme jeho učedníky (srov.
Jan 13,34-35).

Dále si Pán přeje, abychom se podle
svých možností na jeho službě také
osobně podíleli. To můžeme vyvodit
z prvního čtení mše svaté na výročí
svatého Josemaríi. Po stvoření světa
skrze svou všemohoucnost – a s
obzvláštní láskou k prvnímu muži a
první ženě –Hospodin Bůh vysadil
zahradu v Edenu na východě a
postavil tam člověka, kterého vytvořil
(…), aby ji obdělával a střežil (Gn
2,8-15).

Tato pasáž Písma svatého zapustila
hluboké kořeny v mysli Zakladatele
Opus Dei. Od okamžiku, kdy mu Pán
ukázal svou vůli, pochopil, že v
těchto slovech knihy Genesis se
nachází jeden z klíčů k plnění
povinnosti posvěcovat práci a



posvěcovat se prostřednictvím práce.
Ježíšův příklad je pro nás
směrodatný: strávil třicet let prací v
dílně v Nazaretu, aby ukázal, že my
rovněž máme povinnost pro Boží
království používat lidské
prostředky.

V jakékoliv apoštolské činnosti je
nutné, abychom důvěřovali
především Boží pomoci a současně,
abychom nasazovali pro tento účel i
osobní prostředky. Iniciativy Opus
Dei potřebují například modlitby a
pomoc mnoha lidí. A tak, s Boží
milostí a štědrým přínosem
zbožnosti, obětí a almužny tolika lidí
různého společenského postavení, je
evangelizační činnost konaná ve
službě Církvi na celém světě stále
rozsáhlejší.

Svatý Josemaría nám navrhoval,
abychom se každý den sami sebe
ptali: „Co jsem dnes udělal, abych
přiblížil některé z lidí, co znám, blíž



k našemu Pánu?“ Při různých
příležitostech, při rozhovorech
naplňme tuto naléhavou touhu
orientujícím rozhovorem, pozváním
ke svátosti smíření nebo malou
radou, která druhým pomůže lépe
pochopit některý aspekt
křesťanského života. Když
komentoval svatý Ambrož navrácení
hlasu Zachariášovi, otci Jana Křtitele
(srov. Lk 1,64), napsal: „Právem se
hned rozvázal jeho jazyk, protože
víra rozvázala to, co bylo svázáno
nevírou“. [92] Pokud je víra živá, 
rozvazuje nám jazyk, abychom podali
svědectví o Kristu prostřednictvím
apoštolátu přátelství a důvěry. A
vždy je nutné štědré obětování
modlitby a osobního pokání a dobře
odvedené práce; to jsou nejdůležitější
nástroje, které máme k dosažení
našich apoštolských cílů.

ZÁVĚREM



51. Než skončím, navrhuji vám pro
příští měsíce tři cíle k posilnění
vašeho „života z víry“:
eucharistickou zbožnost, kontakt s
Duchem svatým a oddanost Panně
Marii. Každý z vás je bude moci s
pomocí duchovního vedení
přizpůsobit osobním situacím.

Eucharistická zbožnost

52. Benedikt XVI. v Apoštolském listě 
Porta fidei vysvětluje své přání, aby 
Rok víry „vzbudil v každém věřícím
touhu vyznat svou víru v plnosti a
s novým přesvědčením, s důvěrou
a radostí.“ A zvláště podotýká:„Bude
dobrou příležitostí k tomu,
abychom víru intenzivněji slavili v
liturgii, zvláště při Eucharistii,
která je ´vrchol, k němuž směřuje
činnost církve; (…) a zároveň zdroj,
z něhož vyvěrá veškerá její síla´
(Sacrosanctum concilium, 10).
Zároveň doufáme, že věřící budou
svým životem stále věrohodněji 



svědčit. Je úkolem každého
věřícího, aby zvláště v tomto roce
znovu objevil obsah víry, kterou
vyznává, slaví, žije a vkládá do
svých modliteb, a aby přemýšlel
nad samotným aktem víry“. [93]

Během roku 2012 se dovršila nebo
dovrší některá výročí zvláště
významná pro dějiny Opus Dei. Mám
na mysli sté výročí prvního svatého
přijímání svatého Josemaríi 23.
dubna; dvacáté výročí jeho
blahořečení (17. května) a desáté
jubileum jeho svatořečení (6. října);
třicáté výročí papežského ustavení
Prelatury (28. listopadu)… Tyto a
další okamžiky našich dějin, v rámci
přípravy a průběhu Roku víry, se
musí proměnit v dobře využité
příležitosti k obnovení naší vděčnosti
a naší chvály Nejsvětější Trojici. A
jakým lepším způsobem toho
dosáhnout než prostřednictvím
Kristovy Oběti, svátostně přítomné
při mši svaté?



Během Roku víry proto musíme dát
nový impuls projevům silné a pevné
zbožnosti k svaté Eucharistii,
tajemství „jež v sobě spojuje
všechna tajemství křesťanství“.
[94] Snažme se hlouběji
zdokonalovat v darech, které nám
byly dány spoluúčastí na jedinečném
Kristově kněžství. Při křtu jsme
všichni přijali všeobecné kněžství
věřících a někteří – vysvěcením –
přijali i svátostné kněžství. Zvu vás,
abyste uvedli svou kněžskou duši
plně do činnosti, když se účastníte
mše svaté nebo ji celebrujete.
Předkládejte každý den na oltář svou
práci, své sny, své těžkosti, svá
trápení i radosti. Ježíš Kristus je spojí
se svou Obětí a nabídne vše Otci,
promění okamžiky a okolnosti naší
pozemské cesty v oběť milou Bohu
tak, aby byla skutečnou obětí chvály,
díkůvzdáním i odčiněním za hříchy.
Úsilí, které svatý Josemaría živil
hluboko ve svém srdci, se stane
skutečností: celý náš život, oněch



denních dvacet čtyři hodin, se stane
mší, úzce sjednocenou s Obětí na
oltáři.

53. Zvu vás, abyste v těchto měsících
posílili svou víru ve skutečnou
přítomnost Ježíše Krista v
Eucharistii. S jakou láskou a
hloubkou náš Otec hovořil o
Nejsvětější Svátosti! Pokaždé, když
během svých katechetických cest
mluvil o tomto pokladu Církve,
využíval toho, aby projevil velikost
své víry. „Pán není pouze na oltáři.
Když kněz ukládá svátostný Chléb
do svatostánku, zůstává tam Ježíš
Kristus, Syn svaté Marie vždy
Panny, jenž se narodil z jejího
nitra; ten, kdo tiše pracoval v
Nazaretu po té, co se narodil v
Betlémě; ten, kdo kázal, byl
umučen a zemřel na kříži, ten, kdo
vstal z mrtvých a vstoupil na
Nebesa“. [95]



Začátkem roku 2012 jsem vás
povzbuzoval k opakování vyznání
víry apoštola Tomáše: Dóminus meus
et Deus meus! Můj Pán a můj Bůh!
(Jan 20,28). Doporučuji vám také,
když kontemplujeme našeho Pána
skrytého ve svaté Eucharistii, abyste
mu říkali tato nebo jiná slova jako
svatý Josemaría: „Pane, věřím, že to
jsi Ty, Ježíš, Syn Boha a Panny
Marie, kdo jsi skutečně přítomný:
svým Tělem, svou Krví, svou Duší a
svým Božstvím. Klaním se ti. Chci
být tvým přítelem, protože Ty jsi
ten, kdo mě vykoupil. Chci být tvou
Láskou, protože Ty jsi mou“. [96]

Dcery a synové moji, ať je vidět, že se
podobáte svatému Josemaríovi, jenž
byl tak dobrý otec, když důsledně
následoval cestu, kterou nám sám
vytyčil. Vynaložme veškeré úsilí,
abychom byli každým dnem
citlivějšími ve své eucharistické
zbožnosti. Věnujme veškerou svou
pozornost, jako skuteční přátelé,



když zdravíme Ježíše v Nejsvětější
Svátosti, při vstupu a odchodu z
kostelů nebo kaplí v našich centrech.
Nebylo by logické často Mu
srdcemprojevovat slova lásky? To
bychom měli dělat z míst, kdekoli
budeme pracovat, těšit se ze
střelných modliteb a duchovních
svatých přijímání. A konejme
zadostiučinění, když vidíme nebo
slyšíme něco, co představuje vůči
Němu urážku nebo nedbalost.
Uvažujme, zda jsou naše pokleknutí
opravdovým uctíváním.

To je pouze několik postřehů – je jich
mnohem víc – k této eucharistické
lásce, která je vlastní těm, kdo chtějí 
být Opus Dei a dělat Opus Dei.

Přijď, Duchu svatý!

54. Prosme s vírou a nadějí Ducha
svatého, aby se v dnešní Církvi
mohly opakovat zázraky prvních
Letnic. Myslím, že nás pokaždé
udivuje hluboká změna způsobená



Duchem svatým ve dvanácti
apoštolech. Po té, co odhodili svůj
strach, vydali se do ulic se smělou
odvahou, aby vyprávěli o Kristu
všem, které potkali. Když se objevily
větší problémy, nacházeli útočiště v
modlitbě, pevně opřeni o Pánova
slova, kterými jim slíbil účast
Utěšitele zvláště v takových
okamžicích (srov. Jan 14,15-18; Lk
21,12-15). A tak se ve Skutcích
apoštolů vypráví, že když se
pomodlili, otřáslo se místo, kde byli
shromážděni, a všichni byli naplněni
Duchem svatým, takže hlásali s
odvahou slovo Boží (Sk 4,31).

Mistr oznámil apoštolům: až však
přijde on, Duch pravdy, uvede vás do
celé pravdy (Jan 16,13). Duch svatý
inspiroval apoštoly do té doby, co se
smrtí posledního z nich završilo
Zjevení přinesené Ježíšem Kristem. A
navíc, Ježíšova slova nám říkají, že
po všechny časy přítomnost Ducha
pravdy nikdy Církvi nechyběla a



chybět nebude, a to zejména jejímu
spolehlivému Magisteriu; a že stejný
Utěšitel vede každého z nás, pokud se
k Němu obrátíme, ke stále hlubšímu
poznání Spasitelova tajemství. A
poznání je rovněž láskou, protože
láska je vlévána do našich srdcí
prostřednictvím téhož Ducha svatého
(srov. Řím 5,5).

55. Pán také slíbil, že Duch svatý
ukáže světu hřích, který tkví v tom,
že nevěří v Krista (srov. Jan 16,8-9).
My rovněž potřebujeme toto
poznání, protože potřebujeme stále
víc věřit v našeho Pána, věřit v Něj
úplně, vložit do Něho svou důvěru a
radost, a nikoli v nás samé, ve své
schopnosti ani ve své prostředky.

Prosme Posvětitele, abychom
pochopili tuto potřebu, abychom
neupadali do hříchu neúplné víry v
Ježíše. Prosme také Ducha svatého,
aby nás svým světlem a ohněm
osvobozoval od tohoto omezení, aby



naše víra a láska ke Kristu stále víc a
více rostly. Možná můžeme často
rozjímat a vychutnávat, řekl bych
denně, ona slova, která ve 30. letech
sepsal jako modlitbu náš Otec: Přijď,
ó Duchu svatý! Osvěcuj můj rozum,
abych poznal tvá přikázání; posiluj
mé srdce proti úkladům nepřítele;
zapal mou vůli… Uslyšel jsem tvůj
hlas a nechci se zatvrdit a
vzdorovat, říkaje: „potom… zítra“.
Nunc coepi! Teď! , aby se nestalo,
že už žádné zítra nebude. Ó, Duchu
pravdy a moudrosti, Duchu
rozumu a rady, Duchu radosti a
pokoje! Chci to, co chceš ty, chci,
protože chceš ty, chci, jak to chceš
ty, chci, kdy to chceš ty…“. [97]

Pokud půjdeme hlouběji do těchto
proseb, více a více se budeme
obohacovat intimním přátelstvím s
Duchem svatým a budeme cítit, jak
napsal svatý Josemaría, potřebu
každý den se setkávat s Nejsvětější



Trojicí a hovořit s každou Osobou
jednotlivě. [98]

Prosme také Posvětitele, aby do
našich slov a našich činů vložil svůj
oheň, schopný měnit duše. Vážně si
přejme, ať nás roznítil svým
plamenem, abychom dělali apoštolát
kdekoli. Modleme se s vírou svatého
Josemaríi: „Ure igne Sancti
Spíritus!“; zapal nás, Pane, ohněm
Ducha svatého.

Mariánská zbožnost

56. Všechny velké osobnosti Písma
svatého mají svůj vrchol v Nejsvětější
Panně. Maria je dokonalý příklad
toho, že pro milování Boha a
identifikování se s Ním je potřeba
svobodně se oddat jeho vůli a vždy
hlouběji věřit. Církev ji před nás staví
zvláštním způsobem v právě tomto 
Roce víry. „Během tohoto roku bude
užitečné vyzývat věřící, aby se se
zvláštní úctou obraceli k Panně
Marii, vzoru Církve, jež „září celému



společenství vyvolených jako vzor
ctností“. Je třeba podporovat každý
podnět, jenž věřícím napomůže k
tomu, aby poznali výsadní úlohu,
kterou Maria sehrává v tajemství
spásy, aby ji milovali a následovali
jako příklad víry a ctností. Za tímto
účelem je vhodné organizovat poutě,
slavnosti a shromáždění ve
významných mariánských
svatyních“. [99]

Na prvním místě dbejme, abychom v
tomto období stále radostněji slavili
pravidelné liturgické památky Naší
Paní, které máme v kalendáři. Žádám
vás, abychom je opravdově prožívali
jako skutečné rodinné oslavy, při
nichž jsou děti naplněni radostí z
výročí své Matky a něžnou
náklonností jí prokazují úctu.

Když jdeme spolu se svými
příbuznými, přáteli, spolupracovníky
či kolegy navštívit mariánské svatyně
či poutní místa, darujme Panně Marii



sami sebe i ty ostatní. Měli bychom
tam chodit v úzké jednotě se Svatým
otcem a jeho spolupracovníky a také
se všemi ostatními pastýři Církve,
prosíce za naplnění úmyslů, které
měl papež Benedikt na mysli, když
ustanovil tento Rok víry. Jakým
lepším způsobem můžeme Bohu
projevit ona přání, než se obrátit na
přímluvu Panny Marie, která byla
tak úzce spojená s Kristem při
Vykoupení?

Pokud důvěřujeme jejímu mocnému
zprostředkování, budeme na ni
naléhat, aby nám od Nejsvětější
Trojice získala milostpřivedení světa
a společnosti zpět k Bohu.
Připomínám vám, že také v této
souvislosti náš Otec vždy
zdůrazňoval potřebu pokání,
přesvědčený, že tento způsob
modlitby je nejlépe přizpůsobený
lidskému omezení a nedostatku
velkodušnosti – počínaje naším
vlastním. Nabídněme náhradu za



naše osobní urážky a zanedbání,
urážky a zanedbání křesťanstva a
celého lidstva.

57. Když papež Benedikt XVI.
komentoval chvalozpěv Panny
Marie, Magníficat, řekl, že „Maria si
přeje, aby byl Bůh ve světě veliký,
aby byl veliký v jejím životě a
přítomný mezi námi všemi.
Neměla strach, že by nám Bůh
mohl být „soupeřem“ v našem
životě, že by nám svou velikostí
zasahoval do naší svobody, našeho
životního prostoru. Ona ví, že je-li
Bůh velký, také my jsme velcí.
Neutiskuje náš život, ale pozvedá
ho a rozšiřuje: právě tehdy se náš
život stává velkým v nádheře
Boží“.[100]

Utíkejme se ke spolehlivé přímluvě 
Všemohoucí Přímluvkyně a vytrvale
naléhejme na Pána, aby učinil
účinnými naše snahy – a snahy všech
katolíků – v nové evangelizaci



společnosti. K tomu nás má vést
tento rok, beáta Maria intercedente,
skrze přímluvu Panny Marie: roznítit
spící či porušenou víru mnoha lidí a
vyvolat víru v ostatních, kteří ji
dosud nemají. Nenechme si ujít
žádnou příležitost k předávání Krista
a jeho učení a k šíření ducha Opus
Dei ve službě Církvi, prostřednictvím
aktivnějšího apoštolátu přátelství a
důvěry tak, že se mnoho mužů a žen
všeho postavení přidá k tomuto
apoštolskému úkolu.

58. Zpytujme svá svědomí, abychom
viděli, jak hluboce jsme se každý z
nás zavázali, každý den, že budeme
proměňovat tato přání ve skutečnost.
Buďme upřímní sami k sobě a
uvažme, zda děláme maximum při
různých příležitostech v běžném
prostředí svých sociálních vztahů – a
také o víkendech, o dovolených a
během času potřebného k odpočinku
–, abychom se dostali dál, abychom
poznali více lidí a sloužili jim;



stručně: jak plníme ulice a další
místa apoštolskou, proselytistickou
modlitbou.

Nejsvětější Panna je Učitelkou víry.
„Jako patriarcha Božího lidu, tak také
Maria na cestě svého "fiat", kterým se
zcela jako dcera a matka oddala
Bohu, proti vší naději uvěřila.
Především v několika úsecích této
cesty se projevuje blahoslavenství té,
"která uvěřila", obzvlášť zřetelně“.
[101] Současné období dějin Církve,
kterým procházíme, by mělo být
charakterizováno mateřskou
přítomností Naší Paní. „Její
neobyčejná pouť víry je tedy trvalým
styčným bodem pro Církev, pro
jednotlivce i pro společnosti, pro
národy a kmeny a v jistém smyslu
pro celé lidstvo“. [102]

59. Po nanebevstoupení Ježíše Krista
očekávali první učedníci
shromážděni kolem Marie seslání
Ducha svatého ve večeřadle v



Jeruzalémě. Modlit se s Pannou Marií
a skrze Pannu Marii je pro nás
nejpevnější zárukou, že budeme brzy
vyslyšeni. Proto se musíme obracet
na Matku Boží a naši Matku při všech
svých apoštolských úkolech.
Osvěžme si nyní modlitbu svatého
Josemaríi:

„Svatá Maria, Královno apoštolů,
Královno všech těch, kdo touží
hlásat lásku tvého Syna, ty, která
máš tolik pochopení pro naši bídu
a nedokonalosti, vyprošuj nám u
Ježíše odpuštění za náš bídný život,
za všechno to, co mohlo být
ohněm, a bylo jen popelem, za
světlo, které přestalo osvěcovat, za
sůl, která se zkazila. Matko Boží,
Všemocná orodovnice, dej nám s
tímto odpuštěním také sílu
opravdově žít z naděje a lásky,
abychom mohli své bližní přivádět
k víře v Krista“. [103]

S velkou láskou vám žehná



Váš Otec

+ Javier

Řím, 29. září 2012

[1] Benedikt XVI., Pastýřský list Porta
fidei, 11. 10. 2011, č. 2.

[2] Svatý Josemaría, Dopis z 24. 10.
1965, č. 4.

[3] Benedikt XVI., Pastýřský list Porta
fidei, 11. 10. 2011, č. 3.

[4] Srov. Kongregace pro nauku víry,
Pastorační nota, 6. 1. 2012, III, 3.

[5] Tamtéž, II, 5.

[6] Ctihodný Álvaro del Portillo, 
Dopis z 25. 12. 1985, č. 4.

[7] Svatý Josemaría, Dopis z 28. 3.
1973, č. 18.



[8] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Apoštolská exhortace Ecclésia in
Europa, 28. 6. 2003, č. 46.

[9] Tamtéž.

[10] Svatý Josemaría, Instrukce,
květen 1935/14. 9. 1950, pozn. 231.

[11] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Apoštolská exhortace Ecclésia in
Europa, 28. 6. 2003, č. 47.

[12] Svatý Josemaría, Dopis z 28. 3.
1973, č. 4.

[13] Svatý Josemaría, Dopis z 19. 3.
1954, č. 27.

[14] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
186.

[15] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Projev, 9. 9. 1995.

[16] Svatý Josemaría, Dopis z 24. 10.
1965, č. 13.



[17] Svatý Justýn, Apologie 2, 10 (PG
6, 462).

[18] Minucius Félix, Octavio, č. 38 (PL
3, 357).

[19] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Pastýřský list Tértio millénnio
adveniénte, 10. 11. 1994, č. 6.

[20] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 7. 4. 1974.

[21] Benedikt XVI., Homílie z 21. 8.
2005.

[22] Tamtéž.

[23] Svatý Augustýn, Vyznání, I, 1, 3
(CCL 27, 1).

[24] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 2. 6. 1974.

[25] Benedikt XVI., Homílie při
slavnosti Zjevení Páně, 6. 1. 2007.



[26] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
33.

[27] Blahoslavený Jan Pavel II., 
Překročit práh naděje, str. 110.

[28] Svatý Josemaría, Projev při
obřadu jmenování doktorů “honoris
causa” Univerzitou v Navaře, 7. 10.
1967.

[29] Svatý Josemaría, Cesta, č. 944.

[30] Svatý Josemaría, Projev při
obřadu jmenování doktorů “honoris
causa” Univerzitou v Navaře, 9. 5.
1974.

[31] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Encyklika Fides et ratio, 14. 9. 1998, č.
17.

[32] Svatý Josemaría, Dopis z 9. 1.
1951, č. 12.

[33] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Pastýřský list Novo millénnio ineúnte,
6. 1. 2001, č. 51.



[34] Benedikt XVI., Projev skupině
poslanců Evropské Unie, 30. 3. 2006.

[35] Tamtéž.

[36] Ctihodný Álvaro del Portillo, 
Dopis z 1. 1. 1994.

[37] Svatý Josemaría, Cesta, č. 493.

[38] Svatý Řehoř z Nanzianzu, 
Modlitba II, 71 (PG 35, 479); citace v:
Blahoslavený Jan Pavel II.,
Apoštolská exhortace Pastóres gregis,
16. 10. 2003, č. 12.

[39] Svatý Josemaría, Dopis z 28. 3.
1973, č. 10.

[40] Benedikt XVI., Projev k
účastníkům kurzu o vnitřních
zákonech, 9. 3. 2012.

[41] Svatý Josemaría, Cesta, č. 121.

[42] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 20. 5. 1973.



[43] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
26.

[44] Tamtéž, č. 27.

[45] Benedikt XVI., Pastýřský list 
Porta fidei, 11. 10. 2011, č. 6.

[46] Římský misál, Eucharistický
modlitba I.

[47] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Poselství o putování na místa spjatá s
dějinami spásy, 29. 6. 1999, č. 5.

[48] Benedikt XVI., Apoštolský list 
Porta fidei, 11. 10. 2011, č. 13.

[49] Tamtéž.

[50] Svatý Josemaría, Instrukce, 19. 3.
1934, č. 45.

[51] Svatý Josemaría, Výheň, č. 235.

[52] Benedikt XVI., Apoštolský list 
Porta fidei, 11. 10. 2011, č. 9.



[53] Tamtéž.

[54] Tamtéž, č. 10.

[55] Tamtéž.

[56] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
144.

[57] Svatý Josemaría, Dopis z 9. 1.
1959, č. 34.

[58] Benedikt XVI., Homílie v
předvečer svátku Obrácení Svatého
Pavla, 25. 1. 2006.

[59] Svatý Josemaría, Dopis z 9. 1.
1959, č. 34.

[60] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 6. 5. 1968.

[61] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 21. 11. 1954.

[62] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Projev při generální audienci, 24. 4.
1991.



[63] Tamtéž.

[64] Svatý Josemaría, Dopis z 6. 5.
1945, č. 35.

[65] Svatý Anselm, Proslógium,
proem. (PL 158, 225).

[66] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 21. 3. 2007.

[67] Tamtéž.

[68] Tamtéž. Tertuliánova citace se
nachází v O závoji panen, I, 1 (PL 2,
889).

[69] Tamtéž.

[70] Svatý Ignác z Antiochie, List
Římanům IV, 1 (Funk I, 216).

[71] Svatý Josemaría, Výheň, č. 518.

[72] Benedikt XVI., Homílie z 26. 3.
2006.



[73] Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 28. 5. 1964.

[74] Svatý Josemaría, Cesta, č. 81.

[75] Svatý Josemaría, Dopis z 31. 5.
1954, č. 29.

[76] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Pastýřský list Tértio millénnio
adveniénte, 10. 11. 1994, č. 45.

[77] Tamtéž.

[78] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 8. 12. 1971.

[79] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Homílie při mši kanonizace svatého
Josemaríi, 6. 10. 2002.

[80] Svatý Josemaría, Dopis Isidoru
Zorzanovi, 23. 11. 1930.

[81] Svatý Josemaría, 28. 7. 1930, v: 
Intimní poznámky, č. 75.



[82] Svatý Josemaría, Dopis z 9. 1.
1932, č. 83.

[83] Svatý Josemaría, Svatý růženec,
IV Tajemství radostná.

[84] Tamtéž, II Tajemství bolestná.

[85] Svatý Josemaría, Dopis z 29. 9.
1957, č. 16.

[86] Svatý Jan Zlatoústý, Homílie o
evangeliu svatého Matouše, 46, 2 (PG
58, 478).

[87] Svatý Jan Zlatoústý, citován sv.
Tomášem Akvinským, Summa
teologická, III, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] Svatý Jan Zlatoústý, homílie o
evangeliu svatého Matouše, 15, 7 (PG
57, 231).

[89] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Pastýřský list Novo millénnio ineúnte,
6. 1. 2001, č. 1.

[90] Tamtéž.



[91] Benedikt XVI., Homílie při
zahájení pontifikátu, 24. 4. 2005.

[92] Svatý Ambrož, Výklad Evangelia
podle Lukáše, II, 32 (CCL 14, 45).

[93] Benedikt XVI., Pastýřský list 
Porta fidei, 11. 10. 2011, č. 9.

[94] Svatý Josemaría, Rozhovory s
mons. Escrivou de Balaguer, č. 113.

[95] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 11. 11. 1972.

[96] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 22. 11. 1972.

[97] Svatý Josemaría, Ručně psaná
modlitba, rok 1934.

[98] Srov. Svatý Josemaría, Boží
přátelé, č. 306.

[99] Kongregace pro nauku víry,
Pastorační nóta, 6. 1. 2012, I, 3.



[100] Benedikt XVI., Homílie při
slavnosti Nanebevzetí Panny Marie,
15. 8. 2005.

[101] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Encyklika Redemptóris Mater, 25. 3.
1987, č. 14.

[102] Tamtéž, č. 6.

[103] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
175.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

prelata-k-roku-viry/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-k-roku-viry/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-k-roku-viry/

	Dopis preláta k Roku víry

