
opusdei.org

Dopis preláta (28.
října 2020)

V novém pastýřském dopise
uvažuje Mons. Fernando Ocáriz
o duchu Opus Dei a o oddanosti
věřících Dílu v různých
osobních okolnostech.

06.11.2020

Milovaní, ať Ježíš opatruje mé dcery
a syny!

(1) S výhledem na stoleté výročí
vzniku Díla a s vědomím širokého
apoštolského panoramatu, které nám
Pán klade před oči, bych chtěl,



abychom pozvolna a hluboce
rozjímali nad učením svatého
Josemaríi o tom, jak se pro každou
ženu a každého muže konkretizuje
všeobecné křesťanské povolání ke
svatosti. Náš Otec od počátku vnímal,
že univerzálnost povolání skýtá
možnost plnosti lásky k Bohu a
druhým i uprostřed světa, v našem
reálném světě, s jeho světly i stíny.

I. Dar povolání

Svrchovaná milost

(2) Bůh si volí a povolává nás
všechny: „V něm si nás vyvolil (…),
abychom byli před ním svatí a
neposkvrnění v lásce“ (Ef 1,4).
Vědomí tohoto daru a odpovědnost
za něj, uchovávaná s mladostí duše,
nás vedou k tomu, abychom
spolupracovali na posvěcování světa.
Snažme se ve společenství se všemi v
církvi velkoryse odpovídat na
křesťanské povolání, jež je pro
každého z nás v Opus Dei určeno.



Vnímejme velikost tohoto povolání,
které naplňuje naše putování po
tomto světě smyslem pro věčnost,
navzdory svým omezením a chybám,
a také těžkostem, se kterými se na
cestě setkáváme: „přes to přese
všechno“, jak říkával náš Otec.

Svatý Josemaría hovořil o
„svrchované milosti povolání“.
Nejedná se o dílo okamžiku, nýbrž o
trvalou milost: „Je to nový pohled na
život (…), jako by se v nás rozsvítilo
světlo“; zároveň jde o „tajemné
pohnutí“, „životodárnou sílu, která se
podobá valící se lavině“1. Jedná se
jednoduše o milost, která objímá celý
náš život a projevuje se jako světlo a
síla. Světlo, které nám umožňuje
vidět cestu, co od nás Bůh chce; a síla,
abychom byli schopni odpovídat na
povolání, říkat ano a jít po této cestě
dál.

V jednom ze svých dopisů náš Otec
píše, že „do povolání zasahuje pouze



Boží milost – jakožto vlastní příčina –
a velkorysost dotyčného, který je
touto milostí pohnut“2. Pán vždy
chce, aby v odpovědi na povolání, a
tedy v samotném jeho utváření, hrála
rozhodující roli – spolu s milostí,
která nás o svobodu nepřipravuje,
nýbrž ji zdokonaluje – naše svoboda,
která při prvotním rozlišování počítá
také se světlem rad těch, kdo je
mohou a mají udílet.

Stejný duch

(3) Všichni v Díle – každý ve svých
osobních okolnostech – máme totéž
povolání: být a dělat Opus Dei, se
stejným duchem, se stejným
apoštolským posláním, se stejnými
prostředky.

Všichni máme stejného ducha, který
nás vede k tomu, abychom
posvěcovali každodenní život,
především práci. „Není na zemi
ušlechtilá práce, kterou by nebylo
možné zbožštit, kterou by nebylo



možné posvětit. Není žádná práce,
kterou bychom neměli posvěcovat a
která by neměla přinášet posvěcení
nám a druhým“3. Tento duch nás
povzbuzuje usilovat o spojení s
Bohem ve všem, s čím se v každém
okamžiku svého života potýkáme.
Posvěcování práce je proto osou,
kolem které se, v souladu s milostí,
otáčí naše snaha o svatost, ztotožnění
se s Kristem.

Tato skutečnost působí pozitivní
vnímání pozemských skutečností,
protože nám je dal Bůh. Milujeme
tento svět, aniž bychom ignorovali to,
co se v něm staví proti dobru (srov. 1
Jan 2,15). Jeho nepokoje jsou také
naše, a jestliže nás jeho radosti
obvykle povzbuzují k tomu, abychom
jej milovali, mají nás jeho strasti vést
k tomu, abychom jej milovali ještě
více. Velikou útěchu a smysl pro
zodpovědnost vzbuzují slova svatého
Pavla: „Všechno je vaše, vy pak jste



Kristovi a Kristus Boží“ (1 Kor
3,22-23).

Jestliže posvěcování práce je osou
naší svatosti, je jejím základem
vědomí Božího synovství. Synovství,
které je pro nás díky milosti
posvěcující uvedením do božského
života Nejsvětější Trojice, jakožto dětí
Syna v Otci skrze Ducha svatého.
„Skrze křestní milost jsme byli
ustanoveni Božími dětmi. Tímto
svobodným božským rozhodnutím
byla přirozená důstojnost člověka
nesrovnatelně povýšena. A jestliže
tento zázrak zničil hřích, vykoupení
jej obnovilo způsobem ještě
obdivuhodnějším, neboť nám
umožnilo mít ještě těsněji podíl na
Božím synovství Slova“ 4.

Protože je základem, utváří Boží
synovství celý náš život, neboť nás
vede k tomu, abychom se modlili s
důvěrou Božích dětí, putovali
životem s lehkostí Božích dětí,



uvažovali a rozhodovali se ve
svobodě Božích dětí, čelili bolesti a
utrpení s pokojem Božích dětí, vážili
si krásných věcí tak, jak se na Boží
dítě sluší a patří. Boží synovství „je
přítomno ve všech myšlenkách, ve
všech tužbách, ve všech citech“5.
Nutně pak přechází v bratrství. „Sám
ten Duch svědčí spolu s naším
duchem, že jsme děti Boží“ (Řím
8,16). Tímto svědectvím je synovská
láska k Bohu v nás6, se kterou
přichází bratrská láska. „Jiní pijí z
jiných pramenů. Pro nás je zřídlem
lidské důstojnosti a bratrství Kristovo
evangelium“7.

Středem a kořenem našeho
duchovního života je ve své podstatě
eucharistická oběť. Kořenem je
objektivně, protože „dílo našeho
vykoupení se uskutečňuje kdykoli se
slaví na oltáři oběť kříže, v níž ‚byl
obětován náš velikonoční beránek,
Kristus‘ (1 Kor 5,7)8.



Zda se život subjektivně skutečně
soustředí na eucharistii však závisí
také na osobním odpovídání na
milost: „Bojuj za to, aby se Nejsvětější
oltářní oběť stala středem i základem
tvého vnitřního života. Aby se celý
tvůj pracovní den změnil v projev
zbožnosti, v obřad – v pokračování
mše svaté, které ses zúčastnil, a v
přípravu na tu následující –, aby
překypoval střelnými modlitbami,
návštěvami svatostánku, obětováním
tvých činností na pracovišti i v
rodinném životě“9.

Z eucharistického středu
křesťanského života plyne rovněž
rozvoj a účinnost apoštolského
působení: „Synu, stane-li se
svatostánek středem všech tvých
myšlenek i nadějí, jak hojné budou
plody tvé svatosti i tvého
apoštolátu!“10.

Stejné apoštolské poslání



(4) Máme stejné apoštolské poslání,
jsme tedy stejně povoláni posvěcovat
se a spolupracovat – v souladu s
posláním církve – na křesťanské
proměně světa, v našem případě tím,
že žijeme ducha Opus Dei. Vlastní
poslání Díla lze správně pochopit
pouze v rámci velikého poslání
církve, v níž „jsme všichni povoláni
nabízet druhým explicitní svědectví
o zachraňující lásce Pána, který nám
i přes naše nedokonalosti nabízí svoji
blízkost, své Slovo, svoji sílu a dává
našemu životu smysl“11.

Jedině v církvi, tajemném Kristově
těle, čerpáme sílu k tomu, abychom
plodně sloužili světu naší doby. Proto
navzdory veškerým svým omezením
sdílíme tužby, starosti i utrpení
církve v každé době a na každém
místě. Každá žena a každý muž si
může vzít za svůj postoj svatého
Pavla: „Kdo je slabý, abych i já nebyl
slabý? Kdo je něčím pohoršován, aby
to i mě nepálilo?” (2 Kor 11,29).



(5) Apoštolské poslání se neomezuje
na určité aktivity, protože na základě
lásky ke Kristu můžeme vše
proměnit v křesťanskou službu
druhým. Každý zcela uskutečňuje
poslání Díla vlastním životem: ve své
rodině, na pracovišti, ve společnosti,
v níž žije, mezi svými přáteli a
známými. Proto je pochopitelné
naléhání svatého Josemaríi, aby v
Díle vždy platilo, že „hlavní a zásadní
význam přikládáme apoštolské
spontánnosti člověka, jeho svobodné
a zodpovědné iniciativě, vedené
působením Ducha, a nikoli
organizačním strukturám“12. Proto je
také hlavním apoštolátem Díla
apoštolát přátelství a důvěry, který
každá žena a každý muž uskutečňuje
osobně.

V tomto světle lze lépe chápat, v
jakém smyslu jsou „všechna
apoštolská díla, aby bylo možné je
započít, onus et honor, břemenem a
poctou pro všechny: numeráře,



přidružené a supernumeráře, a také
pro spolupracovníky“13. Apoštolské
poslání uskutečňujeme skrze
společenství svatých, společně a ve
všech koutech světa. Proto svatý
Josemaría připomíná, a má tím na
mysli všechny lidi v církvi, že
„použijeme-li správné prostředky –
staneme se solí, světlem, kvasem
světa a radostí Boha“14.

Stejné prostředky

(6) Cestou k uskutečnění našeho
poslání je Kristus. K tomu, abychom
jej jako učedníci a apoštolové, všichni
v Opus Dei, mohli následovat, máme 
stejné prostředky: stejné normy a
zvyklosti křesťanského života i stejné
prostředky k duchovní a věroučné
formaci. Podle osobních okolností je
lze žít tím či oním způsobem, avšak
jejich celek je ve své podstatě vždy
tentýž.

Je dobré neztrácet ze zřetele, že se
jedná o prostředky – nikoliv cíle –



které díky Boží milosti vedou k růstu
v kontemplativním životě uprostřed
lidských tužeb, živených hojností
života v Kristu, který nám dávají
svátosti, zejména pak svátost
eucharistie.

Součástí dialogu lásky, která pojímá
celý náš život, jsou úkony zbožnosti,
které nám umožňují osobní setkání s
Kristem. Jsou to okamžiky, ve kterých
nás Bůh očekává, aby svůj život sdílel
s životem naším. Snaha konat je nás
osvobozuje, protože „svatost je
ohebná jako uvolněné svalstvo (…).
Svatost není tuhá jako karton, umí se
usmívat, ustupovat, čekat. Je to život,
život nadpřirozený“15.

Tímto způsobem, s důvěrou v Boží
milosrdenství, se máme neustále
snažit žít dokonalost lásky, podle
ducha, kterého nám Bůh udělil. Být
svatý neznamená dělat stále více věcí
nebo splňovat určité standardy, které
jsme si sami předsevzali. Cesta ke



svatosti, jak vysvětluje svatý Pavel,
spočívá v odpovídání na působení
Ducha svatého, dokud v nás nebude
zformován Kristus (srov. Gal 4,19).

Jednota a rozmanitost

(7) Náš Otec vnímal činnost Díla jako
„jedinou tkaninu“, utvořenou z
různých způsobů prožívání téhož
povolání. Proto zdůrazňoval, že v
Díle nejsou třídy ani členové první
nebo druhé kategorie, a to ani podle
různých způsobů, jakým povolání
žijí, ani podle druhu profesní práce,
kterou vykonávají. Stejně jako v
jakékoliv skutečnosti
nadpřirozeného charakteru je zde
podstatná odpověď na Boží lásku, což
nelze posuzovat zde na zemi.

Svatý Josemaría vyjadřoval tuto
jednotu povolání slovy, že to naše je
„jediné Boží povolání, jediný
duchovní fenomén, který se
flexibilně přizpůsobuje osobním
okolnostem každého jednotlivce a



jeho vlastnímu stavu. Identita
povolání znamená stejnou míru
oddanosti, v rámci přirozených
hranic, které tyto rozmanité
okolnosti udávají“16.

Je přirozené, že jednota a různost v
Díle se týká mužů i žen: je to jednota
ducha, apoštolského poslání a
prostředků, přičemž aktivity, které
ženy a muži konají, jsou oddělené.
Kromě toho mají muži i ženy, v
záležitostech společných pro celé
Dílo, jednotné vedení na centrální a
regionální úrovni. Řídící orgány
mužů i žen vyvíjejí stejné iniciativy a
mají tytéž zodpovědnosti. V
některých důležitých případech
stanovených Právem mají dokonce
možnost přijímat či odmítat návrhy
preláta nebo – na regionální úrovni –
regionálního vikáře.

Celým svým životem

(8) Mohlo by se zdát, že někteří se v
poslání Díla nasazují více než druzí,



avšak není tomu tak. Všichni žijí 
stejné nasazení, protože být a dělat
Opus Dei nespočívá pouze – ani
především – ve spolupráci na
určitých činnostech nebo
korporativních dílech apoštolátu.
Povolání a příslušné poslání se
promítají v celém našem životě,
nikoliv jen v jeho části; celý život je
příležitostí a prostředkem k
setkávání se s Kristem a k apoštolátu.

Ohledně apoštolátu svatý Josemaría
napsal, že naše povolání
předpokládá „plnou odevzdanost,
protože – bez ohledu na občanský
stav dotyčného – každý se má plně
věnovat práci a věrně plnit své
stavovské povinnosti, podle ducha
Opus Dei. Oddat se Bohu v Opus Dei
proto neobnáší selekci aktivit,
neznamená věnovat více či méně
času svého života konání určitých
dobrých skutků a od jiných upustit.
Opus Dei se implantuje na celý náš
život“17. Úplná odevzdanost v



povolání, všechápající postoj k
vlastnímu životu, plné nasazení,
protože ve všem zaznívá Boží volání
k tomu, abychom jej milovali a
sloužili druhým, s láskou, která
znamená vnitřní svobodu. Proto, jak
podotýká don Álvaro, „Dílo vyžaduje
velkou elastičnost: minimum
pravidel, protože i ta jsou nutná; ale
minimum, aby litera nezabíjela
ducha: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Kor 3,6)»18.

(9) Prostřednictvím těchto stránek
bych vás chtěl vyzvat také k tomu,
abyste Pánu znovu projevili vděčnost
za dar povolání, radostnou vděčnost,
a to nejen za krásu Díla, když o něm
uvažujeme tak, jaké je Bůh jako celek
chce mít, ale také když každý z nás
vnímá, jak se tato krása stává plně
přítomnou v osobním způsobu,
kterým každý věřící v prelatuře žije
totéž povolání: jako numerář – v
případě žen také jako numerářka
auxiliar – jako přidružený, jako



supernumerář nebo člen Kněžské
společnosti Svatého Kříže.

V této souvislosti bych rád zdůraznil
to, co jsem vám napsal před několika
měsíci: zkušenost vlastní i cizí osobní
slabosti, ve srovnání s úžasným
plánem, který nám předkládá
křesťanská víra a duch Díla, nás
nesmí vést k malomyslnosti.
Navzdory rozčarovanosti, kterou by
mohla způsobit disproporce mezi
ideálem a ubohou realitou našeho
života, mějme jistotu, že každý den
můžeme v síle milosti Ducha svatého
začínat znovu19.

II. Povolání do Díla jako
numerářka a numerář

(10) „V srdci Díla se numeráři –
povolaní ke zvláštnímu poslání
služby – dokáží sklánět ke všem svým
bratřím a sestrám, aby jim
zpříjemňovali cestu ke svatosti, aby
se jim věnovali ve všech potřebách
těla i duše, aby jim pomáhali v jejich



těžkostech a svojí oddanou
obětavostí napomáhali plodnému
apoštolátu všech“20. Tímto způsobem
numeráři svým bratřím a sestrám 
dávají život: jejich působení „díky
tomu, že ve všech uchovává
aktivního a bdělého ducha, má za
následek mimořádné uskutečňování
bratrství a jednoty“21.

U numerářek a numerářů je povolání
do Opus Dei určeno darem
apoštolského celibátu a plnou
disponibilitou k formačním úkolům a
apoštolským činnostem. Tato
disponibilita, chápaná a
uskutečňovaná jako zvláštní poslání
služby druhým, umožňuje ve své
podstatě skutečnost, že numeráři žijí
v centru Díla. Může se však
vyskytnout mnoho okolností, pro
které je vhodnější, aby tomu tak
nebylo. Nikterak to však nemá vliv
na jejich identitu ani poslání, protože
se vždy dokážou nasazovat ke službě
druhým, ať už bydlí kdekoliv.



Disponibilní srdce

(11) Disponibilita numerářů sloužit
druhým spočívá v opravdové 
disponibilitě srdce: účinné svobodě žít
pouze pro Boha a kvůli němu pro
druhé provázené vůlí zabývat se
činnostmi, které jsou v Dílu
potřebné.

Někteří tuto disponibilitu projevují
spoluprací na formačních a
apoštolských činnostech, zatímco
vykonávají profesní práci
odpovídající jejich talentům, studiím
a preferencím, aby do ní vnášeli
radost evangelia. Jiným je dáno
věnovat se v rámci své profesní
práce správě center Díla nebo
formačním, řídícím, pomocným či
apoštolským činnostem.

Disponibilita se však neomezuje na
pasivní postoj dělat, co po mně chtějí,
ale projevuje se ve své plnosti při
pomyšlení, jaké hřivny jsme dostali
od Boha k tomu, abychom je dávali k



dispozici apoštolskému poslání; jsme
proto iniciativní, nabízíme se.
Disponibilita tedy není nehybnost,
ale naopak každodenní touha
pohybovat se Božím krokem.

Plnou disponibilitu je třeba chápat a
žít jako svobodu ve smyslu nemít jiná
pouta než lásku (tedy nebýt nutně
připoutáni k práci, k bydlišti, atd.,
aniž bychom však kvůli tomu
přestávali být dobře zakořeněni tam,
kde jsme). To, co nás činí
svobodnými, nejsou vnější okolnosti,
nýbrž láska, kterou nosíme v srdci.

Jako konkrétní vyjádření tohoto
úkolu sloužit náš Otec ustanovil, že
vedení v Opus Dei připadá
numerářkám a numerářům. Věnovat
se těmto činnostem je potřebné,
protože udržuje život celku. Bylo by
však mylné domnívat se, že jsou více
disponibilní nebo že Opus Dei dělají 
víc ti, kdo se věnují vedení a formaci.
V tomto smyslu don Javier v jednom



ze svých dopisů píše: „Nezbývá než
aby některé mé dcery a synové
zredukovali svoji profesní práci –
nebo jí dokonce, alespoň na nějakou
dobu, zcela zanechali – aby se mohli
věnovat pomoci svým bratřím a
sestrám v duchovním životě a řídit
apoštolskou činnost“22.

Náš Otec o této plné vnitřní dispozici
hovoří na mnoha místech, například
říká: „Numeráři, všichni s božským
povoláním, se mají dávat přímo a
bezprostředně Pánu v oběť,
odevzdávat vše, co je jejich, celé své
srdce, své aktivity bez omezení, svůj
domov, svoji čest“23. Ku prospěchu
Díla je tedy třeba svobodně odevzdat
veškeré aktivity, ať už jsou jakékoliv,
bez omezení. Je zřejmé, že se někdy
mohou vyskytnout okolnosti, které
objektivně podmiňují možnost vzít
na sebe v určité chvíli některé
závazky či úkoly. Proto zdůrazňuji,
že důležitá je vnitřní dispozice v



podobě plné disponibility sloužit
druhým, z lásky ke Kristu.

Skupina přibitá na kříž

(12) Připomeňme také tato slova
svatého Josemaríi: „Náš Pán pro své
Dílo nechce pomíjivou osobnost, ale
vyžaduje od nás osobnost
nesmrtelnou, protože chce, aby v
něm – v Díle – byla skupina přibitá
na kříž: Svatý Kříž nám dá stálost,
vždy ve stejném duchu evangelia,
který přinese iniciativní apoštolát
jakožto chutný plod modlitby a
oběti“24. Náš Otec neupřesňuje, kdo
tuto skupinu přibitou na kříž tvoří,
ale don Álvaro v poznámce
komentující tento úryvek
poznamenává, že již zde jsou
předpovězené či naznačené různé
způsoby prožívání povolání v Díle. Z
kontextu se můžeme domnívat, že v
tomto případě je řeč především o
numerářích a numerářkách.



Na některých dalších místech se
svatý Josemaría zmiňuje také o
kněžích, kteří jsou zvláštním
způsobem přibiti na kříž. Ve
skutečnosti však máme být přibiti na
kříž všichni, tedy i přidružení a
supernumeráři, protože právě zde
nacházíme Pána, jak říká náš Otec
slovy, jež vyjadřují jeho hlubokou
osobní zkušenost: „Mít kříž znamená
ztotožnit se s Kristem, to je být
Kristem, a tedy být Božími dětmi“25.

Ačkoliv se vám, numerářům a
numerářkám, může zdát lidsky
náročné zanechat na určitou dobu
dosavadní profese, abyste se mohli
profesionálně věnovat jinému druhu
činností (správě center Díla, řízení,
formaci, vedení nebo spolupráci na
apoštolských aktivitách), jedná se o
plodné setkání s Křížem, jež je
místem nejhlubšího ztotožnění se s
Kristem a mnohdy netušeným
zdrojem veliké nadpřirozené radosti.



(13) Když žádáme o vstup do Díla,
uvědomujeme si a svobodně – z
lásky! – přijímáme tento postoj
disponibility, který nás vede k tomu,
že se přidružujeme k Božímu plánu.
Tato účinná vyzrálost odevzdanosti,
jako ostatně vše v duchovním životě,
časem roste, přičemž tento růst je
možný skrze formaci, vnitřní život a
různé zkušenosti s disponibilitou –
drobné změny plánů, pověření, atd. –
které duši připravují na velké změny,
pokud by byly potřebné. Pokud se
jedné o úkoly či změny důležité
povahy, snaží se vedoucí osoby
pochopitelně vždy předem
odhadnout možnosti osob, jichž se to
týká, třebaže si tito lidé, byť skromně
poukazující na obtíže, jež mohou
vnímat, uchovávají ochotný postoj
dělat cokoliv, co je z lásky k Bohu a k
duším potřeba.

Rozhodující je, a to zdůrazňuji, aby
měl člověk trvalou vnitřní dispozici
odevzdanosti vůči svým bratřím a



sestrám i velkému množství dalších
lidí, kteří naši křesťanskou službu
očekávají: „Zvedněte oči a podívejte
se na pole: jsou už bílá ke žním“ (Jan
4,35).

Tento postoj je zcela slučitelný se
zdravou profesní ctižádostivostí a s
logickou a zodpovědnou snahou být
ekonomicky zajištěný a uspokojovat
potřeby naší nadpřirozené rodiny.
Disponibilita změnit profesní práci,
pokud si to Dílo žádá, právě proto,
aby bylo možné věnovat se formaci
druhých, jde ruku v ruce s
odhodláním být ženami a muži, kteří
chtějí stejně jako jejich druhové čelit
výzvám světa, protože jejich
posláním je přispívat k jeho proměně
a vést jej k Bohu. Toto lze také velice
účinně dělat z míst určených v Díle k
řízení a formaci.

Vy, numerářky a numeráři, žijete dar
apoštolského celibátu jako plnost
lásky v Kristu, který otevírá dveře



duchovnímu otcovství a mateřství.
Jste povoláni vydávat živé svědectví
naprosté odevzdanosti Bohu
uprostřed světa, plně ochotni sloužit
všem: zamilováni do Ježíše, do
druhých i do světa. Dostává se vám
zvláštního povolání střežit
nadpřirozenou rodinu a starat se o
své bratry a sestry.

Máte nesmírně široké obzory,
protože svým odevzdaným životem,
někdy možná skrytým a bez lidského
lesku, plodně pronikáte do
nejzazších koutů světa.

III. Povolání do Díla jako
numerářka auxiliar

(14) Vy, numerářky auxiliar, máte
zvláštní funkci sloužit, kterou plníte
tím, že vytváříte a udržujte prostředí
křesťanského domova v centrech
Díla. Uskutečňujete tento úkol svojí
profesní prací, která je ve vašem
případě Administrace. Jak víte,
nejedná se pouze o provádění řady



určitých hmotných úkonů, které do
jisté míry můžeme a máme dělat
všichni, ale jde také o to je plánovat,
organizovat a koordinovat
způsobem, aby výsledkem byla
domácnost, kde se všichni budou cítit
doma, přijatí, upevnění, zajištění a
zároveň zodpovědní. Tyto
skutečnosti, které ostatně mají
značný význam pro každou lidskou
osobu, mají dopad na fyziognomii a
duchovní lesk celého Díla, všech a
každého z jeho členů. Stáváte se tak
„nenahraditelnou oporou a zdrojem
duchovní síly pro jiné, kteří si
uvědomují velikou energii“26 vašeho
ducha.

Priorita osoby a rodiny

(15) Svojí prací se staráte o život v
Dílu a sloužíte mu a zároveň je
středem a prioritou vaší práce
jednotlivec. Je to velice konkrétní
vyjádření toho, že Dílo je rodina, a to
rodina opravdová, nikoliv v



metaforickém slova smyslu.
Vzpomínáte si, jak nám náš Otec
mnohokrát říkal, že pouta v Díle jsou
silnější než pouta pokrevní, což má
následky v oblasti citů, totiž
vzájemnou lásku.

Svatý Josemaría měl často na paměti,
že práce Administrace je stejná, jako
ta, kterou vykonávala Panna Maria.
Proto rodinná atmosféra Díla má být
jakousi kopií, pokračováním toho,
jaké to bylo – přestože jsme to
neviděli, můžeme si to představit – v
nazaretském domově.

Přestože se práce Administrace
vykonávaná v centrech ve vlastním
slova smyslu nazývá v různých
kulturách odlišně, jste vy, numerářky
auxiliar, vpravdě sestrami, matkami,
nedílnou součástí rodiny, stejně jako
Otec a ostatní dcery a synové. Pro
milost, které se vám dostalo od Boha
k tomu, abyste se o všechny v Díle
starali, říkával svatý Josemaría, že



kdyby byl mohl, byl by se stal
numerářkou auxiliar. Nazýval vás
svými malými dcerami, protože jste
byly poslední, kdo do Díla přišel,
nikoliv proto, že by vás měl za
nedospělé. Naopak, zvláštním
způsobem důvěřoval ve vaši zralou a
pevnou věrnost, aby bylo možné
rozvíjet veliké záměry Díla.

Z nejrůznějších prostředí

(16) Je úžasnou skutečností, že vy,
numerářky auxiliar, pocházíte z
nejrůznějších prostředí. Někdy si
některé ženy kladou otázku, jestli od
nich Bůh žádá být numerářkou nebo
numerářkou auxiliar. Nutno zvážit,
kromě jiného, zda má člověk sklon k
činnostem zaměřeným spíše na
službu a péči o osoby. Rozlišení v
konečném důsledku přirozeně záleží
na každé ženě s tím, že se do něj
promítá duchovní vedení a
doporučení ředitelek.



V každém případě je pochopitelné, že
se práce Administrace těší velké
důstojnosti, neboť jde o to dodávat a
uchovávat teplo domova v rodině.
Kromě toho ty, které v Administraci
pracují, „prostřednictvím této
profese - protože to profese je,
opravdová a vznešená - pozitivně
ovlivňují nejenom rodinu, nýbrž
mnoho přátel a známých, lidí, se
kterými přicházejí tím či oním
způsobem do styku, a plní tím úkol,
jež je občas mnohem rozsáhlejší než
práce v jiných profesích“27.

Apoštolát apoštolátů

(17) Svatý Josemaría doceňoval práci
Administrace do té míry, že ji
považoval za apoštolát apoštolátů.
Bez ní by Dílo nemohlo pokračovat.

Apoštolát apoštolátů je to především
proto, že jako takový je to apoštolát
zcela přímý. Zdůrazňuji, že se
neomezuje na poskytování hmotných
služeb, jež jsou samy o sobě potřebné



a důležité; především jde o to, že tato
činnost, proměněná v modlitbu,
naprosto přímo ovlivňuje lidskou a
duchovní formaci osob ve
spravovaném centru. Prostředí, které
vytváříte, formuje, a to velmi.

Vaše dobře vykonávaná práce
zhmotňuje ducha a účinně jej
předává cestou skutků, konkrétně a
vytrvale. Proto se snažíte v co možná
největší míře dodávat práci v
domácnosti na profesionalitě, stejně
jako každé z mých dětí na svém
vlastním působišti. A díky tomu, že ji
pozvedáte na rovinu posvěcené
práce, dáváte profesní kompetenci
přímo do služby lidem, neboť ji činíte
faktorem humanizace a inspirace pro
profesní práci všech.

Práce v Administraci je apoštolátem
apoštolátů rovněž proto, že
umožňuje apoštolát druhých a
působí tak jako míza a impuls, a to
do té míry, do jaké se ji snažíte



proměnit v rozhovor s Bohem. „Tím,
že pracujete v Administraci,“ napsal
vám svatý Josemaría, „máte podíl na
všech apoštolátech, spolupracujete
na veškerých iniciativách. Její dobrý
průběh je nezbytnou podmínkou,
největším impulsem pro celé Dílo,
pokud to děláte s láskou k Bohu“28. Je
velmi poznat, když za počátku
apoštolské činnosti v nějaké zemi či
městě Administrace zatím nefunguje;
stejně tak je poznat, že když už
existuje, získává Dílo na
životaschopnosti a dynamice. Kromě
toho se vy, numerářky auxiliar,
logicky podílíte na mnoha dalších
apoštolských aktivitách, v takové
míře, v jaké to je v daném případě
možné.

Rovněž říkáme, že Administrace je 
páteří Díla, protože drží pohromadě
celé tělo, které by jinak nemohlo stát
vzpřímeně. Je tomu tak, díky Bohu;
jedná se o něco, co máme mít
neustále na paměti a vážit si toho.



Tuto páteř a apoštolát apoštolátů
tvoří pochopitelně také další
numerářky, které v Administraci
pracují.

Numerářky auxiliar, mé dcery, máte
obdivuhodné poslání: proměňovat
tento svět, dnes tak plný
individualismu a lhostejnosti, v
opravdový domov. Vaše práce,
uskutečňovaná s láskou, může
ovlivnit všechna prostředí. Budujete
lidštější a božštější svět, protože mu
dodáváte důstojnost svojí prací
proměněnou v modlitbu, svojí láskou
a s profesionalitou, se kterou se
staráte o osoby v jejich celistvosti.

IV. Povolání do Díla jako
přidružená a přidružený

S vlastním charakterem

(18) Vy, přidružení, utváříte Opus Dei
zejména skrze hluboký osobní
apoštolát ve vašem vlastním
profesním a rodinném prostředí a



společně s numeráři se věnujete
ostatním věřícím v Díle. Svými životy
projevujete zcela svobodný charakter
příznačný pro apoštolskou činnost
každého pokřtěného, do které
vkládáte veškerou energii
celibátního srdce. Proto vám mohl
svatý Josemaría říci: „Závidím vám,
vaše odevzdanost Bohu je naprostá a
plná, jako ta moje, ale vy můžete
dojít dál“29. Co tím chtěl říci? Chtěl
sdělit, že hlavní je být uprostřed
světa, uprostřed aktivit, práce, rodin,
abyste tam vnášeli křesťanský život.

Žijete ve velmi různých okolnostech
a pohybujete se v nejrůznějších
profesionálních kruzích. Váš život se
otevírá neomezené škále možností,
do nichž můžete vtělovat a zanášet
ducha Opus Dei. Díky rozmanitosti
vašeho původu pronikáte do celé
společenské sítě; díky tomu, že na
každém místě setrváváte delší dobu,
přispíváte k zakořenění apoštolátu v
dané oblasti; váš způsob života vám



umožňuje pěstovat – velice stabilním
způsobem – vztahy nejrůznější
povahy: rodinné, profesní,
sousedské, ve vesnici, ve městě nebo
v zemi, kde žijete. „Můžete dojít dál“,
jak říkal svatý Josemaría, nejen co do
šíře apoštolátu, ale také co do jeho
hloubky, také proto, že bytostně
ukazujete, co předpokládá
odevzdanost Bohu uprostřed světa, s
nerozděleným srdcem.

Je tedy velice dobře pochopitelné,
proč si náš Otec přál, aby vás,
přidružených, bylo dvakrát více než
numerářů: hlavní je totiž působení v
běžných situacích a v práci, kterou je
každé ženě a každému muži dáno
vykonávat.

Kdyby se někdo, kdo uvažuje o
možném povolání do Díla,
rozhodoval mezi numerářem a
přidruženým, mohlo by být užitečné
upozornit jej, že by bylo mylné se
domnívat, že stát se numerářem je



víc než být přidruženým. Toto má
velký význam při rozlišování
povolání. V některých případech je
způsob, kterým se konkretizuje
povolání k Dílu, evidentní: například
ženatý muž může být
supernumerářem, nikoliv
přidruženým nebo numerářem.
Existují však jiné, méně zřejmé,
případy, přičemž konečné rozlišení
musí učinit uchazeč. Právě on
zakouší, co konkrétně od něj Bůh
požaduje, v rámci jediného a
společného povolání. Z určité
rozvážnosti je logicky velice vhodné
poradit se v duchovním vedení, a
také s průvodci, kteří člověka znají a
přejí si s ním rozlišovat, jaká je Boží
vůle.

Dobrá vůně Krista

(19) Konkrétně o přidružených svatý
Josemaría napsal: „Skrze svoji práci –
kterou někdy vykonávají v
korporativních dílech – do všech



situací ve společnosti, na všechna
místa, do nejrůznějších koutů země
vnášejí mezi své druhy dobrou vůni
Krista a snaží se s křesťanským
smyslem usměrňovat sociální,
profesní, ekonomické a jiné – veřejné
i soukromé – aktivity těch, kteří patří
do téže společenské skupiny a mají
stejné postavení, a to obvykle aniž by
museli měnit bydliště nebo práci“30.
Osobně jsem naslouchal, jak don
Javier v návaznosti na učení svatého
Josemarií říká, že vy, přidružení,
vyjadřujete zvlášť zřetelně, co to
Opus Dei je, tím, že posvěcujete
každodenní život, profesní práci a
rodinný život, aniž byste změnili
místo svého působení.

Jako přidružení někdy pracujete na
korporativních dílech v oblasti
vzdělávání nebo jiných apoštolských
aktivitách. Toto však není váš hlavní
způsob, jak se podílet na poslání Díla,
protože to je celé ve vašich rukou.
Někdy je potřeba, abyste se těchto



úkolů zhostili, ale hlavní je
posvěcování každodenního života,
přátelský postoj a důvěra vůči lidem
a v případě potřeby zprostředkování
formačních prostředků v podobě děl
svatého Rafaela a svatého Gabriela
vašim přátelům… Zkrátka a dobře,
Bůh vás povolává, abyste byli
kvasem v těstě. Důležité je u vás,
opakuji, působení v každodenních
situacích a v činnostech, jež jsou
každé ženě a každému muži vlastní.

V. Kněží prelatury

(20) Z numerářů a přidružených
vzcházejí povolání ke kněžství v Díle,
jež jsou na teologické a právní rovině
prelatury stejně podstatná jako
povolání laiků. Toto povolání není
završením povolání do Díla, nýbrž
novým způsobem, jak je prožívat,
neboť „mají větší povinnost než
ostatní pokládat srdce na zem jako
koberec, aby jejich bratři a sestry
našlapovali měkce“31.



Kromě toho, co je vlastní kněžské
služby v církvi – jejímž středem je
eucharistie – se kněží prelatury
věnují zejména službě ostatním
věřícím a kněžské péči o jejich
apoštolské aktivity. Vzhledem ke
zvláštnímu pastýřskému poslání
prelatury se věnují především
slavení svátosti eucharistie a smíření,
hlásání Božího slova, duchovnímu
vedení a rozsáhlé věroučné formaci.

Skutečnost, že kněží prelatury žijí –
stejně jako ostatní – ducha Díla,
obnáší určitý kněžský styl: v jejich
službě se nutně odráží sekulárnost;
respektují a velice citlivě podporují
zodpovědnost a iniciativu věřících
laiků; jednají nadpřirozeným
způsobem, aby druhé přivedli k
Bohu; podněcují v ostatních svobodu
ducha, kterou je láska; jednají
iniciativně, aby rozvíjeli hojnou
kněžskou činnost. Rovněž se podílí –
pochopitelně v rámci možností – na
aktivitách v diecézích.



Ve službě druhým

(21) Na začátku jednoho ze svých
dopisů, určeného zvlášť jeho synům
kněžím, svatý Josemaría píše: „Byli
jste vysvěceni, mí synové, kněží,
abyste sloužili. Dovolte mi, abych
začal připomenutím, že vaše kněžské
poslání je posláním služby. Znám vás
a vím, že toto slovo – sloužit –
shrnuje vaše touhy, celý váš život, a
je vaší hrdostí a mou útěchou,
protože tato dobrá a upřímná vůle,
kterou máte – stejně jako vaši bratři
a vaše sestry laici – snažit se neustále
prokazovat dobro druhým, mě
opravňuje k tvrzení, že jste gaudium
meum, et corona mea (Flp 4,1); moje
radost a má koruna“32.

Duch služby vás, kněze, vede k tomu,
že se cítíte a v praxi jste jedním z
vašich kněžských bratrů a
uvědomujete si, že v Díle existuje
„jediná třída, byť tvořená
duchovními i laiky“33. Svým



příkladem a slovem se zároveň
snažíte být jakýmisi buditeli touhy po
svatosti v druhých a nástroji jednoty
v Díle. Buďte neustále nablízku všem
a snažte se uchovávat si vhodné
lidské způsoby, kněžskou vážnost ve
způsobu prezentování sebe sama, při
rozhovorech, atd.

Děti moje, jestliže svatý Josemaría
všem říkával, že „máme mluvit o
Kristu, a ne o sobě“34, máte se vy,
kněží, snažit zvláště o to, abyste
nezářili a nehráli hlavní roli, ale
usilovali o to, aby hlavní role a lesk
vašeho života připadly Kristu a aby
rozhodně zářili vaše sestry a vaši
bratři. Proto – jak dobře víte a jak se
snažíte žít – je zvlášť potřebné vaše
spojení s Bohem, vaše modlitba a
radostná oběť, v jednotě života.

VI. O apoštolském celibátu
numerářů a přidružených

(22) Povolání do Díla u numerářů,
numerářek a přidružených obnáší



apoštolský celibát, který je Božím
darem a odpověď na tento dar je
reakcí na lásku Lásky. „Mějte
neustále na paměti, že důvodem
našeho celibátu je Láska, jež je
Láskou všech lásek“35. Celibát proto
nelze považovat pouze a především
za funkční volbu, tedy za něco, co
napomáhá tomu, abychom se více
věnovali činnosti Díla nebo abychom
mohli přecházet z místa na místo.
Pravdou je, že to celibát umožňuje a
usnadňuje, ale jeho hlavním
důvodem je být zvláštním darem
ztotožnění se s životem Krista.
„Celibát má být svědectvím víry: víra
v Boha se konkretizuje právě v tomto
způsobu života, který může mít
smysl jen na základě Boha. Založit
život na něm, vzdát se manželství a
rodiny, znamená přijímat a zakoušet
Boha jako realitu, aby jej takto bylo
možné přinášet lidem“36.

Apoštolský celibát nás od druhých
neodděluje; protože však



předpokládá zavázat se
nerozděleným srdcem Bohu, má se
projevovat odevzdaným životem,
podobně jako je tomu u ženaté či
vdané osoby, která se nechová tak,
jako by vůči svému protějšku neměla
žádný závazek věrnosti.

Radikálně prožívané povolání někdy
naráží na měřítka světa. Také zde
můžeme použít poněkud obecná
slova svatého Josemaríi: „Ptáš se mě:
‚A nebude má přirozenost při střetu
se zpohanštělým nebo pohanským
prostředím vypadat strojeně?‘ –
Odpovídám ti: Tvůj život bezpochyby
bude narážet na ten jejich: a tento
střet, způsobený tím, že svou víru
budeš projevovat skutky, to je právě
ta přirozenost, kterou od tebe
žádám”37.

Obnovujme stále znovu přesvědčení,
že dar apoštolského celibátu je
projevem Božího zalíbení, povolání
ke zvláštnímu ztotožnění se s



Kristem, které rovněž přináší – také
lidsky, ale především nadpřirozeně –
větší schopnost milovat každého.
Proto celibát, který nepočítá s
tělesným otcovstvím a mateřstvím,
umožňuje mnohem hojnější
mateřství či otcovství duchovní. V
každém případě však bude skutečně
nejvíce ztotožněn s Kristem ten, kdo
nejvíce Pána miluje, ať už jako
svobodný, ženatý či vdaná, protože i
manželství je „božskou cestou na
zemi“38.

VII. Povolání do Díla jako
supernumerářka a supernumerář

Je to hojná Boží milost

(23) Většinu věřících v Opus Dei
tvoříte vy, supernumeráři, kteří se
snažíte posvěcovat všechny aspekty
vašeho života, zejména pak
manželský a rodinný život, protože
obvykle jste ženatí a vdané. V roce
1947 svatý Josemaría, v reakci na
některé úvahy, kterých se mu od



supernumerářů dostalo, napsal svým
dětem ve Španělsku toto: „Přečetl
jsem si poznámky supernumerářů.
(…) Příští týden ti tvé úvahy vrátím s
nějakým konkrétním doporučením:
už nyní však předesílám, že nesmíme
ztrácet ze zřetele, že se nejedná o
členství pár lidí v nějakém sdružení
(…). Být supernumerářem je hojná
Boží milost!“39. Tuto milost, hojnou
milost, jak říká svatý Josemaría,
uděluje Bůh; dává také velikou milost
v podobě povolání do Díla. U
supernumerářů souvisí toto povolání
se zvláštní pomocí k tomu, aby mohli
projít svoji cestu svatosti, která je
vytyčena křtem a ve většině případů
přijetím svátosti manželství a
založením rodiny.

Povolání předpokládá volbu a
směřuje, jak jsem uvedl dříve, k
poslání: být a dělat Opus Dei v církvi.
V Instrukci o díle svatého Gabriela
svatý Josemaría o supernumerářkách
a supernumerářích píše: „Vidím



tento velký činorodý výběr (…).
Všechny, každého s vědomím, že si jej
vyvolil Bůh, aby dosáhl své osobní
svatosti uprostřed světa, právě na
tom místě, které ve světě zaujímá, s
neochvějnou a příkladnou zbožností,
radostně plnící povinnosti, které se v
každém okamžiku vyskytují, byť to
může být náročné“40. Nikdy povolání
nevnímejme jako soubor požadavků,
povinností – přestože s ním logicky
souvisí – ale spíše jako Boží volbu,
jako veliký Boží dar.

Obzorem, který dává smysl vašemu
povolání, je být „kvasem, který
zbožšťuje lidi a tím, že je činí
božskými, dělá je zároveň skutečně
lidskými“41. Jako Aquila a Priscilla,
kteří přijali svatého Pavla v Korintu
(srov. Sk 18,2) a kteří byli těmi, kdo
zvěstovali evangelium Apollovi a
mnoha dalším (srov. Sk 18,26; Řím
16,3; 1 Kor 16,19); jako mnozí z těch
prvních křesťanů, kteří vedli stejně
obyčejný život jako jejich současníci



a kteří zároveň byli solí země a
světlem světa, který byl v temnotách.

„U supernumerářů se vyskytuje celá
škála společenských okolností,
profesí a povolání. Veškeré okolnosti
a životní situace jsou posvěcovány
těmito mými dětmi – muži a ženami
–, kteří se v rámci svého stavu a
postavení ve světě snaží usilovat o
křesťanskou dokonalost s plností
povolání“42. Všimněte si, jak náš Otec
zdůrazňuje plnost povolání. Pokud se
týče rozmanitosti, je zřejmé, že
vycházíme ze skutečnosti, že Dílo je
cestou k posvěcování a apoštolátu v
každodenním životě; v každodenním
životě, který připouští veškerou
rozmanitost toho, co je lidské a
počestné.

Manželství a rodina

(24) Povolání do Díla jako
supernumerář se odehrává na
prvním místě v rodinném prostředí.
„Váš první apoštolát je u vás doma“43.



Svatý Josemaría nadšeně vyzýval k
tomu, aby domovy supernumerářů a
supernumerářek byly „zářivé a
radostné“, „ohnisky evangelia“44.
Toto je dědictví, které společnosti
zanecháváte. Proto vám také napsal:
„Formace, kterou vám dává Opus
Dei, vás vede k doceňování krásy
rodiny, nadpřirozeného díla, kterým
založení rodiny je, zdroje posvěcení,
který se v manželských povinnostech
skrývá“45.

Kromě toho jste také povoláni k
tomu, abyste pozitivně působili na
jiné rodiny. Zejména tím, že jim
budete pomáhat, aby jejich rodinný
život měl křesťanský smysl, a budete
mladé připravovat na manželství,
aby se pro ně mnozí mladí nadchli a
byli schopni vytvářet další
křesťanské rodiny, ze kterých rovněž
budou moci vzejít mnohá povolání k
apoštolskému celibátu, pokud si to
Bůh bude přát.



Také vy, svobodní a ovdovělí – a
samozřejmě bezdětní manželé –
můžete spatřovat v rodině první
apoštolát, protože vždy vám bude
určité rodinné prostředí svěřeno.

Křesťanské působení ve vlastním okolí

(25) Sv. Josemaría ve vás spatřoval
velikou mobilizaci křesťanů, která ve
své práci a společenském prostředí
vyzařuje Kristovu lásku, zejména
skrze svůj apoštolát přátelství a
důvěry. Tím, že to děláte, přispíváte
také ke zlepšení samotných struktur
společnosti, neboť se stávají stále
lidštějšími a uvádí je v soulad s
životem Božích dětí, a aktivně se
ujímáte iniciativy v řešení problémů
naší doby. „Konáte nesmírně plodný
apoštolát, když se snažíte s
křesťanským úmyslem usměrňovat
profese, instituce a lidské struktury, v
nichž pracujete a pohybujete se“46.

Je jasné, že povolání a následné
poslání supernumerářů a



supernumerářek se neomezuje na
praktikování několika norem
zbožnosti, účast na formačních
prostředcích a zapojení do určité
apoštolské aktivity, ale pojímá celý
život, protože vše ve vašem životě
může být setkáním s Bohem a
apoštolátem. Dělat Opus Dei
znamená dělat jej vlastním životem a
– skrze společenství svatých – podílet
se na jeho uskutečňování v celém
světě. Jinými slovy, jak nám
názornou formulací připomíná náš
zakladatel, dělat Opus Dei znamená 
být každý Opus Dei.

Považovat Dílo za vlastní ve vás
vzbuzuje živý zájem o formaci,
abyste Krista přinášeli druhým a
poskytovali oporu své víře.
„Formace, kterou vám Opus Dei
poskytuje, je flexibilní: přizpůsobuje
se, jako rukavice na ruce, vašim
osobním a společenským
okolnostem. (…) Protože je v nás
jedinečný duch a máme jedinečné



asketické prostředky, můžeme a měli
bychom toho využívat bez větších
těžkostí“47.

Flexibilita, kterou neprovází větší
těžkosti, neznamená, že být
supernumerářem obnáší menší
nároky na hrdinství nebo radikálnost
v následování Krista. Je proto dobré
nevšímat si tolik různorodosti
okolností jako spíše samotné
podstaty toho, co je v těchto
okolnostech Božím voláním,
posláním od Boha. V jakékoliv situaci
se jedná především o to být s
Kristem, milovat Krista, pracovat s
Kristem a přinášet ho do všech
koutů.

Když svatý Josemaría píše, že
„supernumeráři se věnují službě Dílu
částečně“48, měl tím na mysli
hmotnou disponibilitu ke
konkrétním apoštolským iniciativám,
nikoliv polovičatost při konání Díla,
protože tento úkol, znovu opakuji, se



uskutečňuje celým životem. Proto
také náš Otec, když hovoří o
apoštolském poslání
supernumerářek a supernumerářů,
píše: „Není to apoštolát vykonávaný
sporadicky nebo příležitostně, nýbrž
každodenně a z titulu povolání,
považovaný za ideál na celý život“49.

Bůh počítá s tím, že se spontánně a
iniciativně otevíráte jako vějíř a
přinášíte všem lidem radost
evangelia. „Ve svém apoštolském
konání musíte být iniciativní, v rámci
širokého pole působnosti, které
udává náš duch, abyste všude, v
každé situaci a v každé době
nacházeli aktivity, které nejlépe
vyhovují daným okolnostem“50.

Toto je velké poslání mých dcer a
synů supernumerářů, které nezná
hranic: „Nesmí existovat jediná obec,
ve které by našeho ducha
nevyzařoval nějaký
supernumerář“51.



VIII. Povolání do Díla jako
přidružený a supernumerář
Kněžské společnosti Svatého Kříže

(26) „Vy jste z Opus Dei natolik jako
já“, říkával svatý Josemaría kněžím a
jáhnům, přidruženým i
supernumerářům, Kněžské
společnosti Svatého Kříže, kteří
nejsou inkardinováni v prelatuře.

Povolání ke svatosti uprostřed světa
pochopitelně zahrnuje také sekulární
kněze inkardinované v diecézích.
Povolání do Díla je ovšem stejné: je
jím Boží volání usilovat o svatost a
konat apoštolát za okolností a při
plnění povinností, jež jsou každému
vlastní, se stejným duchem a
stejnými asketickými prostředky, a
přitom být součástí rodiny Opus Dei.

Právní vyjádření příslušnosti k Dílu
je u věřících prelatury a u členů
Kněžské společnosti Svatého Kříže,
kteří nejsou inkardinováni v
prelatuře, jistě jiné. Odlišnost



právního pouta (jurisdikčního,
respektive asociativního) ovšem nic
neubírá na identitě povolání
směřovat ke svatosti s týmž duchem
a specifickými prostředky Opus Dei.

Tento právní rozdíl umožňuje, aby
vás povolání do Díla nevytrhlo z
místa, kde žijete, protože zůstáváte
inkardinováni v příslušných
diecézích, aniž by se vztah s vaším
biskupem a ostatními kněžími
jakkoliv změnil. Vaše povolání s
pomocí vhodných prostředků
posiluje a umožňuje věrné a
velkodušné plnění kněžských
závazků a služebných povinností, a
také vám zpříjemňuje vaši cestu ke
svatosti. Kromě toho vám zvlášť
přísluší úkol podporovat kněžská
povolání a jste povoláni být kvasem
jednoty s biskupy a bratrství v rámci
společenství kněží vaší diecéze.

V tomto smyslu vás náš Otec usilovně
povzbuzuje slovy: „Snažte se



doprovázet, také lidsky. Mějte srdce z
masa, protože z masa je srdce,
kterým milujeme Ježíše, Otce a
Ducha svatého. Jestliže vidíte, že je
některý z vašich bratří v nesnázích,
jděte, jděte za ním, nečekejte, až vás
zavolá!“52.

Je radost uvědomovat si, že
posvěcování práce – jež je osou
duchovního života – pro členy
Kněžské společnosti Svatého Kříže ve
své podstatě znamená posvěcovat
kněžské působení. Objektivně je to
již ve svých hlavních obrysech
činnost posvátná, avšak zároveň je,
jako každá práce, místem a
prostředkem k osobnímu
posvěcování a apoštolátu.

(27) Blížíme se ke stoletému výročí
od onoho 2. října 1928, kdy Bůh dal
Dílo spatřit svatému Josemaríovi. Od



té doby ve světě i v církvi – a tedy
také v Díle – bylo a nadále je mnoho
radostí i mnoho strastí.

27. března 1975, při modlitbě v
průběhu promluvy, připomenul náš
Otec relativně krátkou historii Opus
Dei: „Nesmírné panorama: tolik
bolestí, tolik radostí. A teď, jen
radost, samá radost… Protože máme
zkušenost, že bolest jsou údery
kladívka umělce, který chce z
každého, z této beztvaré masy, kterou
jsme, vytvořit kříž, Krista, alter
Christus, kterým máme být, Pane,
díky za všechno. Děkuji
mnohokrát!“53.

Krása křesťanského povolání, jak je
Pán v Díle pro každou ženu a
každého muže zkonkretizoval, nás
má naplňovat radostí: jednak
zdravou lidskou radostí z lidí a
dobrých věcí a především onou
radostí nadpřirozenou, která – jak
náš Otec ujišťoval – má „kořeny ve



tvaru kříže“. Naplňuje nás radostí
vědomí – znovu si to uvědomme – že
„Svatý kříž nám dá vytrvat, stále s
týmž duchem evangelia, který
přinese činorodý apoštolát jakožto
chutný plod modlitby a oběti“54.

Prosme Pannu Marii, ať nám žehná a
mateřsky nám připomíná, že všichni
máme Dílo ve svých rukou. Pokud se
budeme ztotožňovat s Boží vůlí a
odpovídat na jeho milost, budou
dějiny, které začaly 2. října 1928,
navzdory naší slabosti a chybám
pokračovat do konce časů.
Pokračujme v práci s radostí, snažme
se stavět Krista na vrchol všech
lidských aktivit, k Boží slávě.

Se vší láskou vám žehná

váš Otec

Řím, 28. října 2020

1 Dopis, 9. 1. 1932, 9.



2 Dopis, 12. 12. 1952, 35.

3 Dopis, 31. 5. 1954, 17.

4 Dopis, 19. 3. 1967, 93.

5 Boží přátelé, 146.

6 Srov. sv. Tomáš Akvinský, Komentář
k listu Římanům, kap. 8, 3.

7 František, enc. Fratelli tutti, 277.

8 II. vatikánský koncil, konst. Lumen
gentium, 3.

9 Výheň, bod 69.

10 Tamtéž, bod 835.

11 František, apošt. exhortace 
Evangelii gaudium, 121.

12 Rozhovory s Mons. Escrivou de
Balaguer, 19.

13 Dopis, 31. 5. 1954, 34.

14 Jít s Kristem, 74.



15 Výheň, bod 156.

16 Dopis, 24. 12. 1951, 137.

17 Dopis, 25. 1. 1961, 11.

18 Bl. Álvaro del Portillo, Instrukce k
dílu svatého Michaela, 135.

19 Srov. Poselství, 20. 7. 2020.

20 Dopis, 29. 9. 1957, 8.

21 Tamtéž, 76.

22 Javier Echevarría, Pastýřský list,
28. 11. 1995, 16.

23 Instrukce o dílu svatého Gabriela,
113.

24 Instrukce o nadpřirozeném duchu
Díla, 28.

25 Rozjímání, 28. 4. 1963.

26 Sv. Jan Pavel II., apošt. list Mulieris
dignitatem, 30.



27 Rozhovory s Mons. Escrivou de
Balaguer, 88.

28 Dopis, 29. 7. 1965, 11.

29 Tertulia, 15-IX-1962.

30 Dopis, 29. 9. 1957, 13.

31 Dopis, 8. 8. 1956, 7.

32 Tamtéž, 1.

33 Tamtéž, 5.

34 Jít s Kristem, 163.

35 Instrukce k dílu svatého Gabriela,
84.

36 Benedikt XVI., Proslov, 22. 12.
2006.

37 Cesta, 380.

38 Rozhovory s Mons. Escrivou de
Balaguer, 92.



39 Dopis Generální radě Opus Dei,
18. 12. 1947.

40 Instrukce k dílu svatého Gabriela,
9.

41 Dopis, 9. 1. 1959, 7.

42 Tamtéž, 10.

43 Tamtéž, 53.

44 Jít s Kristem, n. 30.

45 Dopis, 9. 1. 1959, 53.

46 Tamtéž, 17.

47 Tamtéž, 33.

48 Instrukce k dílu svatého Gabriela,
23.

49 Tamtéž, 15.

50 Dopis, 24. 10. 1942, 46.

51 Dopis, 9. 1. 1959, 13.



52 Poznámky ze setkání rodin s
kněžími, 26. 10. 1972, v Generálním
archivu prelatury, sekce P04 1972, II,
str. 767.

53 Slova převzatá z jeho promluvy, v
Generálním archivu prelatury, sekce
P01 1975, str. 809.

54 Instrukce o nadpřirozeném duchu
Díla, 28.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Žádná část tohoto textu nesmí být
zveřejňována bez výslovného 
souhlasu držitele autorských práv)

(Pro manuscrito)



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-
prelata-28-rijna-2020-povolani-opus-dei/

(17.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-28-rijna-2020-povolani-opus-dei/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-28-rijna-2020-povolani-opus-dei/

	Dopis preláta (28. října 2020)

