
opusdei.org

Dopis preláta (16.
února 2023)

Mons. Fernando Ocáriz nás
vybízí k zamyšlení nad
některými postoji a projevy
bratrství.

16.02.2023

Milovaní, ať Ježíš opatruje mé dcery
a syny!

1. Tímto dopisem vás chci vyzvat,
abyste se spolu se mnou zamysleli
nad některými aspekty obsaženými v
oněch Pánových slovech, o kterých
tak často rozjímáme: „Toto je mé



přikázání, abyste se milovali
navzájem, jako jsem já miloval
vás“ (J 15,12).

Ježíš nás miloval až do krajnosti, až
do té míry, že za každého z nás
položil svůj život. Víme to a chceme
tomu věřit s živější a účinnější vírou,
o kterou Ho prosíme jako apoštolové:
„Rozmnož naši víru“ (Lk 17,5). Tak
budeme moci říci se svatým Janem,
plně přesvědčeni: „Poznali jsme
lásku, kterou k nám Bůh má, a
uvěřili jsme jí.“ (1 J 4,16).

„Bůh je láska“ (1 J 4,8) a vyzývá nás k
lásce: „To je naše nejvyšší povolání,
naše povolání par excellence; s tím je
spojena i radost křesťanské naděje.
Kdo miluje, má radost z naděje, že se
setká s velkou láskou, kterou je
Pán.“1

Naše láska k Bohu - nadpřirozená
láska - odpovídá oné božské lásce ke
každému z nás, kterou sám Pán dává
za vzor a horizont naší lásky k



druhým. Láska k Bohu a láska k
druhým jsou natolik spojeny, že „při
jakémkoli skutku bratrství hlava a
srdce nemohou při mnoha
příležitostech rozlišit, zda je to služba
Bohu nebo služba bratřím, protože v
druhém případě sloužíme Bohu
dvakrát“2.

2. Láska k druhým je v našem životě
tak rozhodující, že „víme, že jsme
přešli ze smrti do života, protože
milujeme své bratry a sestry“ (1 J
3,14). Láska se rozvíjí nesčetnými
způsoby a zasahuje celý svět. Nikdo z
nás nemůže být lhostejný, protože
„každý z nás je plodem myšlenky
Boží. Každý z nás je chtěný, každý z
nás je milován, každý z nás je
nepostradatelný”3.

Chtěl bych, abychom se v těchto
řádcích zamysleli nad některými
zvláště důležitými postoji a projevy,
jimiž se bratrství projevuje. V jistém
smyslu je shrnují tato slova svatého



Josemaríi: „Jak naléhavě hlásal svatý
apoštol Jan mandatum novum! -
‚Abyste se navzájem milovali!‘ - Padl
bych na kolena, aniž bych dělal
komedii - volá mé srdce -, abych vás z
lásky k Bohu požádal, abyste se měli
rádi, abyste si pomáhali, potřásli si
rukama, abyste si uměli odpouštět.”4

Šíře porozumění

3. Slovo porozumění může v kontextu
osobních vztahů někdy evokovat
pouze jeden z jeho aspektů: nenechat
se překvapit chybami a nedostatky
druhých. V takovém případě by však
smysl tohoto bodu Cesty nebyl plně
pochopen: „Křesťanská láska
nespočívá jen v ‚dávání‘, ale i v
‚porozumění‘.“5

Porozumění je plodem lásky, která
„chápe“: „nevidí“ především
nedostatky a chyby, ale ctnosti a
vlastnosti druhých. Vzpomínám si na
meditaci, kterou don Javier přednesl
26. srpna 1999 během letního kurzu



v Olbeiře (dům pro rekolekce v
Galicii, Španělsko): s láskou nás
nabádal, abychom „nepohlíželi na
lidi skrze jejich nedostatky, ale skrze
jejich ctnosti“. Láska nám umožňuje
vidět na druhých to pozitivní, a to s
radostí. „Měli bychom se radovat z
dobra bližního jako ze svého
vlastního“6; to je opakem toho
pohledu na druhé, který pod vlivem
onoho temného hříchu, závisti, má
zármutek nad dobrem druhých.

Na druhou stranu každý člověk má
vždy větší hodnotu, než jakou jsme
schopni na první pohled vidět.
Poměrně často o tom čteme v Písmu,
jako například v Listu Židům, který
nás nabádá, abychom nezapomínali
na pohostinnost: díky pohostinnosti
„někteří hostili anděly, aniž by o tom
věděli“ (Žd 13,2).

4. Porozumění, které se rodí z lásky,
nám také umožňuje vidět chyby a
nedostatky druhých: chápeme



člověka jak v pozitivním, tak v
negativním smyslu. A můžeme si být
jisti - láska to vidí, protože je tak
moudrá -, že pozitivní je mnohem
lepší než negativní. V žádném
případě není negativní postoj
důvodem k odloučení, ale k modlitbě
a pomoci, pokud možno k větší
náklonnosti a v případě potřeby k
bratrskému napomenutí.

Náš Otec nám ohledně tohoto někdy
až heroického projevu lásky často
zdůrazňoval: „Praktikujte bratrské
napomenutí, ne sit populus Domini
sicut oves absque pastore (Nm 27,17),
aby se tato nadpřirozená Rodina,
která je Božím dílem, nejevila jako
skupina ovcí bez pastýře. Vždy jsem
učil, dcery a synové, že v Díle musí
být každý pastýřem i ovcí.“7

5. Všichni jsme slabí a nemůžeme se
divit, když někdy reagujeme s
hněvem a nepochopením vůči
druhým lidem. Neměli bychom však



tyto reakce přijímat tak, že je
budeme ospravedlňovat; spíše to
budou chvíle, kdy budeme prosit
Pána o odpuštění a prosit Ho, aby
prohloubil naši schopnost milovat,
aby nám dal více porozumění, které
je plodem lásky. A tak, aniž bychom
se nechali odradit svou slabostí,
budeme Boha prosit o pomoc,
abychom mu nakonec mohli plni
vděčnosti říci: „Rozšířil jsi mé
srdce“ (Ž 119,32).

Je například důležité, abychom se
snažili ovládnout a zmírnit
netrpělivost, která se může
spontánně objevit tváří v tvář
skutečným nebo ne tak skutečným
chybám druhých (někdy může být
chyba spíše v našich očích). Tato
netrpělivost může vést k
nepochopení, a tedy k nedostatku
lásky. Tato starobylá slova svatého
Cypriána z Kartága jsou silná: „Láska
je pouto, které spojuje bratry, základ
míru, pouto, které dává pevnost



jednotě; to, co převyšuje naději a
víru, to, co předčí almužnu a
mučednictví; to, co s námi zůstane
navždy v nebi. Vezměte jí však
trpělivost a bude zničena.“8

6. Porozumění, plod bratrské lásky,
vede také k tomu, že se ve
vzájemných vztazích vyhneme
diskriminaci, která by mohla
vzniknout při zjištění rozdílů. Ve
skutečnosti je tato rozmanitost často
bohatstvím povah, citlivostí, zájmů
atd. Takto nám to vysvětluje náš
Otec: „Musíte také neustále
praktikovat bratrství, které je nade
všechny přirozené sympatie nebo
antipatie, milovat se navzájem jako
opravdoví bratři a sestry, s chováním
a porozuměním, které je vlastní těm,
kdo tvoří dobře sehranou rodinu.“9

Vedle snahy milovat a chápat druhé
je také důležité, abychom jim
usnadnili milovat nás. V tomto
smyslu vám připomínám, co jsem



vám již napsal: „Získat přívětivost,
radost, trpělivost, optimismus,
mírnost a všechny ctnosti, které
zpříjemňují soužití, je důležité, aby
lidé mohli cítit, že jsou přijímáni, a
byli šťastní.“10 Tak se vytváří
atmosféra bratrství, v níž každý z nás
může posilovat náklonnost druhého
a společně zakoušíme stonásobek,
který nám Pán slíbil, a směřujeme k
věčnému životu (srov. Mt 19,29).

Poklad odpuštění

7. Porozumění je také úzce spojeno s
mimořádně důležitou skutečností,
kterou je odpuštění: prosbou o
odpuštění a odpuštěním. V dubnu
1974 nám náš Otec řekl, že
„nejbožštější věcí v našem životě jako
křesťanů, jako Božích dětí v Opus
Dei, je odpustit těm, kteří nám
ublížili“. A pak s velkou prostotou
dodal: „Nemusel jsem se učit
odpouštět, protože Pán mě naučil
milovat.“ Mezi tolika důsledky a



projevy Božího synovství bychom
možná nemysleli především na
odpuštění. Chápeme však, že být
Božími dětmi znamená být Kristem,
ztotožnit se s ním. A Kristus přišel na
tento svět, věčný Syn se stal
člověkem, právě proto, aby odpustil.
Proto se můžeme domnívat, že „nic
nás nečiní více podobnými Bohu, než
když jsme připraveni odpouštět.“11

Jak často se modlíme a rozjímáme
modlitbu Páně! Odpuštění druhým je
tak rozhodující, že je podmínkou, aby
nám Bůh odpustil. Jak je dobré prosit
Pána, aby nás naučil odpouštět, a to
opravdově a vždy. Navíc mějme
svatou odvahu prosit ho, abychom
stejně jako náš Otec začali milovat
druhé natolik, že se nebudeme muset
učit odpouštět 12. Bylo by skvělé,
kdybychom se chtěli dostat do stavu,
kdy budeme milovat natolik, že se
nikdy nebudeme cítit uraženi.



8. Stejně důležité jako porozumění a
odpuštění je naučit se žádat o
odpuštění, a to i v malých nebo
každodenních konfliktech. Upřímné
gesto prosby o odpuštění je často
jediným způsobem, jak obnovit
harmonii ve vztazích, i když si - více
či méně oprávněně - myslíme, že
jsme byli nejvíce uraženou stranou
my. Není to přece přísná
spravedlnost, založená na
teoretických výpočtech, která vedla
Božího Syna k tomu, aby za nás
prosil svého Otce o odpuštění, ale
nezištná láska, která bere v úvahu
pouze to, co může udělat pro druhé.

Mé dcery a synové, nemysleme si, že
je to až příliš krásné, vzhledem k naší
malosti. Cíl je samozřejmě velmi
vysoký. S Boží milostí se k němu však
můžeme postupně přibližovat, pokud
nepřestaneme vynakládat duchovní
úsilí - odpovídat na Lásku láskou -,
která se každý den obnovuje.



Duch služby

9. „Největší ambicí Božích dětí v
Opus Dei (...) musí být vždy služba.“13

Tomuto naléhání svatého Josemaríi
dobře rozumíme, když čteme a
rozjímáme slova našeho Pána: „Syn
člověka nepřišel, aby si nechal
sloužit, ale aby sloužil“ (Mk 10,45);
„Já jsem mezi vámi jako ten, který
slouží“ (Lk 22,27).

Duch služby je projevem lásky,
náklonnosti, kdy cítíme potřeby
druhých jako své vlastní. Jak
působivě nám to náš Otec vysvětlil:
„Nevadí mi, že to budu opakovat
mnohokrát. Všichni lidé potřebují
lásku a my v Díle ji potřebujeme
také. Snažte se, aby, bez
sentimentality, vaše náklonnost k
bratrům a sestrám stále rostla. Cokoli
se týká jiného mého dítěte, musí být -
opravdu! - velmi naše: v den, kdy
žijeme jako cizinci nebo jako
lhostejní, jsme zabili Opus Dei.“14



Aniž bychom chtěli, mohli bychom
žít jako cizinci nebo lhostejní lidé,
protože se příliš oddáváme
činnostem, které nám ve skutečnosti
brání v tom, abychom se navzájem
poznávali, abychom se sbližovali a
abychom se zajímali o druhé. Dcery a
synové, na mysl a do srdce mi
přicházejí slova, která nám z celé své
duše říkával svatý Josemaría:
„Milujte se navzájem!“

10.Toužíme sloužit druhým, protože
víme, že tak sloužíme Ježíši Kristu:
„Amen, pravím vám, cokoli jste
učinili jednomu z těchto mých
nejmenších bratří, mně jste
učinili“ (Mt 25,40). Proto je dobré,
aby každý z nás přemýšlel: „Teprve
moje ochota pomáhat bližnímu,
projevovat mu lásku, mě činí
citlivým i před Bohem. Teprve služba
bližnímu mi otevírá oči pro to, co pro
mě Bůh dělá a jak moc mě miluje.“15



Všichni máme zkušenost, že služba
druhým často vyžaduje určité úsilí.
„Nemyslete si (...), že je snadné, aby
se život stal službou. Je třeba tuto
dobrou touhu proměnit ve
skutečnost, protože Boží království
nespočívá ve slovech, ale ve ctnosti (1
Kor 4,20), a neustálá pomoc druhým
není možná bez oběti.“16 Toto úsilí,
které je vynaloženo z lásky, je však
vždy zdrojem radosti; radosti, která
naproti tomu nemůže vzniknout ze
sobectví.

Stručně řečeno, duch služby je
výrazem bratrské lásky a „bratrská
láska může být pouze nezištná, nikdy
nemůže být platbou za to, co dělá
druhý, nebo zálohou za to, co od něj
očekáváme.“17

Rozsévači pokoje a radosti

11. Jedním z projevů ducha služby,
který svým způsobem zahrnuje
všechny, je rozsévání pokoje a
radosti. Protože tento pokoj a radost



můžeme dávat jen tehdy, když je
máme, a obojí je darem od Boha,
nejlepší způsob, jak v nich růst, je
jemně pečovat o chvíle důvěrného
vztahu s Bohem: svátosti a osobní
modlitba.

V životě každého člověka nechybí
více či méně časté, více či méně
intenzivní smutky a utrpení, které
mají tendenci vytvářet různé pocity
neklidu a smutku. Jsou to stavy
mysli, které se mohou objevit v naší
duši a které můžeme a musíme
překonat a znovu získat radost skrze
víru v lásku, kterou má Bůh, dnes a
nyní, ke každému z nás. (srov. 1 J
4,16).

Potřebujeme zakořenit svou radost
ne v sobě, ale v Pánu. Ano, navzdory
zármutku můžeme mít sílu mysli
zapomenout více na sebe a předávat
druhým radost, která přichází od
Boha. V tomto smyslu si přečtěme
tato slova z knihy Nehemiáš, jako by



byla určena i nám: „Nesmutni, neboť
Hospodinova radost je tvou
silou“ (Nehemiáš 8,10).

12. V dopisech, které mi píšete, mě
často informujete o těžkých
situacích, kterými procházíte. Chtěl
bych být každému z vás nablízku a
doprovázet vás při péči o nemocné
dítě, o matku, která je již velmi
omezena věkem, nebo v situacích,
které zahrnují zvláštní utrpení.
Snažím se vás všechny nosit ve svém
srdci a při každodenní mši svaté.

V těchto a mnoha dalších situacích
pamatujme na to, že Pán žehná
křížem, a že, jak s bohatou
zkušeností potvrdil náš Otec,
„autentická láska přináší radost:
radost, která má své kořeny v podobě
kříže“18.Navíc v dobře prožívaném
bratrství nejsme nikdy sami: všichni
společně - cor unum et anima una -
neseme sladké břemeno Pánova
kříže s vnitřní jistotou, že jeho jho je



nakonec snadné a jeho břemeno
lehké (srov. Mt 11,30). V tomto
smyslu jsme často četli a rozjímali s
upřímnou touhou přijmout za svá
tato slova svatého Josemaríi: „Dát se
do služby duším a zapomenout na
sebe je tak účinné, že to Bůh
odměňuje pokorou plnou radosti.“19

Rodinný život

13. Velká většina z vás nežije v
centru Díla. Nicméně, jak píše náš
Otec, „my všichni, kteří patříme k
Opus Dei, děti moje, tvoříme jeden
domov: důvod, proč tvoříme jednu
rodinu, není založen na materiální
stránce společného života pod
jednou střechou. Stejně jako první
křesťané jsme cor unum et anima una
(Sk 4,32) a nikdo v Díle nemůže nikdy
pocítit hořkost lhostejnosti.“20

Aby velká většina Díla, která nežije v
centrech - supernumeráři a
přidružení - mohla přijímat teplo 
domova Opus Dei a přispívat k němu,



je nutné, aby někteří z vás - numeráři
a numerářky - tento domov také
hmotně budovali v centrech Díla, na
čemž se všichni ostatní – podle svých
možností - podílíte. Jistě, centra Díla
jsou velmi užitečná, protože
umožňují formaci, apoštolskou
činnost atd., i když víte, že všechny
tyto věci se dělají i tehdy, když takové
centrum neexistuje, zejména v
místech, kde je apoštolská činnost
teprve v počátcích.

Samozřejmě, že se někdy vyskytnou
situace související s prací, zdravím,
rodinnými povinnostmi atd., kvůli
kterým je vhodné nebo dokonce
nutné, aby někteří numeráři či
numerářky nebydleli v centrech. To
však nijak nesnižuje vaši
odpovědnost a vaši oddanost - jinou,
ale skutečnou – k budování našeho
domova.

14. V mnoha rodinách je běžné, že
spolu žijí lidé různých generací



(prarodiče, rodiče, děti) a různých
povah, časté jsou také rodiny s více či
méně závažnými chronickými
onemocněními. Je sice pravda, že to
všechno může někdy vést k rozpadu
rodinného svazku, ale je také pravda,
že tyto a další potíže mohou často
rodiny sblížit, pokud v nich panuje
opravdová láska.

Dcery a synové, Dílo je velmi početná
rodina, ve které jsou lidé různého
věku a povah, a také nemocní lidé.
Díky Bohu je péče a láska, s jakou se
snažíme pečovat o nemocné doma,
obdivuhodnou skutečností.

15. V některých centrech mohou
nastat situace, které jsou obtížnější.
Pokud se vám občas zdá, že vás
rodinný život unavuje, upřímně
hledejte příčinu této únavy, abyste ji
odstranili: zvažte, zda je to
způsobeno pouze nedostatkem
materiálních prostředků nebo
přirozenou námahou, kterou může



obětavá péče o druhé vyžadovat,
nebo zda je to také způsobeno
ochlazením citů. Pokud je to ten
druhý případ, nenechte se překvapit
ani odradit; povzbuzuji vás, abyste s
prostotou a odvahou prosili Boha,
aby rozšířil vaše srdce, aby vám
pomohl vidět ho v druhých, abyste
byli naplněni radostí jako učedníci,
když uviděli vzkříšeného Pána:
„Když učedníci uviděli Pána,
zaradovali se“ (J 20,20).

Na druhou stranu se někdy za
určitým charakterem skrývá utrpení,
které možná vysvětluje tento způsob
chování nebo jednání. Bůh zná
každého z nás do hloubky, i ty, kteří
trpí, a na všechny se dívá s něhou.
Učme se od Pána dívat se na všechny
tímto způsobem, chápat všechny -
zkusím vám to říci ještě jednou -
stavět se na místo druhých. „Kolik
obav a kolik nebezpečí může
rozptýlit opravdová láska mezi
bratry a sestrami, o níž se nemluví –



aby nebyla znesvěcena -, ale která
září z každého detailu!“21

Nikdy nepřestávejme děkovat Pánu
za domov, který nám dal, s jeho
bohatou rozmanitostí osobních
charakterů, sociálních situací a
kultur. A zároveň cítíme
odpovědnost za to, abychom v něm
zachovali tón, atmosféru, která se
vyznačuje také „mimořádnou
jemností ve vzájemném jednání.“22

V církvi a ve světě

16. Péče o bratrství je projevem toho,
že Dílo jako součást církve je Boží
rodinou. Budeme-li se snažit milovat
jeden druhého, chápat se, odpouštět
si, sloužit si navzájem, přispějeme
také přímo, prostřednictvím
společenství svatých, k jednotě všech
věřících a celého lidstva. Svatý
Josemaría říkal, že „hlavním
apoštolátem, který bychom my
křesťané měli konat, je přispívat k
tomu, aby v církvi vládlo ovzduší



pravé lásky, a tak vydávali to nejlepší
svědectví víry. Když se opravdově
nemilujeme, když mezi námi dochází
k útokům, pomluvám a roztržkám,
kdo bude přitahován těmi, kteří
tvrdí, že hlásají dobrou zprávu
evangelia?“23. Prosím Pána, abychom
byli vždy nástroji jednoty ve svém
vlastním domově, v Díle, v církvi a v
celé společnosti.

Péče o bratrství přinese světlo a teplo
také našemu světu, který je často v
temnotě nebo trpí chladem
lhostejnosti. Naše domovy - domovy
přidružených, domovy
supernumerářů a centra Díla - musí
být „zářivé a radostné“. Otevřené
domovy, do kterých se může zapojit
mnoho lidí, včetně těch, kterým teplo
domova možná chybí. Svědectví
křesťanské rodiny, která se snaží být
jednotná, aby si i přes osobní
omezení každý z nich zachoval
ochotu odpouštět, milovat a sloužit,
bude pro mnohé vzorem. Tak jako



byl, je a vždy bude především
Nazaret. Nezapomínejme na to, co
nám říkával svatý Josemaría:
„Patříme do této rodiny.“

Dobře prožívané bratrství je
bezprostřední apoštolát: tak mnoho
lidí uvidí lásku, kterou chováme k
sobě navzájem, a budou moci zvolat
jako tomu bylo u prvních křesťanů:
„podívejte, jak se milují“24; budou
přitahováni touto křesťanskou
láskou, onou „láskou, která je určitou
účastí na nekonečné lásce, kterou je
Duch svatý“25.

* * *

17. Na závěr si s vámi znovu přečtu
tato slova našeho Otce: „Srdce, děti
moje, vložte své srdce do služby
jeden druhému. Když láska prochází
Nejsvětějším Srdcem Ježíšovým a
Nejsladším Srdcem Panny Marie,
bratrská láska se uskutečňuje s celou
svou lidskou a božskou silou.
Povzbuzuje k nesení břemene,



ulehčuje břemeno, zajišťuje radost v
boji. Není to něco lepkavého, je to
něco, co posiluje křídla duše, aby se
vznesla výše; bratrská láska, která
nehledá svůj vlastní zájem (srov. 1
Kor 13,5), ji uschopňuje k letu, aby
chválila Pána v duchu ochotné
oběti.“26

S láskou vám žehná

váš otec

Řím, 16. února 2023

1 František, Audience, 15-III-2017.

2 Josemaría, Instrukce, květen 1935 -
září 1950, č. 75. Dále jsou texty, v
nichž není citován autor, dílem
svatého Josemaríi.

3 Benedikt XVI., homilie, 24. IV. 2005.

4 Výheň, č. 454.



5 Cesta, č. 463.

6 Svatý Řehoř Veliký, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 Dopis 15, č. 169.

8 Svatý Cyprián, De bono patientiæ, č.
15: PL 4, 631 C.

9 Dopis 30, č. 28.

10 Pastýřský list, 1-XI-2019, č. 9.

11 Jan Zlatoústý, Comment. in
Matthaeum, Homilie XIX, č. 7: PG 57,
283.

12 Srov. Brázda, č. 804.

13 Dopis 15, č. 38.

14 AGP, knihovna, P01.

15 Benedikt XVI., encyklika Deus
Caritas Est, č. 18.

16 Dopis 8, č. 4.



17 František, encyklika Laudato si', č.
228.

18 Výheň, č. 28.

19 Dopis 2, č. 15.

20 Dopis 11, č. 23.

21 Brázda, č. 767.

22 Instrukce, 1-IV-1934, č. 63.

23 Boží přátelé, č. 226.

24 Tertulián, Apologeticum, 39: PL 1,
471.

25 Svatý Tomáš Akvinský, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

26 Dopis 14-II-1974, č. 23.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

prelata-16-unora-2023/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-16-unora-2023/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-16-unora-2023/

	Dopis preláta (16. února 2023)

