
opusdei.org

Dopis preláta (10.
února 2024)

V novém dopise se prelát Opus
Dei zamýšlí nad poslušností ve
světle křesťanského poselství a
skutečností povolání do Díla.

10.02.2024

Milovaní, ať Ježíš opatruje mé dcery
a syny!

1. Před několika roky jsem vám
napsal dopis věnovaný svobodě. Jistě
se každý z nás snažil o něm rozjímat
a vnášet ho do svého každodenního
života. Tehdy jsem vám připomněl,



že jsme povoláni dělat věci z lásky,
nikoliv jen z povinnosti. Chceme
Pána následovat zblízka, plnit jeho
vůli a být pobízeni touhou odpovídat
na jeho lásku. Nyní vám píši o
poslušnosti, která se může na první
pohled zdát jako ctnost, která
svobodě odporuje. My však dobře
víme, že ve skutečnosti je opravdová
poslušnost důsledkem svobody a
navíc v protikladu k čistě lidskému
chápání vede křesťanská poslušnost
ke stále větší svobodě.

Před několika desetiletími jeden
velký intelektuál, který důkladně
studoval dílo svatého Josemaríi,
poukázal na významný přínos
našeho zakladatele: to, že v životě
křesťana má svoboda před
poslušností určitou přednost1.
Posloucháme, protože chceme plnit
Boží vůli, neboť je to nejhlubší touha
naší duše. Ve skutečnosti poslušnost
bez svobody není lidské osoby



hodna, a tedy ani Božího syna či
dcery.

Láska, jak dobře víme, je mnohem
víc než jen více či méně prchavý
sklon citlivosti; láska předpokládá
ochotu dát za někoho život (srov. Jan
15,13). Proto jedním z jejích
nejhlubších projevů je ztotožnění
naší vůle s vůlí milované osoby:
„Chci to, co chceš ty, chci to, protože
to chceš ty, chci to tak, jak to chceš ty,
chci to, až to budeš chtít ty...“2

2. Mnohokrát jsme se více či méně
obšírně zamýšleli nad láskyplným
Božím plánem pro svět: stvoření a
nadpřirozené povznesení, z čisté
lásky, kterým se chtěl Bůh podělit o
štěstí Trojice s každým mužem a
každou ženou a dát jim
plnohodnotnou existenci, jež by
naplnila veškeré touhy jejich srdcí.
Od počátku byl však ve světě
přítomen i hřích: hřích našich



prvních rodičů, což byla především
neposlušnost.

Avšak - s vděčností o tom neustále
přemýšlejme - Bůh nás nechtěl
ponechat našemu osudu. V
rozhodnutí své naprosto svobodné
lásky, které nedokážeme pochopit,
protože přesahuje naše ubohé
chápání, poslal svého jednorozeného
Syna, aby naše přátelství s Ním
obnovil. Když Ježíš umírá na kříži za
celé lidstvo - za tebe i za mě -, s
dokonalou poslušností odevzdává
svůj život Otcově vůli. Svoboda a
poslušnost jsou v dějinách spásy
spletitě propojeny. Politováníhodné
důsledky lidské neposlušnosti jsou
vykoupeny Kristovou poslušností.
Jeho milost nám umožňuje žít ve
svobodě Božích dětí.

3. Rád bych vás zde na těchto
stránkách pozval ke společnému
rozjímání o některých vlastnostech
ctnosti poslušnosti, která je stěžejně



důležitá pro tajemství naší víry a
zároveň tak přítomná v životě
každého člověka. Nezbytnost
poslušnosti je lidskou skutečností, a
to na mnoha úrovních, neboť existují
zákony a závazné normy: od obsahu
přirozeného zákona až po zákony
občanského soužití; od poslušnosti
nezletilých k jejich rodičům až po
poslušnost těch, kdo se dobrovolně a
slavnostně k něčemu zavázali před
druhými lidmi nebo institucemi. V
podobném smyslu je poslušností i to,
když se člověk řídí svým vlastním
svědomím. A v ještě širším smyslu
lze za poslušnost označit následování
určitých duchovních rad.

Současná kultura - není až tak těžké
to zjistit, jsme do ní zcela ponořeni -
zřídkakdy považuje poslušnost za
něco pozitivního: je spíše vnímána
jako občas nevyhnutelná nutnost,
které se člověk snaží vyvarovat, jak
to jen jde, protože se zdá, že je v
rozporu s nesmírnou hodnotou



svobody. K tomu přistupuje
skutečnost, že v mnoha prostředích
existuje jakási krize autorit, kde se na
závislost pohlíží jako na něco
negativního: jako na nevyhnutelnou
výjimku ze schopnosti posuzovat a
rozhodovat o věcech sami. Tak
například dnešní přecitlivělost vůči
jakémukoliv zneužívání moci, což je
samo o sobě velmi pozitivní a
potřebné, může někdy neprávem
zpochybňovat jakékoliv formy
autority. Ve skutečnosti se stává, že
existuje jakýsi vrozený sklon k
neposlušnosti, dědictví prvotního
hříchu, onoho okamžiku, kdy
„člověk, pokoušený ďáblem, nechal
ve svém srdci odumřít důvěru ve
svého Stvořitele (srov. Gn 3,1-11) a
zneužívaje své svobody, neuposlechl
Božího přikázání“3.

Abychom pochopili nejvyšší hodnotu
poslušnosti a její existenciální
spojení se svobodou a mohli tak
kontemplovat Ježíše Krista, musíme



se nad tyto nezbytné úrovně
poslušnosti v lidské společnosti
povznést. Právě tento další aspekt
centrálního postavení poslušnosti má
být cílem našeho života: aby Kristus
vládl v našich srdcích a řídil celou
naši existenci.

„Učme se od Ježíše žít v poslušnosti.
Chtěl vložit do pera evangelisty onen
podivuhodný životopis, který má v
latině pouhá tři slova:erat subditus
illis (a poslouchal je; Lk 2,51).
Všimněte si, zda je poslušnost pro
Božího syna nutná; když sám Bůh
přišel, aby poslouchal dva tvory,
velmi dokonalé tvory, ale přesto
tvory: svatá Maria - po Bohu nad ni
není - a svatý Josef! A Ježíš je
poslouchal.“4 Boží Syn chtěl být plně
člověkem a jako všechny dobré děti
poslouchat Marii a Josefa, protože
věděl, že tím poslouchá Boha Otce. A
tato poslušnost poznamenala celý
jeho pozemský život až k poslušnosti
na kříži (srov. Flp 2,8).



Poslouchat Boha

4. V absolutním smyslu je jedině Bůh
hoden poslušnosti, a to vždy a za
všech okolností, protože jedině On
plně zná cestu, která každého z nás
vede ke štěstí. „Budeš-li dobře
naslouchat hlasu Hospodina, svého
Boha, dbát na všechna jeho
přikázání, která ti dnes ukládám, a
jednat podle nich, povýší tě
Hospodin, tvůj Bůh, nade všechny
národy země.“ (Dt 28,1), říká Mojžíš,
ještě před tím, než popsal všechna
požehnání, která by taková
poslušnost lidu přinesla.

Celé biblické zjevení je svým
způsobem pedagogikou k
nejrozumnější a nejsvobodnější
poslušnosti, která nás vede k plnému
uvědomění si toho, kdo jsme, když se
ztotožňuje naše vůle s Boží vůlí v
bezpodmínečném ano. Proto mu
Hospodin prostřednictvím proroků a
navzdory mnoha zradám svého lidu



stále připomíná: „Ale to jsem jim
přikázal: Poslouchejte můj hlas, a
budu vaším Bohem a vy budete mým
lidem, choďte po všech cestách, které
vám přikážu, aby vám bylo
dobře“ (Jer 7,23). Naše malé plány se
rozšiřují, když se začlení do jeho
plánů; nikdy se nám nedaří tak
dobře, jako když kráčíme po Božích
cestách.

Sám Kristus se nám ukazuje jako
poslušný syn. Na prvním místě
poslušný Marii a Josefovi, příbuzným
a autoritám. Ale především poslušný
vůči Bohu Otci. Ježíš se živí plněním
Otcovy vůle: „Mým pokrmem je plnit
vůli toho, který mě poslal, a dokonat
jeho dílo“ (Jan 4,34). I v těch
nejtěžších chvílích činí Syn Otcovu
vůli svou vlastní vůlí, a to navzdory
hlubokému uvědomění si bolesti,
kterou mu to přinese: „Otče, chceš-li,
odejmi ode mě tento kalich, avšak ne
má vůle ať se stane, ale tvá“ (Lk
22,42). Svatý Pavel píše, že Ježíš „byl



jako každý jiný člověk, ponížil se a
byl poslušný až k smrti, a to k smrti
na kříži“ (Flp 2, 7-8).

Spásu nám však nepřinesla jen
samotná Kristova smrt, ale jeho
svobodná a láskyplná poslušnost
Otci, aby se stal jedním z nás a dal
svůj život za každého z nás:
„Poslušností jednoho se celé
množství stane spravedlivými“ (Řím
5,19). Poslušnost, která se neomezuje
na konkrétní okamžiky či případy,
ale je to způsob jednání v každé
době, v poslušnosti „až do
krajnosti“ (Jan 13,1).

5. Státní a náboženské autoritě, která
mu zakazuje hlásat Ježíše, svatý Petr
odpovídá: „Více je třeba poslouchat
Boha než lidi“ (Sk 5,29). Ale jak říká
Benedikt XVI.: „To předpokládá
opravdové poznání Boha a ochotu
opravdu se mu podřídit, aby Bůh
nebyl zástěrkou vlastní vůle, ale byl
skutečně Bohem, který v případě



nutnosti vyzývá i k mučednictví.
Proto před tímto slovem, které
zahajuje nové dějiny svobody ve
světě, prosme především o poznání
Boha, o pokorné a opravdové
poznání Boha a s poznáním Boha o
to, abychom se naučili opravdové
poslušnosti, která je základem lidské
svobody.“5

Ti, kdo Boha znají, se do tohoto
neustálého hledání pouštějí s velkou
nadějí a důvěrou: od něho můžeme
očekávat jen požehnání, i když ta
jsou někdy nejasná a nepochopitelná
nebo nás vedou k utrpení. V tomto
smyslu se osobní modlitba projevuje
i v postoji poslušnosti: „Náš Pane,“
modlil se svatý Josemaría, „jsme
připraveni naslouchat všemu, co
nám chceš říci. Promluv k nám,
pozorně ti nasloucháme. Kéž nám
tvá slova roznítí v duši touhu tě ve
všem s nadšením uposlechnout“.6

Boží vůle a lidské zprostředkování



6. To, co pro nás Bůh chce, je nám
často předkládáno zprostředkovaně.
Především prostřednictvím církve,
mystického těla Kristova: „Poslušnost
je na prvním místě při rozhodování,
máme-li přijmout toho, kdo byl před
nás postaven jako konkrétní znamení
této univerzální svátosti spásy,
kterou je církev.“7 Bůh nám může dát
poznat svou vůli také
prostřednictvím lidí kolem nás, kteří
jsou v závislosti na konkrétním
případě a okolností vybaveni větší či
menší autoritou. Vědomí, že Bůh k
nám může promlouvat skrze jiné lidi
nebo více či méně obyčejné události,
a přesvědčení, že mu tak můžeme
naslouchat, v nás vytváří poslušný
postoj k jeho záměrům, skrytým i ve
slovech těch, kteří nás na naší cestě
doprovázejí.

Svatý Josemaría, vědom si
delikátnosti tohoto zprostředkování -
naslouchat Bohu, ale
prostřednictvím obyčejných mužů a



žen - doporučoval postoj pokory,
upřímnosti a vnitřního ticha: „Někdy
projeví svou vůli tichým hlasem, v
nitru svědomí, a my musíme pozorně
naslouchat, abychom tento hlas
uslyšeli a věrně se jím řídili. Často k
nám Pán mluví prostřednictvím
druhých lidí. Potom se ale může stát,
že pro nás znalost jejich chyb nebo
pomyšlení, zda poznali všechny
skutečnosti daného problému,
představuje výzvu k neposlušnosti.
To všechno může být pokládáno za
Boží znamení, neboť Pán nám
nepřikazuje poslušnost slepou, ale
rozumnou, a my musíme cítit, že
jsme zodpovědní za to, abychom
svým poznáním druhým pomohli.
Buďme však sami k sobě upřímní,
pokaždé se znovu zkoumejme, zda to,
co nás vede, je láska k pravdě nebo
naše sobectví a lpění na svém
názoru.“8

7. Na druhou stranu je třeba mít na
paměti, že ti, kdo zastávají vedoucí



pozice na různých úrovních, nejsou k
tomu povoláni proto, že by byli
dokonalí. Nechodíme k autoritě kvůli
jejím kvalitám: „Jaká škoda, když ti
představený nedává dobrý příklad!…
—Posloucháš ho však pro jeho osobní
kvality?… Anebo si vykládáš ve své
pohodlnosti slova svatého Pavla:
‚Obedite praepositis vestris‘. —Své
představené poslouchejte —s
vlastním dodatkem: jen když má
ctnosti, které se mi líbí?“9

Neznamená to též, že ti, kdo dávají
pokyny nebo rady, se nemohou mýlit;
jsou si toho dobře vědomi a v
případě potřeby požádají o
odpuštění. Možnost omylu, ať už v té
či oné podobě závisející na povaze
věci a oboru, jehož se týká, se vždy
snažíme přijímat s pochopením a
upřímností, v kontextu nadpřirozené
víry a důvěry. A také s pokorou,
protože je rozumné alespoň trochu o
svém úsudku pochybovat a vést



důvěrný dialog s autoritou, když se
nám zdá, že došlo k omylu.

Svatý Tomáš zase vysvětluje, že
poslušnost je ctnost, která vede
člověka k tomu, aby splnil legitimní
příkaz nadřízeného, pokud tato
poslušnost vyjadřuje Boží vůli10.
Přirozeně ne každý legitimní příkaz
je nutně tím nejlepším možným;
nicméně poslušnost pak bude cestou
k plodnosti, protože Pán někdy dává
větší nadpřirozenou hodnotu pokoře
a jednotě než mít více nebo méně
pravdu. Odtud plyne důležitost
nadpřirozeného pohledu;
neposuzovat přijatá doporučení jen z
lidského hlediska.

V každém případě musí být ti, kdo
mají autoritu, velmi opatrní, aby
zbytečně nevnucovali svá kritéria a
aby se vyhýbali tomu, že jejich
doporučení nebo rady budou samy o
sobě vykládány jako jasné vyjádření
Boží vůle. Jak jsem vám napsal ve



svém dopise z 9. ledna 2018,
„přistupovat k duším s úctou v prvé
řadě znamená respektovat vnitřní
povahu jejich svědomí a
nezaměňovat řízení s duchovním
doprovázením. Za druhé to znamená
rozlišovat mezi příkazy a obyčejnými
výzvami, radami a návrhy. A v
neposlední řadě to znamená natolik
důvěřovat v ostatní, že bude vždy v
rámci možností brán v potaz jejich
názor“ (č. 13).

Rozjímejme především o Kristově
příkladu: „Ježíš poslouchá a
poslouchá Josefa a Marii. Bůh přišel
na zem, aby poslouchal, a poslouchá i
tvory.“11 Je velmi příznačné, že po
jeho odpovědi rodičům v chrámu -
„já musím být v tom, co je mého
Otce“ - svatý Lukáš dodává, že Ježíš
„erat subditus illis, byl jim
poddán“ (srov. Lk 2,49-51).
Následování Boží vůle, o které
musíme usilovat vždy a ve všem, se



často nachází v důvěřivém
následování některých lidí.

Poslušnost a svoboda

8. V dějinách lidstva nikdy nedošlo k
tak hluboce svobodnému činu, jako
bylo Pánovo odevzdání se na kříži
(srov. Jan 10,17-18). „Vrchol své
svobody Pán prožil na kříži, jako
vrcholku lásky. Když na něj na
Kalvárii křičeli: ‚Jsi-li Syn Boží sestup
z kříže!,‘ dokázal svou svobodu Syna
právě tím, že zůstal na popravčím
nástroji, aby dovedl až do důsledků
milosrdnou vůli Otcovu.“12

Kříž, napsal svatý Josemaría, „není
trest, mrzutost ani hořkost..., ale
svaté dřevo, na němž vítězí Ježíš
Kristus... a kde zvítězíme i my, pokud
radostně a šlechetně přijmeme vše,
co nám on sesílá“.13 Kříž nám jasně
ukazuje to, o čem jsem se zmínil na
začátku tohoto listu: že svoboda a
poslušnost si neodporují, protože ve
skutečnosti lze poslouchat z lásky a



milovat lze jen ve svobodě. Přesněji
řečeno, křesťanská poslušnost
nejenže není v rozporu se svobodou,
ale je jejím projevem. „Nade všechno
miluji svobodu, a právě proto miluji
křesťanskou ctnost poslušnosti,“14

napsal také náš Otec, když
poukazoval na poslušnost.

Vždy je možné udělat to, co je třeba
udělat, „protože se mi chce:“ z lásky.
A když je to z lásky k Bohu,
„nadpřirozenější důvod“ pro
„protože se mi chce“ nenajdeme, jak
říkal i svatý Josemaría. „Není nic
klamnějšího, než dávat svobodu do
protikladu k odevzdanosti, protože
odevzdanost přichází jako důsledek
svobody.“15

9. „Miluj a dělej, co chceš:“16 Slavný
výrok svatého Augustina znamená,
jak on sám napsal, že ten, kdo koná
dobro z lásky, nekoná je jen z
nutnosti nebo povinnosti, neboť
„svoboda patří k lásce“ (libertas est



caritatis)17. Tím se rozumí, že Kristův
zákon je „dokonalým zákonem
svobody“ (Jak 1,25), neboť je „shrnut“
v lásce (srov. Řím 13,8-9).

Ve všem můžeme jednat svobodně
jako Kristus a z lásky konat to, co
nám říkají. V tomto smyslu „máme-li
uposlechnout, musíme naslouchat,
protože nejsme neživé nebo pasivní
nástroje, bez odpovědnosti a
schopnosti uvažování. A potom
osobitě, iniciativně a spontánně
napnout všechny své schopnosti a
vůli do toho, co se přikazuje, a
vykonat vše, co je přikázáno, a jenom
toto. Cokoli jiného by bylo chaotické.
Poslušnost v Díle napomáhá rozvoji
všem vašim morálním hodnotám a
způsobuje, aniž by byla vaše
osobnost potlačena, že žijete, rostete
a dosahujete té největší zralosti a
přitom jste tímtéž člověkem jako ve
dvou nebo v dvaaosmdesáti letech.“18

Tato iniciativa se logicky neomezuje
jen na příležitosti, kdy je třeba



poslouchat, protože vždy můžeme
předkládat, navrhovat a přispívat
tvořivostí tam, kde jsme, aniž
bychom čekali na pokyny, a vždy ve
spojení s těmi, kdo mají autoritu.

Svatý Basil Veliký vysvětloval, že
dětem přísluší poslouchat z lásky:
„Buď se odvracíme od zla ze strachu
před trestem, jako bychom byli
otroci, nebo nám jde o odměnu a
podobáme se žoldnéřům, nebo
konečně posloucháme kvůli
samotnému dobru z lásky k tomu,
kdo nám přikazuje (...), a pak jsme
jako děti.“19 Poslouchat z lásky není
nějaká forma voluntarismu, která
nebere v potaz rozum; poslouchat z
lásky znamená zapojit všechny síly
duše, uplatnit to nejlepší z rozumu,
jenž uvažováním hledá dobro, a to
nejlepší z vůle, která o něj usiluje.

Bez inteligence a svobody -
především bez vnitřní svobody -
nemůže být totiž poslušnost plně



lidská. A už vůbec ne taková
poslušnost, jakou měl Ježíš.
„Nedovedu si představit,“ říkal náš
Otec, „že by mohla existovat vskutku
křesťanská poslušnost, pokud by
nebyla dobrovolná a zodpovědná.
Boží děti nejsou kameny nebo
mrtvoly: jsou to inteligentní a
svobodné bytosti, pozvednuté na
nadpřirozenou úroveň.“20

10. Můžeme si však položit otázku: Je
možné poslouchat, aniž bychom věci
rozuměli, nebo dokonce měli na věc
jiný názor? Jednoznačně ano; a pak
také - možná ještě více - lze tak činit z
lásky, a tedy svobodně. Zde často
spolu s láskou vstoupí do hry i víra:
poslechnu, aniž bych věci rozuměl
nebo ji viděl stejně, když přijmu, že
pokyn přichází od rozumných lidí,
kteří ji mohou posoudit lépe než já
sám; nebo když přijmu, že po zvážení
věcí je třeba se rozhodnout a že je na
někom jiném, aby to učinil. Když v
tomto úsudku a v naší ochotě ho



přijmout vidíme milost Ducha
svatého, projeví se poslušnost jako
akt víry.

Jak potvrzuje v návaznosti na
Aristotela svatý Tomáš, vůle je
dovedností, která ve skutečnosti
člověka řídí21, i když potřebuje, aby jí
rozum předměty volby předkládal.
Ze srdce vychází vše, co je dobré, i
vše, co je zlé (srov. Lk 6,45): člověk se
může rozhodnout, že nebude
něčemu rozumět nebo že nechce vést
dialog, aby lépe porozuměl nějaké
otázce. Vůle - jak ukazuje zkušenost -
může natolik ovládnout rozum, že ho
dokonce může přinutit k popření
něčeho, co je objektivně jasné.
Svobodná vůle ho ale také může vést
k tomu, aby se vydal novými cestami,
aniž by v daném okamžiku vše
pochopil.

Pokud se tváří v tvář těžkostem a
utrpení staneme zmatení, nechápaví,
pomůže nám rozjímat o Ježíšovi,



který ve své lidské přirozenosti chtěl
toto utrpení také podstoupit: když se
modlí „Bože můj, Bože můj, proč jsi
mě opustil?“ (Mt 27,46), naplňuje
prorocká slova žalmu 22. Jeho
odpověď, překypující svobodou
uprostřed bolesti, čerpá rovněž ze
žalmů: „Otče, do tvých rukou svěřuji
svého ducha“ (Lk 23,46, srov. Žl 31,6).
Ježíšova poslušnost odčiňuje
neposlušnost Adama (srov. Řím 5,19);
celý jeho život a smrt jsou
poslušností vůči Bohu Otci a příčinou
naší spásy (srov. Flp 2,6-11).

Poslušnost a důvěra

11. Poslušnost a důvěra se také
vzájemně přitahují, a to do té míry,
že jsou-li autentické, přechází se
přirozeně od jedné ke druhé: tam,
kde je důvěra, můžeme se poradit s
druhým člověkem a v případě
potřeby jeho názor převezmeme;
bývá to normálním projevem
skutečnosti, že volíme to nejlepší.



Naopak je-li důvěra oslabena,
poslušnost se proměňuje v pouhou
vnější, formální a rezervovanou
záležitost. Proto je pro zdravou
poslušnost nezbytná atmosféra plná
sympatií a porozumění. Aby se lidé
cítili milováni a ne ovládáni, aby se
jim vskutku naslouchalo, aby
pociťovali, že jsou jejich názory
brány v potaz: všechny tyto postoje
posilují svobodu a zároveň
poslušnost.

Svatý Josemaría poukázal na to, že
důvěra je klíčem k budování
přátelství mezi rodiči a dětmi: „Když
naopak svobodu nemají, když vidí, že
se jim nedůvěřuje, cítí nutkání
klamat stále.“22 Když chybí důvěra,
rychle se vytvoří odstup a snadno se
přijde o transparentnost, protože
důvěrné přátelství je choulostivá
oblast, která, aby se mohla rozvinout,
potřebuje důvěryhodné prostředí.
Snažit se zajistit pouze vnější
poslušnost bez spolupráce vůlí je



jako stavět dům na písku (srov. Mt
7,26).

Při poslání vytvářet atmosféru
důvěry mají větší odpovědnost ti,
kteří mají v rodině nebo ve skupině
uplatňovat autoritu. Vlastně jejich
prvním krokem v této službě může
být aktivní podpora veškeré důvěry
mezi všemi členy a zároveň vést
ostatní při hledání Boží vůle pro sebe
i své poslání. A tak jak se jedni o
druhé opírají, hledají a nacházejí
Boží vůli i ostatní. I v organizaci -
která je vždy potřebná, protože Dílo
je „neorganizovaná organizace“23 - si
všichni musí uvědomovat a cítit se,
jak také řekl náš Otec, „svobodní jako
ptáci“24.

Právě potřeba důvěry a přívětivého
prostředí rodiny vedla svatého
Josemaríu k tomu, že říkal, že
nejsilnějším příkazem v Díle je
„prosím“. Nešlo jen o věc
terminologie, chtěl zdůraznit, jaké



má být přirozené chování v
rodinném prostředí, mezi dospělými,
rozumnými a svobodnými lidmi.
Kromě toho, protože Dílo má být 
nadpřirozenou rodinou, musí být víra
a láska spolu s důvěrou opravdovými
základy při uplatňování autority i
poslušnosti.

Poslušnost a apoštolská plodnost

12. Pán se „naučil svým utrpením
poslušnosti. Když tak dokonal své
dílo, stal se příčinou věčné spásy pro
všechny, kteří ho poslouchají“ (Žid
5,8-9). Spása jako ovoce Kristovy
poslušnosti až k smrti na kříži také
osvětluje vztah mezi poslušností a
apoštolskou plodností našeho života.

Často jsme rozjímali nad scénou, v
níž Petr poslechl Pána, i když z
lidského hlediska nebylo moc
rozumné řídit se jeho pokyny: „Zajeď
na hlubinu a spusťte sítě k
lovení“ (Lk 5,4). Na chvíli se na tím
zastavme: Kolik dobrého vzešlo z



Petrovy poslušnosti na příkaz Duc in
altum! „Jaká to moc poslušnosti! —
Jezero Genezaretské odepřelo vydat
své ryby Petrovým sítím. Celá noc
marná.

—Nyní poslušně znovu ponořil síť do
vody a chytili „piscium multitudinem
copiosam“. —veliké množství ryb.

—Věř mi: tento zázrak se opakuje
každý den.“25

13. V apoštolském poslání můžeme a
musíme být iniciativní, tato iniciativa
musí být co nejširší a v osobní
rovině, bude to plod naší lásky k
Bohu a k druhým. Bude rozvíjet
všechny ty aktivity, které se
organizují v centrech Díla, při
věrnosti prostředkům, jež nám
předal náš Otec, a v následování
toho, kdo nás řídí. A to vše aniž
bychom zapomínali, že hlavním
prostředkem bude vždy modlitba:
„Modlitba, to je naše síla: nikdy jsme
neměli jinou zbraň.“26



Ve vedení Díla a při organizování
jeho apoštolátů je poslušnost pro
rodinu a pro společenství osob
charakteristickou vlastností. Myslet
na společenství osob znamená myslet
na společenství, jež jsou svobodná,
na společenství osobních iniciativ,
které jsou také „budování Opus Dei“,
a na společenství generací.
Přesvědčení, že Bůh jedná v srdcích
všech a že my všichni jsme
připravení naslouchat Boží vůli,
působí, že se formuje poslušnost
charakteristická pro rodinu, v níž se
každý člen aktivně snaží
spolupracovat na společném
projektu. Takto chápaná a žitá
poslušnost je výrazem jednoty, té
jednoty, která je právě podmínkou
apoštolské plodnosti: ut omnes unum
sint... ut mundus credat (ať všichni
jsou jedno... aby svět uvěřil; Jan
17,21).

Vždy musíme žít a pracovat s velkou
vděčností za křesťanské povolání do



Díla a zároveň důsledně
zachováváme oddělení duchovního
doprovázení a vedení jednotlivců a
podporujeme rozmanité vlastnosti
každého z nás. Takto budeme
pracovat jako tým a rodina.

Pěstování autentické ctnosti
poslušnosti zabraňuje tomu, že
bychom neuměli naslouchat, byli
servilní, tj. slepě plnili příkazy, a
nezapojili všechno to vnitřní
bohatství, které Bůh každému
člověku daroval. Proto nás svatý
Josemaría před těmito eventualitami
varoval. Na jedné straně měl na
paměti, že „většina neposlušností
pochází z toho, že člověk si příkaz
nedokáže ‚poslechnout‘, což je v
podstatě nedostatek pokory nebo
ochoty sloužit.“27 Na straně druhé
právě v důsledku touhy naslouchat s
postojem služby říkal dále, že „v
Opus Dei posloucháme hlavou a vůlí;
ne jako mrtvoly. S mrtvolami nikam
nechodím; zbožně je pohřbívám.“28 V



tomto smyslu poslouchat neznamená
pouze plnit vůli druhého člověka, ale
spolupracovat s ním ve spojení vůle a
rozumu, myšlenek.

Rozumná poslušnost svatého
Josefa

14. Ve svém dopise o svatém Josefovi
se papež František zamýšlel nad tím,
jak „v každé okolnosti svého života
dokázal Josef vyslovit svoje ‚fiat –
staň se‘, jako Maria při Zvěstování a
Ježíš v Getsemanech“29. Když měl
svatý Josemaría mluvit o poslušnosti,
často se odvolával na svatého Josefa,
protože v patriarchovi viděl právě to
srdce, které naslouchá: vnímavé vůči
Bohu a pozorné k okolí, k lidem
kolem sebe. Například příběh o
návratu Josefa z Egypta nám dává
nahlédnout, jak „Josefova víra
neváhá, Josef poslechne vždy a
rychle. Abychom lépe pochopili toto
ponaučení, které nám tady svatý
patriarcha dává, je dobré si



uvědomit, že jeho víra je živá a že
jeho poslušnost není poslušnost
člověka, který se jen nechává
strhávat událostmi.“30

V tomto duchu si náš zakladatel cenil
právě toho, že svatý Josef, který byl
mužem modlitby, uplatňoval svou
inteligenci na skutečnost, kterou měl
před sebou: „V různých životních
situacích se patriarcha Josef
nevzdává přemýšlení ani své
zodpovědnosti. Naopak: do služby
víry zapojuje veškerou svou lidskou
zkušenost. (...) Taková byla víra
svatého Josefa: pevná, důvěřivá,
neporušená, projevovaná rázným
odevzdáním se do Boží vůle,
rozumnou poslušností.“31

Je pochopitelné, že zvláště pro nás,
kteří jsme povoláni být svatými ve
velmi proměnlivých a náročných
situacích tohoto světa, naléhá svatý
Josemaría na nutnost učit se



rozumné poslušnosti, která je
integrovaná do naší osobní svobody.

Poslušnost Marie

15. V posledních letech se po celém
světě šíří úcta k Panně Marii 
rozvazující uzly. Tato úcta má velmi
staré kořeny, neboť již na počátku
třetího století svatý Irenej Lyonský
napsal: „Eva svou neposlušností
svázala uzel neštěstí pro lidský rod,
ale Maria ho svou poslušností
rozvázala.“32 Kolik uzlů, zdá se, se ve
světě a v našem životě nedá
rozvázat, ale budou rozvázány,
pokud budeme jako Panna Maria žít
pro Boží plány!

Náš Otec k tomu řekl: „Snažme se od
ní naučit poslušnosti vůči Bohu,
jemné kombinaci poslušné
služebnosti a moudré autority. Maria
nemá nic z onoho chování pošetilých
panen, které sice poslouchají, avšak
ztřeštěně. Naše Paní naslouchá
pozorně tomu, co chce Bůh, uvažuje



o tom, čemu nerozumí, ptá se na to,
co neví. A potom naprosto
odevzdaně plní Boží vůli: Jsem
služebnice Páně: ať se mi stane podle
tvého slova! (Lk 1,38). Vidíte tu
nádheru? Svatá Maria, učitelka
všeho našeho počínání, nás nyní učí,
že poslušnost vůči Bohu není žádné
patolízalství, že nezotročuje svědomí,
ale vede nás ke svobodě Božích
dětí.“33

Pokud se poslušnost někdy dostane
do rozporu se svobodou, obraťme se
na Marii: ona nám dá milost,
abychom v opravdové poslušnosti
objevili svobodu Božích dětí. A se
svobodou i radost.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

Řím, 10. února 2024



1 Srov. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», v L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. Také v 
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana

2 Svatý Josemaría, Modlitba k Duchu
svatému, duben 1934.

3 Katechismus katolické církve, č.
397.

4 Svatý Josemaría, Dopis 38, č. 41.
Další citace, u kterých není uveden
autor, pochází od svatého Josemaríi.

5 Benedikt XVI., Homilie, 15-IV-2010.

6 Svatý růženec, 4. tajemství světla.

7 František, Promluva, 17-II-2022.

8 Jít s Kristem, č. 17.

9 Cesta, č. 621.

10 Srov. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, II-II, q. 104 a. 1.

https://www.opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana.%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana.%3C/p%3E%3Cp


11 Jít s Kristem, č. 17.

12 Benedikt XVI., Anděl Páně, 1-
VII-2007.

13 Výheň, č. 788.

14 Jít s Kristem, č. 17.

15 Boží přátelé, č. 30.

16 Svatý Augustin, v Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

17 Svatý Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

18 Dopis 11, č. 39.

19 Svatý Basil, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

20 Rozhovory, č. 2.

21 Srov. Sv. Tomáš Akvinský, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.



22 Rozhovory, č. 100.

23 Rozhovory, č. 63.

24 Dopis 18, č. 38.

25 Cesta, č. 629.

26 Dopis, 17-VI-1973, č. 35.

27 Brázda, č. 379.

28 Poznámky z rodinného setkání, 9-
XI-1964, ve Vázquez de Prada,
Zakladatel Opus Dei (III), s. 407.

29 František, Apoštolský list Patris
corde, 8-XII-2020, č. 3.

30 Jít s Kristem, č. 42.

31 Tamtéž.

32 Svatý Irenej, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

33 Jít s Kristem, č. 173.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

prelata-10-unora-2024/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-10-unora-2024/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-prelata-10-unora-2024/

	Dopis preláta (10. února 2024)

