
opusdei.org

Dopis od preláta
(únor 2013)

Když se stal Boží Syn člověkem,
vzal na sebe dokonalou lidskou
přirozenost. V dopise nás prelát
vybízí, abychom poznávali,
milovali a byli co nejblíže
Nejsvětějšímu lidství Ježíše
Krista, jak ho žil zde na zemi.

13.02.2013

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
mé syny!

Když uvažujeme o nesmírné lásce
Boha k lidem, která se projevuje



zejména v tajemství Vtělení, dojímá
nás to do hloubi duše. Tak začíná náš
Otec svou homilii „Cesta ke
svatosti“[1] a myslím si, že také my si
přejeme být takto vnitřně dojatí,
když se modlíme Krédo. S jakou
vděčností ho vyznáváme, s jakou
vděčností říkáme, že věčné Boží
Slovo přijalo skrze Ducha svatého
tělo z Marie Panny a stalo se
člověkem! Při těchto slovech se
hluboce ukloníme a při dvou
příležitostech během roku
poklekneme, protože závoj, který
skrýval Boha, je otevřen a jeho
neprobádatelné a nedostupné
tajemství se nás dotýká: Bůh se
stává Emmanuelem, „Bohem-s-
námi“. Když nasloucháme mešním
ordináriům, která zkomponovali
velcí mistři sakrální hudby – řekl
nedávno Svatý otec při jedné
audienci – (…), okamžitě
postřehneme, že se nad touto
větou zvlášť pozastavili jakoby se
snažili univerzálním jazykem



hudby vyjádřit to, co slova
nemohou říci, totiž obrovské
tajemství Boha, který se vtěluje,
stává se člověkem.[2]

V uplynulých týdnech jsme za
pomoci liturgie sledovali Ježíšovy
kroky nejdříve v nazaretské dílně a
potom na cestách Judska a Galileje.
Navrhuji vám, abychom se nyní při
rozjímání nad tímto velkým
tajemstvím Boha, který se stal
člověkem, zastavili u různých
momentů Ježíšova pozemského
života. Protože Ježíš nejenže se
opravdu narodil jako člověk v
Betlémě, ale žil mezi námi jako
člověk více než třicet let. Svatý
Josemaría nás učil, abychom mu
děkovali za to, že na sebe vzal naše
tělo se vším všudy, a říkával:Bůh se
do člověka neoblékl, ale vtělil se.[3]
Druhý vatikánský koncil nám
připomíná, že Boží Syn „lidskýma
rukama pracoval, lidskou myslí
přemýšlel, lidskou vůlí jednal,



lidským srdcem miloval. Narozen z
Panny Marie, stal se opravdu jedním
z nás, ve všem nám podobný kromě
hříchu.“[4]

Když myslíme na život Krista, je
velmi důležité znovu se naučit
žasnout nad tímto tajemstvím,
nechat se obestřít velikostí této
události: Bůh, pravý Bůh, Stvořitel
všeho, chodil našimi cestami,
vstoupil do lidského času, aby nám
sdělil svůj vlastní život (srov. 1 Jan
1, 1-4).[5] Uvažujme tedy dále s
pomocí milosti o důsledcích toho, že
Bůh se stal dokonalým člověkem:
Ježíš nám dává příklad, jak se máme
chovat v každém okamžiku – v
souladu s důstojností, kterou nám
získal –, jako opravdové Boží děti.
Během liturgického roku si znovu
připomínáme, vždy s nějakým
novým odstínem, hlavní prvky jeho
nauky. Snažme se ji osobně vstřebat
a uplatňovat ji v našem
každodenním životě. To je jistá cesta



– není jiná –, abychom dosáhli
svatosti, ke které Pán volá všechny
křesťany: Já jsem cesta, pravda a
život. Nikdo nepřichází k Otci než
skrze mne.[6]

Svatý Josemaría už od mládí
ukazoval tuto cestu k následování
Krista v obyčejném životě těm, kdo k
němu přicházeli a také těm, které
sám hledal, aby je přivedl k Bohu,
protože v apoštolátu nejsou
prázdniny. Bůh mu dal zvláštní
světlo, aby objevil spásonosný smysl
Ježíšova života v Nazaretu, který –
jak říká Katechismus katolické církve
– „umožňuje každému člověku, aby
byl spojen s Ježíšem na těch
nejobyčejnějších cestách všedního
života“.[7] Benedikt XVI. to dosvědčil,
když napsal, že v jednání a ve spisech
našeho Zakladatele září se zvláštní
silou Boží světlo obsažené v
evangeliu právě proto, že hlásal
všeobecné povolání ke svatosti. Svatý
Josemaría učil, že svatosti člověk



může a musí dosáhnout v obyčejných
okolnostech každodenního života,[8]
který zahrnuje hodiny práce, starost
o rodinu, pracovní a společenský
život…

Bůh skutečně vložil do srdce svatého
Josemaríi touhu přinášet lidem všech
stavů, postavení nebo povolání toto
učení: že všední život může být svatý a
naplněný Bohem, že Pán nás volá,
abychom posvěcovali svou běžnou
práci, protože i v tom spočívá
křesťanská dokonalost.[9] A osvítil
ho, aby založil Opus Dei, které je 
cestou posvěcování se při profesní
práci a při plnění každodenních
povinností křesťana.[10] Jeho duch je
jistým průvodcem pro ty, kdo chtějí
naleznout Krista, jít za ním a milovat
ho uprostřed pozemských záležitostí,
na všech křižovatkách světa.

Tajemství Vtělení k nám hovoří o
odevzdání se Boha celému lidstvu.
Boží Slovo se stalo člověkem, chtělo



se stát darem pro lidi, dalo nám
samo sebe (…), přijalo naše lidství,
aby nám darovalo svoje božství. To
je ten obrovský dar. Také v našem
obdarovávání není důležité, zda je
dárek drahý či nikoli. Kdo
nedokáže darovat něco ze sebe
samého, dává příliš málo. Někdy se
vyskytuje dokonce snaha
nahrazovat srdce a darování sebe
penězi, materiálními věcmi.
Tajemství Vtělení naznačuje, že
Bůh tak nejednal. Nedaroval něco,
nýbrž sebe sama ve svém
Jednorozeném Synu.[11] A to stejné
očekává od každého z nás.

Uprostřed tohoto měsíce začíná
postní doba, čas zvláště vhodný na
to, abychom zkoumali svoje jednání
a zjistili, jestli jsme velkorysí vůči
Bohu a vůči ostatním pro Boha. Ve
druhém čtení na Popeleční středu k
nám apoštol promlouvá Pánovými
slovy: V době příhodné jsem tě
vyslyšel, v den spásy jsem ti pomohl.



Hle, teď je ta „doba příhodná“.[12] A
dále ve stejném listu nás vyzývá ke
službě Bohu v každém okamžiku: 
všestrannou vytrvalostí, v souženích,
v nesnázích, v úzkostech, (…) v
námahách, ve bděních, v postech;
čistotou, poznáním, shovívavostí,
dobrotivostí, Duchem svatým,
upřímnou láskou.[13]

Svatý Josemaría k tomu napsal: Tato
slova apoštola národů by nás měla
naplňovat radostí. Neboť nezvratně
potvrzují naše povolání – povolání
obyčejných křesťanů, žijících
uprostřed světa a sdílejících všechny
naše námahy, práce a radosti se svými
bližními. To všechno jsou Boží cesty.
Pán nás neprosí o nic jiného, než
abychom v každém okamžiku jednali
jako jeho děti a služebníci. Ale z
obyčejných životních okolností se
stane Boží cesta jen tehdy, když se
opravdu obrátíme a oddáme Bohu.
Neboť svatý Pavel mluví tvrdou řečí.
Předpovídá křesťanům těžký život,



provázený nebezpečími a napětími.
Znetvořujeme křesťanství, jestliže z
něho děláme pohodlnou cestu. Ale
právě tak by zkreslovalo pravdu,
kdybychom si myslili, že tento
hluboký, poctivý život, který zná
všechna soužení lidské existence, je
život plný strachu, útlaku a bázně.
Křesťan je realista, s realismem
nadpřirozeným a zároveň lidským,
který zachycuje všechny odstíny
života: bolest i radost, vlastní i cizí
utrpení, jistotu i nerozhodnost,
velkorysost i sklon k sobectví. Křesťan
to všechno zná a všemu tomu čelí – s
lidskou statečností a se silou, kterou
dostává od Boha.[14]

Zdá se mi potřebné, abychom se,
předtím než budu pokračovat,
zastavili a uvažovali: připravuji se,
abych tyto týdny prožil v duchu
pokání? Snažím se proniknout do
oběti Ježíše Krista? Odmítám jakýkoli
strach z umrtvování?



Tento křesťanský přístup k vrtkavosti
našeho života, jak jsem ho naznačil,
když jsem citoval našeho Otce,
života, který často přináší utrpení, je
jediný možný způsob, jak do hloubky
porozumět naší lidské existenci.
Abychom objevili smysl starostí a
strasti, které může život přinést –
bolest, ztráta zaměstnání, nemoc,
smrt… –, je nutná upřímná víra v
nekonečnou Boží lásku. Pouze ve
světle vtěleného Slova získává
všechno smysl. Vtělením Božího
Syna nastává nové stvoření, které
dává úplnou odpověď na otázku:
„Kdo je člověk?“ Jedině v Ježíši se
plně vyjevuje Boží plán s člověkem.
[15]

Jasně to vyjádřil poslední
ekumenický koncil: „Je skutečnost, že
tajemství člověka se opravdu
vyjasňuje jen v tajemství vtěleného
Slova. První člověk Adam byl
předobrazem člověka budoucího,
totiž Krista Pána. Kristus, nový



Adam, právě zjevením tajemství Otce
a jeho lásky plně odhaluje člověka
jemu samému a dává mu poznat
vznešenost jeho povolání.“[16]

Dcery a synové moji, ještě jednou
vyzývám: snažme se získávat velký
užitek z četby evangelia, rozjímejme
do hloubky nad scénami ze života
našeho Pána. Svatý Josemaría nás
nabádal, abychom tyto řádky nečetli
jako by to bylo něco, co se nás
netýká, ale abychom do těchto scén
vstoupili jako další postava, s našimi
slabostmi a našimi touhami po
zlepšení. Naplňme se úžasem nad
nejsvětějším lidstvím Ježíše Krista a
opřeme se o jeho božskou sílu.

Následovat Krista: to je tajemství.
Přiblížit se mu tak, abychom s ním žili
jako oněch prvních dvanáct učedníků,
přiblížit se mu do té míry, abychom
byli jako on. Brzy poznáme, že když
nebudeme klást odpor milosti,
budeme oblečeni v Pána Ježíše Krista



(srov. Řím 13, 14). Pán se pak bude v
našem jednání odrážet jako v zrcadle.
Bude-li to zrcadlo v pořádku, zachytí
vlídnou tvář našeho Spasitele bez
zkreslení a bez karikatury. Lidé ho
budou moci obdivovat a následovat.
[17]

V prvních týdnech liturgického
mezidobí a potom v postní době nám
církev přibližuje scény, které ukazují
jak božství, tak lidství našeho Pána.
Vedle velkých zázraků, které vyjevují
jeho božskou přirozenost, jsme
svědky také skutečnosti jeho
přirozenosti lidské: měl hlad a žízeň,
byl fyzicky vyčerpaný po dlouhých
cestách z místa na místo, měl radost,
když potkal srdce, která se otevírala
milosti, a měl zármutek, když se jí
vzpírala. Při komentování jednoho z
těchto momentů svatý Josemaría
zvolal: Měl hlad. Tvůrce vesmíru, Pán
nade vším trpí hladem! Pane, jak jsem
ti vděčný, že vnuknutím Božím nám
evangelista zaznamenal tuto stopu tvé



pozemské pouti tak podrobně. Nutí
mě milovat tě ještě více, vede mě k
touze po živém rozjímání o tvém
přesvatém lidství. Perfectus Deus,
perfectus homo (Vyznání víry
Quicúmque), dokonalý Bůh a
dokonalý člověk z masa a kostí jako ty
nebo já.[18]

Pokud vytrváme na této cestě z
Nazaretu až na kříž, otevřou se nám
brány božského života dokořán.
Protože tím, že se budeme stýkat s
Kristem člověkem, se naučíme stýkat
s Kristem Bohem a skrze něho a v
něm s Otcem a Duchem svatým: s
Bohem jediným a trojjediným. Náš
Zakladatel ujišťoval, že na cestě ke
svatosti přichází okamžik, kdy srdce
potřebuje rozlišovat a milovat
každou Boží osobu jednotlivě. Jistým
způsobem to je jakési objevování,
které člověk v duchovním životě
zakouší, jako když nějaký malý
tvoreček s úžasem pozoruje svět. A
duše v lásce rozmlouvá s Otce i Synem



i Duchem svatým, radostně se
podřizuje vedení Utěšitele, dárce
života, který nám, aniž bychom si to
nějak zasloužili, dává nadpřirozené
dary a ctnosti.[19]

A svatý Josemaría dodává: Je tohle
askeze? Je to mystika? Na tom přece
nezáleží. Ať je to cokoli, askeze nebo
mystika, co na tom záleží? Je to Boží
milost. Jestliže se budeš snažit
rozjímat, Bůh ti jistě neodepře svoji
pomoc. Víra a skutky víry: skutky
proto, že Pán – zjistil jsi to sám hned
na počátku a i já jsem tě na to včas
upozornil – klade na tebe den ode dne
větší nároky. Nyní je to kontemplace a
sjednocování; takový by měl být život
mnoha křesťanů, každý bude
postupovat vpřed po své vlastní
duchovní cestě – a těch je nekonečné
množství – uprostřed svých běžných
světských starostí.[20]

Uprostřed tohoto měsíce, téměř v
den začátku postní doby, oslavíme



výročí oněch dvou Božích zásahů do
dějin Díla, 14. února 1930 a 1943:
sedmdesát let této blízkosti nebe k
Dílu! Tento den díkuvzdání si
budeme přát, aby naše modlitba
vystoupala k Bohu prostřednictvím
rukou Panny Marie, naší Matky,
kterou uctíváme zvláště invokací 
Mater Pulchrae Dilectiónis, Matka
krásné lásky. Takto ji ctí církev a
právě tato invokace se našemu Otci
tolik líbila.

Několik dní potom, 19. února, slavil
milovaný don Álvaro svoje jmeniny.
Církev uznala, že žil hrdinsky
všechny ctnosti. Utíkejme se tedy pod
jeho přímluvu a prosme Boha,
abychom také my dokázali žít věrně
svoje křesťanské povolání a abychom
hledali, nalézali a milovali Ježíše
Krista v běžných okolnostech našeho
života. Díky Bohu mají dějiny Díla
také další výročí, která se určitě
budeme snažit prožívat velmi dobře.
Nedovolme, jak nás nabádal náš



Otec, aby se z nich staly pouhé
vzpomínky, jako by to byly pouze
dávné události náležející historii.

S velkou láskou vám žehná a prosí
vás o modlitby

váš Otec

+ Javier

Řím, 1. února 2013.

[1] Srov. Svatý Josemaría, Boží
přátelé, č. 294.

[2] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci, 2-I-2013.

[3] Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 25-XII-1972.

[4] Druhý vatikánský koncil,
Pastorální konstituce Gaudium et
spes, č. 22.

[5] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci, 9-I-2013.



[6] Jan 14, 6.

[7] Katechismus katolické církve, č.
533.

[8] Srov. Benedikt XVI., Apoštolská
exhortace Verbum Domini, 30-
IX-2010, č. 48.

[9] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
148.

[10] Modlitba ke svatému
Josemaríovi.

[11] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci, 9-I-2013.

[12] Římský misál, Popeleční středa,
druhé čtení (2 Kor 6, 2).

[13] 2 Kor 6, 4-6.

[14] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
60.

[15] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci, 9-I-2013.



[16] Druhý vatikánský koncil,
Pastorální konstituce Gaudium et
spes, č. 22.

[17] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
299.

[18] Tamtéž, č. 50.

[19] Tamtéž, č. 306.

[20] Tamtéž, č. 308.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-unor-2013/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2013/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2013/

	Dopis od preláta (únor 2013)

