
opusdei.org

Dopis od preláta
(únor 2011)

„Blízkost k Bohu nutně vede k
blízkosti k druhým, ať už jsou to
naši blízcí nebo lidé vzdálení.“
Je to jeden ze závěrů, na který
poukazuje prelát Opus Dei ve
svém dopise z února.

13.02.2011

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

S velkou radostí jako nespočet synů a
dcer Církve a mnoho dalších lidí na
celém světě jsme přijali zprávu o



nadcházejícím blahořečení
služebníka Božího Jana Pavla II.,
které se uskuteční 1. května. Toto
datum, liturgická památka svatého
Josefa dělníka, připadá tento rok na
druhou neděli velikonoční,
věnovanou Božímu milosrdenství, ke
kterému měl tento nezapomenutelný
papež tak hlubokou zbožnost.

Přišlo mi na mysl, že nejlepším
způsobem, jak projevit Nejsvětější
Trojici vděčnost za tento nový dar
Církvi a lidstvu, bude s obnoveným
nadšením a plnou radostí nastoupit
cestu posvěcování se v běžných
okolnostech každodenního života. Je
to cesta, kterou jsme se naučili od sv.
Josemaríi a na kterou poukázal Jan
Pavel II. ve svém apoštolském listě
věnovaném novému tisíciletí jako na
hlavní hlavní výzvu, před kterou jsou
postaveni všichni křesťané bez
výjimky. „Tento ideál dokonalosti se
nesmí pojímat, jako kdyby se jednalo
o nějaký mimořádný způsob života,



který mohou uskutečňovat pouze
nějací ‚géniové‘ svatosti. Cesty
svatosti jsou mnohotvárné a
přizpůsobují se povolání každého
pokřtěného… Je na čase přesvědčivě
znovu každému předložit toto vysoké
měřítko běžného křesťanského života:
celý život křesťanského společenství
a křesťanských rodin se musí ubírat
právě tímto směrem.“[1] A totéž
zmínil v kanonizační bule našeho
Otce, označujíce jej jako „světce
běžného života.“[2]

Liturgie odráží tuto naléhavou výzvu
v nadcházejících nedělích mezidobí,
v nichž čteme pátou kapitolu
evangelia sv. Matouše. Před dvěma
dny byla čtena pasáž o
blahoslavenstvích, která zahajuje
Kázání na hoře. V následujících
nedělích uslyšíme důsledky tohoto
volání ke svatosti. Náš Pán vysvětluje
všem svým posluchačům, jak jeho
učení vede k plnosti Zákona, který
Bůh na hoře Sinaj svěřil Mojžíšovi.



Na konci této kapitoly shrnuje své
učení těmito slovy: Vy tedy buďte
dokonalí, jako je dokonalý váš
nebeský Otec.[3]

Bez Krista bychom nikdy nemohli
aspirovat na dosažení tohoto cíle: 
Beze mne nemůžete dělat nic,[4] říká
nám v evangeliu sv. Jana. A každý z
nás musí svobodně odpovídat,
otevírat se milosti Ducha svatého,
který k nám přichází především
skrze svátosti, skrze viditelná
znamení, která Bůh ve své dobrotě a
moudrosti ustanovil, aby se přiblížil
svým stvořením. Bůh není Bohem
dalekým, příliš vzdáleným nebo
příliš velikým, aby se obtěžoval s
naší maličkostí, řekl Benedikt XVI. 
Právě proto, že je velikým, můžou
ho zajímat i malé věci. A protože je
velikým, duše člověka, člověk sám,
stvořený věčnou láskou, není
malou věcí, ale velkou a hodnou
Boží lásky.[5] A odkazujíce na
bohabojné reakce tváří v tvář Boží



svatosti, která čteme ve Starém
zákoně, papež dodal, že od příchodu
Mesiáše na svět Boží svatost není
jen zářící mocí, před kterou se ve
strachu skrýváme. Je to moc lásky,
a proto moc očisťující a
uzdravující.[6]

Svátek Očištění Panny Marie, který
budeme slavit zítra 2. února společně
s Uvedením Páně do chrámu, k nám
promlouvá o nutnosti očišťovat se od
svých hříchů, což je první a nezbytný
krok na cestě ke svatosti. Tato
evangelijní scéna je rozjímána ve
čtvrtém tajemství radostného
růžence, který nás sv. Josemaría učil
kontemplovat „vstoupením“ do oné
epizody v životě Panny Marie.
Připomeňme si ji zde. Potom, co
zmínil vyprávění sv. Lukáše, náš Otec
napsal: A tentokrát to budeš ty, můj
příteli, kdo ponese klec s
hrdličkami. Zůstáváš stát
ohromený nad tou podívanou?
Ona, Neposkvrněná!, se podrobuje



Zákonu, jako kdyby byla nečistá.
Naučíš se, hloupé děcko, tímto
příkladem plnit i za cenu všech
osobních obětí svatý zákon Boží?
Očišťovat se! Ty i já, my ovšem
potřebujeme očišťování!
Odčiňovat, a nad vším
odčiňováním je potřebná láska.
Taková láska, která je účinná jako
lučavka, vyleptávající z naší duše
veškerou prašivinu, a jako oheň,
který jazyky Božích plamenů
zažehne a spálí ubohost našeho
srdce.[7]

Uplynulo už více než dvacet století
od výkupného vtělení Božího Syna a
hřích je bohužel nadále přítomný v
celém světě. Ačkoli nad ním Kristus
zvítězil svou smrtí na kříži a svým
slavným vzkříšením, účinnost jeho
nekonečných zásluh závisí také na
naší spolupráci. Stvořeni k obrazu a
podobě Boha, každý z nás se musí
snažit, aby si osvojil zásluhy Spasitele
spolupracujíce s ním na díle



vykoupení. Obzvláště očekává tuto
službu od těch, kteří jej chtějí zblízka
následovat v jeho svaté Církvi,
prostředku a nástroji spásy celého
lidstva. Snažíte se vykořenit cokoliv,
co by vás mohlo oddělit od Boha?
Snažíte se denně dychtivě dosahovat
větší intimity s naším Pánem?

Ačkoli jsme hříšní, nemáme
pochybovat o svém poslání. Naše
hříchy nám samozřejmě ztěžují
poznání Krista. Proto se musíme
snažit bojovat se svými osobními
prohřešky, hledat očištění. Vždyť
víme, že Bůh nám v tomto životě
neslíbil absolutní vítězství, ale
žádá od nás boj. Sufficit tibi gratia
mea, stačí ti moje milost (2 Kor 
12,9), odpovídá Bůh Pavlovi, když
prosí, aby byl zbaven ostnu, který
ho sužuje. Boží síla a moc se
projevuje v naší slabosti a nutí nás
bojovat proti našim chybám, i
když víme, že na své pozemské
pouti nikdy úplného vítězství



nedosáhneme. Křesťanský život
znamená neustále začínat znovu a
znovu, denně se obnovovat.[8]

Budeme účinně bojovat proti hříchu
a jeho následkům v našich životech,
pokud budeme s opravdovou lítostí a
náležitou pravidelností chodit ke
svátostné zpovědi, a pokud si
budeme uvědomovat, že tato svátost
božího milosrdenství byla
ustanovena naším Pánem nejen k
odpuštění těžkých hříchů, ale také k
posilnění naší duše v hodině boje
proti nepřátelům našeho posvěcení. 
A tak ne pro naši slabost, ale svým
způsobem skrze naši slabost, skrze
náš život lidí z masa a hlíny, se
zjevuje Kristus: v úsilí o snahu být
lepší, uskutečňovat jeho lásku,
která usiluje o čistotu, v úsilí
ovládat sobectví, plně se dávat
ostatním lidem, tak aby se náš
život stal neustálou službou.[9]



Před několika lety, na začátku svého
pontifikátu, nás Benedikt XVI.
varoval před častým pokušením v
současné atmosféře: mylně se
domnívat, že svoboda říci ne
(Bohu), sestoupit do stínu hříchu a
chtít dělat věci podle sebe je
součástí toho být skutečně
lidským; že pouze tehdy můžeme
naplno využít rozsáhlost a hloubku
našeho lidství, být sami sebou; že
bychom tuto svobodu měli
podrobit zkoušce, dokonce v
opozici k Bohu, abychom se stali, v
realitě, plně sami sebou.
Jednoduše, myslíme si, že zlo je v
podstatě dobro, myslíme si, že ho
potřebujeme, aspoň trochu,
abychom zakusili plnost bytí.[10]

Nepravdivost takového uvažování
(které někdy může být přítomné
dokonce i v těch, kteří chtějí plnit
Boží vůli), lze jasně vidět pouhým
pohledem na svět kolem nás. Jak
Svatý otec zdůraznil: můžeme vidět,



že tomu tak není; jinými slovy, zlo
je vždy jedovaté, nepozvedá lidské
bytosti, ale degraduje a ponižuje
je. Nečiní je většími, čistšími nebo
bohatšími, ale škodí jim a činí je
malými.[11]

V této souvislosti nabývá zvláštního
významu liturgická památka Panny
Marie Lurdské, kterou budeme slavit
11. tohoto měsíce. V jednom koutě
Pyrenejí, po několikerém zjevení se
mladé dívce a žádajíc o modlitbu za
hříšníky ji i další lidi, Panna Maria
zjevila svou identitu: Já jsem
Neposkvrněné Početí. Tedy tvor, který
aby byl hoden toho se stát Matkou
Boží, byl mimořádnou
nadpřirozenou milostí uchráněn
dědičného hříchu a všeho
poskvrnění hříchu osobního již od
prvního okamžiku svého početí.
Pojďme prosit tuto velkou
Přímluvkyni, která se na nás dívá s
milosrdenstvím, jež rozlévá na svět,
jež vykoupení tolik potřebuje, o



hojnost milostí, které nám zasloužil
její Syn.

Snaha neustále žít v Boží milosti
křesťany nevzdaluje od lidstva, jejich
bratří a sester. Naopak, činí je
citlivějšími k duchovním a
materiálním potřebám druhých.
Dává jim velké srdce se schopností
soucítit a vydávat se pro každého
člověka. Blízkost k Bohu nutně vede
k blízkosti k druhým, ať už jsou to
naši blízcí nebo lidé vzdálení. 
Vidíme to u Marie.To, že je úplně
ponořená do Boha, je důvodem,
proč je tak blízko lidem. Proto
může být Matkou každé útěchy a
každé pomoci, Matkou, kterou
může kdokoliv oslovit v případě
jakékoli potřeby, ve slabosti a ve
hříchu. Ona má pochopení pro
všechno a je pro všechny
otevřenou mocí stvořitelské
dobroty.[12]



Tyto úvahy nám mohou pomoci,
abychom více a lépe využívali
milostí, které, jak věříme, pro nás
Panna Maria získá v hojné míře i
nyní, kdy končí mariánský rok. Končí
14. tohoto měsíce, na výročí dvou
Božích zásahů v dějinách Díla. Při
prvním ukázal Pán sv. Josemaríovi,
že Opus Dei je také pro ženy. A při
druhém mu ukázal, jak inkardinovat
první kněze Díla. Připravujme se,
aby naše díkůvzdání Bohu za jeho
milosrdenství vycházelo ze 
zkroušeného a pokorného srdce,[13]
důkladně očištěného plodným
přijetím svátosti smíření.
Následujme radu sv. Josemaríi: Pros
Ježíše, aby ti dal lásku jako
očistnou hranici, kde by se tvé
ubohé tělo – tvé ubohé srdce –
stravovalo, očišťujíc se od všech
pozemských ubohostí…, a
vyprázdněno naplnilo se Jím. Pros
ho, aby ti dal radikální nechuť k
pozemským věcem: aby tě vedla
pouze láska.[14]



Tento měsíc slavíme několik výročí.
Pozvedejme svá srdce k Bohu v
těchto dnech: ut in gratiarum
maneamus semper actione!, v
neustálém aktu díkůvzdání.
Uvědomujte si dcery a synové moji,
že Dílo patří vám, každému z vás.

Blíží se slavnost svatého Josefa, tak
hluboce zakořeněná v Církvi a v
Opus Dei. Následujme tuto dávnou i
novou pobožnost a žijme důsledně
těchto sedm nedělí, které křesťanská
zbožnost věnuje přípravě na tento
svátek. Vzpomínám si, jak mě náš
Otec požádal při každoroční obměně
svého kapesního diáře, abych mu do
něj vepsal trápení a radosti svatého
patriarchy, aby o nich mohl
meditovat každou z těchto nedělí. Byl
to pro něho způsob, jak se lépe
připravit na svátek toho, koho s
nesmírnou láskou a vděčností
nazýval můj otec a pán, kterého
tolik miluji.



„Unikl jsem“, doprovázen vámi
všemi, do Bruselu. Tam jsem viděl,
blízko našemu Otci, jak Dílo pevně a
bezpečně roste; a viděl jsem, že tomu
tak musí být, díky každodenní
odpovědi každého a každé z vás. A to
i proto, že lidé nás z mnoha míst
žádají, abychom za nimi přišli: ať se
nikdy nedá říci o komkoliv z nás, že
jsme byli lhostejní vůči této
naléhavosti.

Utíkejme se pod přímluvu Dona
Álvara, který 19. února slavil svůj
svátek a denně plnil apoštolské
plány. Vždy měl starost o všechny
duše a tuto starost měl zvláště na
srdci, když mluvil s druhými.

Včera mne Svatý otec přijal na
audienci. Šel jsem tam s vámi všemi.
Řekl jsem mu, jak nás to učil náš
Otec, že chceme žít omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam! Aby
celé lidstvo šlo s Petrem k Ježíši skrze
Marii! Řekl mi, že je velmi vděčný za



tuto pomoc a dal nám všem
požehnání. Protože počítá s tebou i
se mnou, vydejme své životy za jeho
Učitelský úřad, ve spojení s ním a s
jeho úmysly. Milujme co nejvíce
papeže!

Na závěr vás ještě jednou prosím,
abyste měli na mysli všechny mé
úmysly a svěřily je zvláštním
způsobem Neposkvrněné Panně,
Mater Pulchrae Dilectionis, Matce
krásné lásky.

S láskou Vám žehná,

Váš Otec

+ Javier

Řím, 1. února 2011

[1] Jan Pavel II, Apoštolský list Novo
Millennio Ineunte, 6. ledna, 2001, č.
31.



[2] Jan Pavel II, Litterae Decretales
pro kanonizaci Josemaríi Escrivy, 6.
října 2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jan 15, 5.

[5] Benedikt XVI, Homilie mše In Cena
Domini, 13. dubna 2006.

[6] Ibid.

[7] Sv. Josemaría, Svatý růženec,
Čtvrté tajemství radostného růžence.

[8] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 114.

[9] Ibid.

[10] Benedikt XVI, Homilie na
Slavnost Neposkvrněného početí,8.
prosince 2005.

[11] Ibid.

[12] Ibid.

[13] Žalm 50, 19.



[14] Sv. Josemaría, Brázda, č. 814.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-unor-2011/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2011/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2011/

	Dopis od preláta (únor 2011)

