
opusdei.org

Dopis od preláta
(únor 2010)

Prelát vyhlašuje Mariánský rok
v Opus Dei, abychom vzdávali
díky Bohu za to, že před 80 lety
ukázal sv. Josemaríovi, že tato
cesta hledání svatosti je určena
také pro ženy.

13.02.2010

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Tento měsíc slavíme 80. výročí od
okamžiku, kdy svatý Josemaría viděl,
že Opus Dei je určeno také pro ženy.



Víme, že 2. října 1928, kdy se mu
dostalo zakladatelského světla, se náš
Otec domníval, že Dílo je určené
pouze pro muže. Můžeme si tak
představit jeho překvapení a radost,
když o několik měsíců později, 14.
února 1930, mu náš Pán dal pochopit,
že spoléhá také na ženy – skrze jejich
příklad a slova – v přinášení
poselství o posvěcování se
prostřednictvím profesní práce a ve
všech okolnostech běžného života. O
mnoho let později, s hlubokou
vděčností vůči Boží prozřetelnosti,
řekl, že Dílo by bez výslovného přání
našeho Pána a bez vašich sester bylo
zmrzačené.[1] Často se na toto, mé
dcery, odvolával, aby ukázal, jak
velkou odpovědnost má každá z vás.
Ač je to malá odbočka, žádám vás,
abyste vyslaly do nebe záměr, který
vám udělá velkou radost.

Sv. Josemaría se po 14. únoru 1930
snažil otevřít tuto cestu svatosti
uprostřed světa, Opus Dei, ženám



všech profesí, ras a společenských
vrstev. Pozvedáme naše vděčná srdce
k Nejsvětější Trojici, neboť tato práce
se hluboce zakořenila a šíří se po
celém světě, i přes velké obtíže, jež
musela překonat, zejména na
počátku. Pokud se kázání svatého
Josemaríi o posvěcování pozemských
skutečností setkávalo s tolika
překážkami ve 30. a 40. letech
minulého století, představte si další
obtíže, které nastaly, když byla výzva
k posvěcování veškeré ušlechtilé
lidské práce zaměřena na ženskou
veřejnost.

Dnes mají ženy, jak je to správné,
stejné příležitosti jako muži v mnoha
oblastech práce, ale před osmdesáti
lety tomu tak nebylo. Tehdy bylo
například poměrně vzácné, aby ženy
studovaly na univerzitě nebo
pracovaly mimo domov (mimo
manuálních úkolů, které vždy
vykonávaly) a ještě vzácnější, když
zastávaly odpovědné funkce v



občanském, sociálním nebo
akademickém životě. O několik
desetiletí později Druhý vatikánský
koncil prohlásil: „Přichází hodina, ve
skutečnosti již přišla, kdy je povolání
žen dosahováno v jeho plnosti,
hodina, kdy ženy získávají ve světě
vliv, působnost a moc dosud nikdy
nedosaženou. Proto nyní, kdy lidstvo
prochází tak hlubokou transformací,
mohou ženy prodchnuté duchem
evangelia činit mnoho, aby lidstvo
nepadlo.“[2]

V posledních osmdesáti letech jsme,
díky úsilí bezpočtu lidí, kteří přispěli
k tomu, aby důstojnost žen, jejich
rovná práva a povinnosti s muži,
byly uznány i v občanském právu,
ušli dlouhou cestu. Je jedině správné
uznat, že svatý Josemaría, který od
prvního okamžiku podporoval své
dcery a ženy, které přitáhl blízko k
Dílu, v dosahování nejvyšších
možných cílů, a to ve nejrůznějších
oblastech lidské činnosti, hrál mezi



těmito lidmi významnou roli.
Vzpomínám si v této souvislosti na
mnoho konkrétních událostí: od
pevnosti, s níž podporoval ty s
dostatečnými intelektuálními
předpoklady k tomu, aby ve svém
profesním životě (v oblasti kultury,
vědy, atd.) mířily vysoko, po jeho
stejně velké úsilí zajistit, aby
nesmírná služba, již ženy činí pro
společnost v jiných oblastech práce,
také byla uznána. Na jeho přímé
naléhání například začala na celém
světě působit řada vzdělávacích
institucí, které se zabývaly
profesionální přípravou mladých žen
pro práci v domácnostech, aby tyto
úkoly mohly získat uznání, jež si
zaslouží. A to jak v zákonech, tak ve
společnosti.

Vzdávám Bohu díky, neboť věřící
Prelatury, v úzkém spojení s tolika
jinými lidmi dobré vůle, podporovali
a nadále budou podporovat v celém
světě tuto křesťanskou vizi ženského



stavu. Nicméně tolik toho ještě zbývá
vykonat! I když v mnoha prostředích
je důstojnost a role žen obecně
uznávána, v jiných místech je toto
pořád vzdálenou možností. V
každém případě se musíme my,
dcery a synové Boží, nadále snažit
učinit toto skutečností, učíce lidi, jak
náš Zakladatel napsal, že rozvoj,
zrání, emancipace ženy nesmějí
znamenat snahu o stejnost –
uniformitu – s mužem, nesmí být
nápodobou mužského způsobu
jednání. To by nebyl pro ženu zisk,
ale naopak ztráta: ne proto, že je
víc nebo míň než muž, ale protože
je jiná. V základní rovině – a musí
to být uznáno právně, a to jak v
civilním, tak i v církevním právu – 
lze mluvit o rovnosti práv, protože
žena má úplně stejně jako muž
osobní důstojnost a důstojnost
dcery Boží. To je tedy základní
rovnost, jinak ale každý musí
dosáhnout toho, co je mu vlastní;
a v této rovině je emancipace totéž



co skutečná možnost plně rozvíjet
své schopnosti a možnosti: ty, co
má ve své jedinečnosti, a ty, co má
jako žena. Rovnost před právem,
rovnost možností před zákonem
nijak nepotlačuje tuto odlišnost,
jež je obohacením pro všechny,
nýbrž ji předpokládá a podporuje.
[3]

Stejně jako v roce 2008, kdy jsme si
připomněli 80. výročí založení Díla,
se mi zdá, že nejlepší způsob, jak
vzdávat díky, je zůstávat v těchto
měsících v těsné blízkosti Panny
Marie. Proto je pro mne velkou
radostí vyhlásit v Opus Dei nový 
Mariánský rok, a to od
nadcházejícího 14. února ke
stejnému datu v roce 2011. Usilujme
se během těchto měsíců uctívat naši
Matku více a lépe, především velkou
péčí při modlitbě a kontemplaci
svatého růžence a rozšiřováním této
pobožnosti mezi našimi rodinami a
přáteli. A vzdávejme zvláštní díky



Bohu za práci žen, které se starají o
materiální péči o centra Prelatury,
která tak zásadním způsobem
přispívá k udržování a
zdokonalování domácího prostředí,
které Bůh vnukl Dílu, když je našemu
Otci v roce 1928 zjevil.

První měsíce tohoto Mariánského
roku se kryjí s posledními měsíci
Kněžského roku vyhlášeného pro
celou Církev Benediktem XVI. Během
této doby jsem trval na tom,
abychom se v modlitbě za kněze
rovněž modlili, aby si všichni věřící
byli více vědomi své kněžské duše,
skrze naši každodenní odevzdanost;
a abychom se snažili, také denně,
předávat radost z tohoto daru –
společného pro všechny pokřtěné –
lidem, s nimiž jsme v kontaktu.

14. únor je také výročím založení
Kněžské společnosti Svatého kříže v
roce 1943. V onen den, když svatý
Josemaría slavil Oltářní oběť v kapli



ženského centra, mu náš Pán dal
řešení, aby kněží mohli být
inkardinováni do Opus Dei. Náš otec,
muž hluboké víry v Boží
prozřetelnost, jasně viděl, že shodou
termínů chtěl náš Pán potvrdit
hlubokou jednotu – ducha, povolání
a vlády – v Opus Dei mezi muži a
ženami, laiky a knězi. Jak sám řekl, 
bylo to jako by nám náš Pán chtěl
říci: neporušujte jednotu Díla!
Milujte ji, braňte ji, pečujte o ni![4]

Kněžská duše není ničím jiným, než
společným kněžstvím
uskutečňovaným v pokřtěných ve
všech okamžicích jejich života. Náš
Otec děkoval našemu Pánu za tuto
skutečnost v životě každého člena
Díla. V roce 1960 například prohlásil:
Často jsem vám říkal, že my
všichni, kněží i laici, máme
kněžské duše. Kromě toho bych
všem svým dětem řekl, že jsou
kněžími – s královským kněžstvím,
o němž mluví svatý Petr (Srov. 1



Petr 2,9) – a to nejen
prostřednictvím přijetí křtu, ale
protože vos estis lux mundi, vy jste
světlo světa, a světlo by nemělo
zůstat skryto: non potestcivitas
abscondi supra montem posita (Mt 
5,14), nemůže se skrýt město
položené na hoře. Kristus byl
vyvýšen na kříž, aby všechny věci
přitahoval k sobě, a mé děti se to
snaží povýšit na vrchol všech
ušlechtilých lidských činností, aby
přiváděly duše k němu.[5]

Připomínáním této jistoty na nás
naléhal, abychom realizovat všechny
možnosti obsažené v křesťanském
povolání. Neomezoval se na
předkládání této pravdy teoreticky,
ale učil nás, jak ji uvádět ve skutek.
Radil nám „prožívat“ mši svatou po
celých čtyřiadvacet hodin dne,
nabízejíce našemu Pánu, při
obětování, úkoly každého dne, naše
úspěchy a neúspěchy, trápení a
radosti. Doporučil, abychom se při



vykonávání naší práce snažili žít
ctnosti, které každá profesionální
činnost zahrnuje – tvrdou práci,
sebezápory, službu druhým, atd. – s
křesťanským duchem. Tak, řekl, se
mše svatá vskutku stane středem a
základem duchovního života,[6] a
my rozšíříme svatou oběť na celý
den.

Rád se obracel k detailům. Když byl
při setkání s mladými lidmi dotázán,
jak uvádět naši kněžskou duši do
praxe, odpověděl: Jaký si myslíš, by
měl být kněz? Obětavý, horlivý,
usměvavý, atraktivní, někdo, kdo
neodmítne lidi, kteří jej požádají o
jeho služby, kdo umí odpouštět,
chápat, poradit… To už víš, jakož i
mnoho dalších věcí, a já jsem můj
synu přesvědčen, že se to pokoušíš
uvádět ve skutek: to je proč máš
kněžskou duši.[7]

A v jiné chvíli: Máte podíl na
Kristově královském kněžství,



protože jste obdrželi svátosti křtu
a biřmování, a protože máte také
podíl na darech Ducha svatého. A
to v tom smyslu, že konáte mnoho
dobrých věcí. Vaše slovo někdy
otevře oči slepého člověka; vaše
jednání umožní někomu, kdo byl
ochrnutý, kdo nedělal nic pro svůj
křesťanský život, aby vstal a začal
pracovat po vašem boku. A
dokonce i ti, kteří byli mrtví, kteří
se začínali rozkládat, přijdou ke
svátosti pokání pohnuti vašimi
prosbami, vaším učením, vaší
modlitbou. Budou očištěni, umyti a
uschopněni ke všemu velkému:
povstanou.[8]

Ve světle těchto úvah se můžeme
sami sebe ptát, zdali je mše svatá
skutečně bodem konvergence našich
tužeb a záměrů, pramenem, který
vyživuje naši touhu po svatosti a
apoštolátu. Vidíme duše v těch, se
kterými se setkáváme v průběhu
dne? Reagujeme skutky lásky a



kajícnosti při pohledu na urážky,
kterých se dostává našemu Pánu?
Podporujme rovněž solidaritu s těmi,
kteří hmotně a duchovně trpí z
důvodů válek, pronásledování,
přírodních katastrof, atd. a pokusme
se je doprovázet našimi modlitbami a
naší materiální pomocí, kdykoli je to
možné. Pojďme se snažit zajistit, aby
se zprávy, jako zemětřesení na Haiti,
nestaly pouhou vzpomínkou.

Apoštolské plody závisí na jednotě s
naším Pánem, jak zdůraznil papež,
když odkazoval na mimořádnou
pastorační účinnost svatého faráře z
Arsu. Nebyly to jeho lidské dary,
které způsobily, že se mu podařilo
dostat do srdcí lidí, ba ani
spoléháním se na chvályhodné
závazky jeho vůle; zvítězil i nad
největšími žáruvzdornými dušemi
tím, že jim předával to, co sám
hluboce žil, a sice přátelství s
Kristem. Miloval Krista a skutečné
tajemství jeho pastoračního



úspěchu byl žár jeho lásky k
eucharistickému tajemství,
slavené a žité, která se stala láskou
ke Kristovu stádu, ke křesťanům a
ke všem, kdo hledali Boha.[9]

19. února si zvláštním způsobem
připomeneme našeho milovaného
Dona Álvara, který v tento den slavil
své jmeniny. Svěřme se jeho
přímluvě, abychom tento nový 
Mariánský rok prožili se stejným
synovským duchem, s jakým první
nástupce svatého Josemaríi
vyhlašoval a žil jiné Mariánské roky,
při různých výročích Díla. V
následující den, 20. února, vysvětím
dva vaše přidružené bratry na kněze.
Modleme se za ně a za všechny
kněze.

Před několika dny mne Svatý otec
přijal na soukromé audienci. Přinesl
jsem mu náklonnost a modlitbu vás
všech, a ujistil jej, že se neustále
modlíme za něj a za jeho úmysly.



Pokračujme v tom, těsně spojeni s
Petrovým nástupcem, a také se všemi
biskupy, knězi a věřícími Církve.
Benedikt XVI. požehnal všem
apoštolským úsilím věřících Díla a
každému z vás.

Není třeba připomínat, že velmi
spoléhám na vaši modlitbu za mé
úmysly. Pokračujte ve své
velkorysosti.

S láskou Vám žehná,

Váš Otec

+ Javier

Řím, 1. února 2010

-------------------------------------------------------

[1] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, únor 1955.

[2] II. Vatikánský koncil, Závěrečná
zpráva ženám, 8. prosince 1965, č.
3-4.



[3] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 87.

[4] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 31. března 1974.

[5] Sv. Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 15. dubna 1960

[6] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 87.

[7] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 31. března 1974.

[8] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, říjen 1972.

[9] Benedikt XVI., Promluva na
veřejné audienci, 5. srpna 2009.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-unor-2010/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2010/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2010/

	Dopis od preláta (únor 2010)

