
opusdei.org

Dopis od Preláta
(únor 2008)

V tomto únorovém dopise nás
Prelát povzbuzuje, abychom k
postní době přistupovali s
optimismem a touhou po
konverzi, a tak získali podíl na
Boží radosti.

18.02.2008

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Stojíme před branami Postní doby, ve
které církev svým dětem jako dobrá
matka vytrvale připomíná potřebu



neustálého obracení se k Bohu a
napravování toho, co je třeba změnit
v osobním životě. Samozřejmě, jak
připomněl svatý Otec při podobné
příležitosti, tento proces evangelní
konverze jistě nelze omezovat na
určitou dobu během roku: je to
každodenní cesta, která musí
zahrnovat celé rozpětí existence,
každý den našeho života[1].

Během liturgických obřadů Popeleční
středy říká kněz, když nás označuje
popelcem, slova, která jsou
naléhavou výzvou ke zpytování
svědomí: pamatuj, že jsi prach a v
prach se navrátíš[2]. Modlí se tak
jednu z předepsaných formulí. Je to
velmi výmluvná připomínka našeho
stavu smrtelnosti: přijde okamžik,
kdy nás Pán zavolá k sobě, bude
soudit naše myšlenky, slova i skutky
a dá nám odměnu, jakou si náš život
zasloužil – v podobě slávy, očištění
nebo zatracení.



Uvažování nad touto skutečností nás
nemá vystrašit, ale spíše přivést k
bolesti nad našimi chybami, k
předsevzetí polepšit se a k radosti z
konečného setkání s Nejsvětější
Trojicí. Svatý Otec nám to připomíná
ve své poslední encyklice: 
perspektiva Soudu již od
nejrannějších dob ovlivňovala
křesťany v jejich každodenním
životě jako kritérium, kterým se
řídili v přítomném životě, jako
odkaz k jejich svědomí a zároveň
jako naděje v Boží spravedlnost[3].

Tak to vyjadřují další slova, která lze
použít při tomto obřadu: obraťte se a
uvěřte Evangeliu[4]. Jsme hříšníci,
kteří potřebují Boží odpuštění; proto
jsme vyzýváni k hluboké proměně, k
tomu, abychom usměrnili naše
pozemské putování ke konečnému
cíli: věčnému štěstí s Bohem. Přál
bych si, abychom s optimistickým
duchem viděli v těchto slovech výzvu
ke každodennímu zlepšování: pokud



v tomto zápase vytrváme, nebude
pro nás Boží Soudce Soudcem v tom
strohém slova smyslu – bude
prostě Ježíšem[5], „naším“ Ježíšem:
Bohem, který odpouští. Uvažujme
tedy nad tím, co napsal svatý
Josemaría: pozorujte, jak skvěle o
nás Pán pečuje. Je vždy připravený
nás vyslyšet, je vždy přístupný
slovům člověka. Vždy, avšak
zvláště teď, kdy je naše srdce
ochotno a rozhodnuto se očistit,
nás slyší a nepohrdne prosbami
zkroušeného a pokorného srdce
(srov. Ž 50,19) [6].

Církev svatá nám stále znovu
předkládá základní myšlenky, které
nám mají zůstat hluboce vštípené a
neměli bychom je zapomenout. Na
začátku postní doby, zatímco kněz
vykonává obřady Popeleční středy,
nás vybízí k nadějeplnému
chvalozpěvu: „V kajícnosti začněme
půst a s pláčem volejme k
Hospodinu, neboť veliké jsou naše



hříchy, ale ještě větší je milosrdenství
našeho Boha“[7].

Každý rok uvažujeme nad tím, že
duch postní doby je shrnut do tří
tradičních praktik: modlitby, pokání
a skutků milosrdenství. Vybídl jsem
vás, abyste se u těchto bodů zastavili,
zvláště při příležitosti této liturgické
doby. Nyní bych se rád pozdržel
hlavně u ducha pokání, který nás má
pohnout k tomu, abychom s bolestí a
hledajíce útočiště u Božího
milosrdenství přinášeli
zadostiučinění za naše hříchy a
hříchy všech lidí.

Svatý Jeroným se ve svém komentáři
k volání proroka Joela po obrácení – 
obraťte se ke mně celým svým srdcem
–, jež nám liturgie předkládá na
počátku Postní doby[8], vyjadřuje
následujícím způsobem: „Ať se vaše
vnitřní pokání projeví postem,
nářkem a slzami. Tak, když se budete
nyní postit, později budete nasyceni;



nyní pláčete a později se budete moci
radovat; nyní naříkáte a potom
budete potěšeni (…). Nepochybujte o
odpuštění, neboť ať jsou vaše chyby
jakkoli velké, velikost Jeho
milosrdenství bezpochyby smaže
množství vašich hříchů“[9].

Na prvním místě odčiňujme naše
osobní hříchy. Všichni jsme obdrželi
křest, který nás proměnil v Boží děti
a členy tajemného Těla Kristova, jímž
je církev. Není tedy logické, abychom
na tolik lásky odpověděli celou svou
duší? Musíme však nicméně uznat,
že pro naši slabost Boží vůli často
neplníme nebo minimálně
neodpovídáme na Jeho lásku s
takovou rychlostí a velkorysostí,
jakou má od nás právo očekávat.

Našeho Otce velmi bolelo, že tolik
křesťanů zapomíná na velikost a
důstojnost svého Božího synovství!
Můžeme na sebe vztáhnout jeho
slova. Reaguj. – Poslouchej, co ti



praví Duch svatý: „Si inimicus
meus maledixisset mihi,
sustinuissem utique“ – I kdyby mne
můj nepřítel tupil, dovedl bych to
snést, uráží-li mě nepřítel, není to
nic divného, dá se to snést. Ty ale…
„tu vero homo unanimis, dux
meus, et notus meus, qui simul
mecum dulces capiebas cibos“ – ty,
můj příteli, můj apoštole, co sedíš
u mého stolu a sdílíš se mnou
sladký pokrm![10].

Dcery a synové moji, aniž bychom
ztráceli klid, přiznejme si bez obalu
své hříchy a chyby: náš Pán je Otec,
opravdový Otec, který je vždy
připravený nás přijmout do své
náruče. Dbejme každý den na
okamžik zpytování svědomí – bez
skrupulí, ale s jemným svědomím –,
abychom objevili ve světle Ducha
svatého, co se podařilo, co šlo špatně
a co bychom mohli udělat lépe. Na to
dobré reagujme s upřímnou
vděčností; za chyby prosme se



synovskou důvěrou o odpuštění; a
skončeme vždy s úkonem lítosti – s
bolestí z lásky – a s nějakým velmi
konkrétním předsevzetím k boji;
možná malým, ale s vážně míněnou
snahou o vnitřní růst.

Když pak půjdeme ke zpovědi,
vykonáme ji dobře připraveni a
získáme co největší duchovní
prospěch. Jsme si vědomi toho, že
když děláme zpytování svědomí,
které má hluboké křesťanské kořeny,
odhalujeme před Pánem svou duši?
Uvědomujeme si, že Bůh je ochotný
udělit nám svou milost k tomu,
abychom ho milovali víc?

Církev vždy a stále doporučuje
praktikování časté zpovědi. Bez
tohoto prostředku osobního
posvěcení je velmi těžké, ne-li
dokonce nemožné, udržet vysokou
úroveň křesťanského života; a ještě
víc tehdy, když v prostředí, které nás
obklopuje, se nabízí tolik příležitostí,



jak Pána opustit. Neunavím se proto
povzbuzováním k tomu, abyste
uskutečňovali intenzivní a rozsáhlý 
apoštolát zpovědi. Nenechme se vést
lidskými ohledy aživme v našich
přátelích, příbuzných a kolezích tuto
touhu pomáhat těm, se kterými se
setkají.

Řekněte všem – také proto, že vás
uvidí přesvědčené o tom, co
ukazujete – aby využili bohaté
milosti Postní doby k tomu, aby do
hloubky očistili své duše a objevili
nebo zintenzívnili důvěrný vztah s
Pánem. Naplní se radostí a budou
mnohem spokojenější, protože není
větší radosti, než radosti z vědomí
Božího synovství. Veďme je k tomu,
aby pravidelně přistupovali k této 
radostné svátosti, jak ji nazýval náš
Otec.

Zmiňoval jsem se také o potřebě
prosby o odpuštění za naše hříchy a
hříchy ostatních. K tomu není třeba



dělat velké věci. To udělal již náš
Pán, když za nás zemřel na kříži.
Přeje si však, abychom připojili k
jeho spasitelné oběti ta malá
umrtvování a úkony pokání, které s
sebou přináší sám život:
nepříjemnosti nemoci, nepochopení
ze strany druhých, potíže v práci,
ztroskotání nějakého plánu, který
jsme si s velkým nadšením
narýsovali… Abychom mohli s
dobrou náladou snášet tato
protivenství, která jsou obsahem
našeho osobního posvěcení, je třeba,
abychom zvláště během těchto týdnů
přidali velkoryse malá umrtvování v
jídle, v pití, v pohodlnosti, ve chvílích
odpočinku nebo zábavy, která nás
více přiblíží ke kříži Ježíše Krista a
budou nás připravovat na to,
abychom o Velikonocích obdrželi
více plodů.

Benedikt XVI. nedávno připomněl
stálou platnost tohoto způsobu
jednání. Ve své encyklice o naději



píše: součástí jedné formy
zbožnosti, která byla ne ještě tak
dávno značně rozšířená, byla
myšlenka na možnost „obětovat“
malé každodenní námahy, které
nás stále znovu potkávají jako více
či méně protivné bodnutí, a
propůjčovat jim tak smysl[11]. A
svatý Otec, který si stýská, že se tyto
projevy lásky k Bohu zdají být
zapomenuty, dodává, že zbožné duše
byly během dne díky obětování
každodenních protivenství
přesvědčené, že mohou zasadit do
rozsáhlého Kristova soucítění své
malé námahy, jež se tak určitým
způsobem stávaly součástí pokladu
soucítění, které je lidskému rodu
zapotřebí[12]. A zakončuje: možná
bychom se opravdu měli ptát, zda
by se takováto věc nemohla opět
stát smysluplnou perspektivou i
pro nás[13]. Je to otázka, kterou vám
předávám, abyste o ní uvažovali a
znovu tak objevili cenu skryté a



tiché oběti[14], a abyste ji tlumočili
lidem, se kterými se setkáte.

Jako každý měsíc vás prosím, abyste
byli velmi spojeni s mými úmysly.
Modlete se nyní zvláště za začátky
trvalé apoštolské práce v Rumunsku
a Indonésii; již se podnikají
konkrétní kroky k jejímu
uskutečnění, dá-li Pán Bůh v tomto
roce. A modlete se stále za svatého
Otce a jeho záměry, mezi nimiž
zaujímá důležité místo vytoužená
jednota všech křesťanů, počínaje
hlubší a nadpřirozenější jednotou
mezi katolíky.

Přeji si také, abychom se modlili za
nemocné: Pán nám bohatě dopřává
tento poklad moci se starat o tolik a
tolik trpících. Chtěl bych, aby tak jako
Pán chodil za trpícími, aby je
uzdravil a potěšil, jsme také my
všichni šli a obohatili se touto
opravdovou láskou tím, že se
budeme starat o ty, kteří to potřebují.



Nechci již svůj dopis prodlužovat, ale
prosím vás, abyste se modlili k
milovanému donu Alvarovi, který
oslaví svůj svátek 19. února. Prosme
ho, aby nám od Pána obdržel hojnost
bratrské lásky, abychom všichni v
Díle – vždy a zvláště tehdy, když
někdo snáší období nemoci – živě
zakoušeli, že Opus Dei je rodina,
opravdová rodina, ve které se s chutí
obětují jedni za druhé. 

S velkou láskou vám žehná

Váš Otec

+Javier

Řím, 1. února 2008.

-------------------------------------------------------

[1] Benedikt XVI., Promluva při
generální audienci, 21.2.2007.

[2] Římský Misál, Popeleční středa, 
Udělování popelce (srov. Gn 3,19).



[3] Benedikt XVI., Encyklika Spe salvi,
30.11.2007, č.41.

[4] Římský Misál, Popeleční středa, 
Udělování popelce (srov. Mk 1, 15).

[5] Svatý Josemaría, Cesta, č. 168.

[6] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
57.

[7] Římský Misál, Popeleční středa,
Antifona před udílením popelce
(srov. Jl 2,13).

[8] srov. Římský Misál, Popeleční
středa, První čtení (Jl 2,12).

[9] Svatý Jeroným, Komentář ke knize
proroka Joela II, 12-13.

[10] Svatý Josemaría, Cesta, č. 244.

[11] Benedikt XVI., Encyklika Spe
salvi, 30.11.2007, č. 40.

[12] Tamtéž. [13] Tamtéž. [14] Srov.
Svatý Josemaría, Cesta, č. 185 a 509.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-unor-2008/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2008/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-unor-2008/

	Dopis od Preláta (únor 2008)

