
opusdei.org

Dopis od Preláta
(srpen 2009)

Prelát píše z Mexika o
mariánských svátcích, které
jsou slaveny v srpnu. Skrze ně
nás povzbuzuje, abychom
napodobovali Mariin obyčejný
život a blízkost k jejímu synu
Ježíši.

11.08.2009

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny! 

Assumpta est Maria in cælum, gaudet
exercitus angelorum[1]; Maria byla



vzata do nebe s tělem i duší a andělé
se účastní této radosti. A my,
křesťané, se rovněž radujeme, neboť
Panna žije na věčnosti v plnosti Boha
a kontempluje a miluje Nejsvětější
Trojici ve slávě nebeské.

S blížící se slavností 15. srpna,
Nanebevzetí naší Paní, vám chci
připomenout, že tento velký svátek 
nás pobízí hledět k nebi. Ne na
nebe vytvořené abstraktními
myšlenkami, ani nebe umělecky
ztvárněné, nýbrž na nebe
pravdivé, kterým je samotný Bůh:
Bůh je nebe. A On je naším cílem,
věčným cílem a příbytkem, z
kterého pocházíme a do něhož
směřujeme (...). Je to příležitost
stoupat s Marií do duchovních
výšek, kde se dýchá čistý vzduch
nadpřirozeného života a
kontempluje nejautentičtější
krása, kterou je svatost.[2] Jak a s
jakou vytrvalostí se obracíme na
Pannu Marii, abychom vždy a ve



všem postupovali s nadpřirozeným
pohledem? Prosíme naši Matku, aby
v našich duších rostl kontemplativní
duch?

Slova Benedikta XVI., která jsem
právě citoval, jsou účinným úvodem
do tajemství víry, které opět okusíme.
Jak napsal svatý Josemaría, je to
tajemství lásky. Lidský rozum to není
schopen zcela pochopit. Pouze víra
dává tušit, jak mohl být nějaký lidský
tvor pozvednut k tak veliké
důstojnosti, až se stává láskyplným
zdrojem potěšení Nejsvětější Trojice.
Víme, že je to tajemství, ale když se
jedná o naši matku, budeme se snažit
o hlubší pochopení – lze-li vůbec takto
mluvit – než u ostatních pravd víry.[3]
Obracejme se na našeho Otce, který
kontempluje tváří v tvář Boha,
nejsvětější lidství Ježíše Krista, Pannu
Marii, anděly a svaté, s přímou
žádostí, aby pro nás od Pána získal
světlo, abychom se ponořili do této



pravdy víry a tímto způsobem více
ctili a milovali svatou Pannu Marii.

Především vám doporučuji, abychom
se důsledně zamysleli nad
každodenní odpovědí Panny,
abychom se zastavili – v osobní
modlitbě – u těch pasážích Písma
svatého, které nám vypráví o Ní:
ačkoli je jich málo, tyto texty ukazují
veškerou velikost Matky Boží a
Matky naší, kterou nám chtěl Duch
svatý zjevit: je to obrovské bohatství,
které každý z nás, pod vedením
magisteria Církve, musí objevit.
Doporučuji vám, abyste si prošli
nějaké mariánské pojednání a abyste
se snažili ponořit se – skrze
rozjímavou a důkladnou četbu – do
nevystižitelných skutků, které
vykonal na Panně Ten který je mocný.
Jeho Jméno je svaté[4]. Píseň 
Magnificat, která vytryskla ze rtů a ze
srdce Marie, osvícené Duchem
svatým, se nám jeví jako nejlepší
škola pro poznání naší Matky,



jednání s ní a jejího napodobování: 
je to podobizna, pravdivý obraz
Marie, v němž ji můžeme vidět
takovou, jaká je.[5]

Zaměřme se zejména na její život
modlitby. Tak ji nacházíme při
kontemplaci prvního tajemství
radostného růžence. Paní, nesoucí
sladké jméno Maria, je usebrána na
modlitbách. Ty jsi v tom domě tím,
čím chceš být: přítelem, sluhou,
zvědavcem, sousedem…[6]
Pronikejme vytrvale do této scény,
abychom pozvání našeho Otce brali
vážně. Rozhodněme se nalézt – každý
a každá z nás – naše místo, abychom
denně rozjímali o této klíčové
události dějin spásy a podobně v
modlitbě Anděl Páně a svatém
růženci. Můžeme myslet na Pannu,
která je v neustálém rozhovoru s
Bohem a je v něm i v okamžiku, kdy
jí archanděl předává božský vzkaz.
To stejné se odehrává ve druhém
tajemství růžence světla: důvěryplná



prosba, kterou Panna projeví na
svatbě v Káně, způsobí, že Ježíš
vykoná svůj první zázrak,
předcházejíce určitým způsobem 
svou hodinu, a že první následovníci
jejího Syna obdrží dar víry, jak
poznamenává evangelium v několika
slovech: jeho učedníci v něj uvěřili.[7]

Je to svatý Jan, milovaný učedník,
který nám toto sděluje. Odhaluje
nám, že v ten okamžik nejsvětejší
Panna, pečující o svého Syna ve
skrytosti v Nazaretě, byla povolána,
aby přímou spoluprací pokračovala v
tajemství vykoupení. Tento božský
záměr je naznačen v Kristově
odpovědi na prosbu jeho Matky: Co
mi chceš ženo? Ještě nepřišla má
hodina[8]. Náš Pán mluví o své oběti
na kříži. A když ten okamžik
přichází, chce – s nadpřirozenou i
lidskou logikou – aby Jeho Matka
byla s Ním, aby jako nová Eva
spolupracovala na obnově
nadpřirozeného života lidských duší.



Líčí to i svatý Jan: U Ježíšova kříže
stála jeho matka, příbuzná jeho matky
Marie Kleofášova a Marie Magdalská.
Když Ježíš uviděl svou matku a jak při
ní stojí ten učedník, kterého měl rád,
řekl matce: „Ženo, to je tvůj syn.“
Potom řekl učedníkovi: „To je tvá
Matka.“ A od té chvíle si ji ten učedník
vzal k sobě.[9]

Slovy papeže jsem vám připomněl, že
svátek Nanebevzetí nás pozývá
pozvedat oči k nebi, definitivnímu
příbytku k němuž směřujeme, a to
bez toho abychom zapomněli – hle
další učení Marie – že před vzetím
svého těla i své duše do nebeské
slávy Panna zblízka doprovázela
Krista při jeho vykupitelském
utrpení a smrti. Nová Eva
následovala nového Adama v
utrpení, trápení, stejně jako v
konečné radosti. Kristus je první,
ale jeho vzkříšené tělo je
neoddělitelné od jeho pozemské
Matky. Maria, a v ní celé lidstvo, je



zahrnuta v Nanebevzetí k Bohu a s
ní celé stvoření (…). Takto se rodí
nová nebesa a nová zem, kde už
nebude pláč ani bolest, protože už
nebude smrti (Srov. Zj. 21, 1–4).[10]

Spolupráce Panny na oběti kříže byla
jedinečná; proto ji Církev uctívá
„tituly Přímluvkyně, Pomocnice,
Ochránkyně, Prostřednice“, bez toho
aby toto „ubíralo či přidávalo cokoli
k důstojnosti a působnosti Krista,
jediného Prostředníka“.[11] V této
úzké spolupráci na díle Vykoupení se
zachovává také titul Eucharistická
Žena, jak ji nazval Jan Pavel II. ve své
poslední encyklice. Svatá eucharistie
je svátostí zpřítomnění oběti kříže,
událost Kalvárie se tedy zpřítomňuje
při mši svaté. A nelze pominout, že
na Golgotě Pán zjevil Panně její nové
mateřství. „Slova Ježíše –
poznamenává Jan Pavel II. –
získávají svůj plný význam v rámci
spásného úkolu. Okolnost, že byla
vyslovena v okamžiku



vykupitelského utrpení, jim dává tu
nejvyšší hodnotu. Evangelista
vskutku, po slovech Ježíše a Jeho
Matky, přidává významnou
poznámku: „Potom, když Ježíš věděl,
že už je všechno dokonáno” (Jan 19,
28), jako by chtěl zdůraznit, že jeho
oběť kulminovala, když svěřil Jana
své Matce a v něm celé lidstvo, jehož
se Ona stane Matkou v díle
vykoupení.“[12]

V každé mši svaté se Panna
tajemným způsobem stává
přítomnou na oltáři, kde se
zpřítomňuje nekrvavým způsobem
oběť kříže. V tomto
nevysvětlitelném tajemství –
napsal náš Otec – se zjevuje, jako
mezi závoji, nejčistší tvář Mariina:
Dcera Boha Otce, Matka Boha
Syna, Snoubenka Ducha svatého.
[13]Toto je pevné přesvědčení Církve,
vyjádřené v jedné z modliteb, které
liturgie doporučuje kněžím při
slavení nejsvětější oběti. Ó Matko



zbožnosti a milosrdenství, přesvatá
Panno Maria (…), utíkám se k tvému
milosrdenství, aby tak jako jsi byla se
svým nejsladším Synem přibita na
kříž, jsi byla blízko mně, ubohému
hříšníkovi, a nám věřícím, kteří se zde
a v celé svaté Církvi budeme účastnit
nejsvětější oběti.[14] Utíkáš se k ní
synovsky denně, před slavením či
účastněním se mše svaté?

Nejsvětější Panna, od Betléma až po
Golgotu, uměla ukazovat Krista,
přivádět Krista k učedníkům –
mužům i ženám – svého Syna: pokud
Jan, Maria Magdaléna, Salomé a
ostatní ženy – jak nám líčí
evangelium – vytrvali pevně u
Ježíšova kříže a byli svědky jeho
vzkříšení, bylo to díky tomu, že
neopustili Marii v oněch hodinách;
že ji přijali v jejím domě – v celé šíři
její duchovní cesty – od
nepopsatelného okamžiku, v němž je
Kristus svěřil své Matce na Kalvárii.



Dcery a synové moji: ta, jež je celá od
Boha, Žena eucharistická a Učitelka
modlitby, chce, abychom se s ní
stýkali, abychom ji prosili, aby nás
naučila zamilovat se do Ježíše Krista
celým srdcem, celou duší, abychom
odpovídali s plnou věrností v
nejrůznějších chvílích a za
nejrůznějších okolností. Velké
tajemství lásky je vyjádřeno ve
svátku Nanebevzetí Panny: Kristus
zvítězil nad smrtí všemohoucností
své lásky. Pouze láska je všemocná.
Tato láska přiměla Krista zemřít za
nás a tak zvítězit nad smrtí. Ano,
pouze láska umožňuje vstoupit do
království života! A Maria
vstoupila za svým Synem, spojena s
jeho slávou, poté co byla spojena s
jeho utrpením. Vstoupila tam s
nezadržitelnou silou, udržujíc
skrze něj otevřenou cestu pro nás
všechny. Proto ji dnes vzýváme:
„Bráno nebeská“, „Královno
andělů“, „Útočiště hříšníků“.[15]



Prožívejme zbožně litanie a další
mariánské modlitby – Zdrávas Maria,
Zdrávas Královno, svatý růženec a
střelné modlitby, které nám vnuká
synovská láska – s bedlivou zbožností
a oddaností synů, neboť Maria,
Panna bez poskvrny, napravila
pád Evin: a pošlapala svou
neposkvrněnou patou hlavu
pekelného draka.[16]. Sjednoceni s
oním velkým milovníkem Panny,
kterým byl a je náš Otec, obdivujme
více, jak Otec i Syn i Duch svatý ji
korunují jako císařovnu vesmíru.
A jako v lenním holdu jí vzdávají
poctu andělé… praotcové a proroci
a apoštolové… a vyznavači a
mučedníci a panny a všichni svatí
a všichni hříšníci, i ty i já.
[17]Jednáme takto my?

V dopisech a rodinných
dokumentech se svatý Josemaría
obvykle podepisoval jménem 
Marián. Vstupme tedy do školy
Mariána, napodobujíce našeho Otce



v jeho pozemské úctě k nejsvětější
Panně, jako malé děti, kteří si jsou v
každém okamžiku vědomy
nezbytnosti ochrany své Matky.

Svatá Maria se nadto vždy
projevovala jako Matka Opus Dei, od
jeho narození se Dílo rozvinulo pod
jejím ochranným pláštěm: předešla
nás, doprovázela a následovala na
všech cestách naší rodinné historie a
našeho osobního putování. V měsíci
srpnu si připomínáme některé z
těchto okamžiků: zasvěcení Díla
nejsladšímu srdci Mariinu, v Loretu,
15. srpna 1951, které každoročně
obnovujeme; pozvání přiblížit se
božskému milosrdenství skrze Trůn
slávy, jímž je Maria, 23. srpna 1971…
a tolik jiných zásahů Královny nebe i
země, které zde nelze vyjmenovat.

V těchto dnech se nacházím v
Mexiku, kam jsem přišel, abych se
účastnil zasvěcení kostela
postaveného na počest svatého



Josemaríi v hlavním městě Mexika. S
každým z vás vzdávám Bohu díky,
neboť tato okolnost mi umožnila
modlit se před Pannou Marií z
Guadalupe ve Ville, vzpomínajíce na
jednání našeho Otce v roce 1970.
Některé úmysly, které tehdy
naplňovaly srdce našeho Zakladatele,
jsou stále aktuální; jiné už se naplnily
díky přímluvě naší Matky. Prosil
jsem, trvám na tom, ve jménu vás
všech – těch, kteří jsme v Díle nyní, i
těch, kteří přijdou v průběhu staletí –
a modlil se za Církev, za papeže a
jeho spolupracovníky, za biskupy a
kněze celého světa – zejména v tomto
Kněžském roce –, za Opus Dei a celý
křesťanský lid; za naši osobní
každodenní zamilovanost do Ježíše
Krista. Stále mám v mysli ono rčení,
které tolik pohnulo naším Otcem, a
které nám s viditelným pohnutím
bezprostředně vylíčil v srpnu 1970;
viděli jsme, jak velice usiloval o to,
aby se bez přestání modlil. Pán vtiskl
do jeho duše ona slova – modli se a



nepřestávej![18] – jež si přeji,
abychom začlenili do naší zbožnosti
a práce.

Doprovázejte mne v mých prosbách,
zejména 15. srpna, kdy obnovíme
zasvěcení Nejsladšímu srdci naší
Paní. A rozjímejme důkladně o této
radě svatého Josemaríi: adeamus
cum fiducia ad thronum gloriæ, ut
misericordiam consequamur 
(srov. Žid 4, 16). Mějte to na mysli
nyní i později. Mám za to, že to tak
Bůh che: abychom náš osobní
vnitřní život propojili s
myšlenkami, které vám zde
předávám. Někdy je zaslechnete
bez jakéhokoli hluku, v intimitě
vaší duše, když to budete nejméně
očekávat. Adeamus cum fiducia: 
jděte – opakuji – s důvěrou k
nejsladšímu srdci Mariinu, která
je Matkou naší a Matkou Ježíše. S
důvěrou a nabídkou odčinění za
tolik urážek. Ať vám nikdy nechybí
slovo lásky: když pracujete, když



se modlíte, když odpočíváte, i
tehdy, když děláte věci, které se
zdají být méně důležitými: když se
bavíte, když něco vyprávíte, když
sportujete…: zkrátka v celém svém
životě. Všemu dávejte
nadpřirozený smysl a důvěrně se
stýkejte s Bohem.[19]

S láskou Vám žehná, 

Váš Otec

+ Javier

Mexiko, 1. srpna 2009

-------------------------------------------------------

[1] Římský misál, Nanebevzetí Panny
Marie, Antifona před evangeliem. [2]
Benedikt XVI, Homilie na slavnost
Nanebevstoupení Panny Marie, 15-
VIII-2008.

[3] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 171.

[4] Lk 1, 49.



[5] Benedikt XVI, Homilie na slavnost
Nanebevstoupení Panny Marie, 15-
VIII-2005.

[6] Sv. Josemaría, Svatý růženec,
první desátek radostného růžence.

[7] Jan 2, 11.

[8] Ibid., 4.

[9] Jan 19, 25-27.

[10] Benedikt XVI, Homilie na
slavnost Nanebevstoupení Panny
Marie, 15-VIII-2008.

[11] Druhý vatikánský koncil,
Dogmatická konstituce. Lumen
gentium, č. 62.

[12] Jan Pavel II., Diskurs na
generální audienci, 29-IV-1997.

[13] Sv. Josemaría, La Virgen del Pilar
In: „Libro de Aragón“, Zaragoza 1976.



[14] Římský misál, přípravné
modlitby přede mší svatou.

[15] Benedikt XVI, Homilie na
slavnost Nanebevstoupení Panny
Marie, 15-VIII-2008.

[16] Sv. Josemaría, Svatý růženec,
pátý desátek slavnostního růžence.

[17] Ibid. [18] Is 58, 1.

[19] Sv. Josemaría, Poznámky z
besedy, 9-IX-1971.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-srpen-2009/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-srpen-2009/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-srpen-2009/

	Dopis od Preláta (srpen 2009)

