
opusdei.org

Dopis od Preláta
(říjen 2009)

Prelát uvažuje o posvěcující
hodnotě naší práce a v kontextu
dnešní globální krize nás
vybízí, abychom očistili naši
víru, posílili naději a rostli v
lásce.

19.10.2009

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Zítra, 2. října, budeme vzdávat Pánu
díky za nové výročí založení Opus
Dei, a o čtyři dny později, 6. října, se



završí sedmý rok od svatořečení
našeho Zakladatele. Domnívám se, že
nám v blízkosti těchto dvou dnů
prospěje rozjímat o této nadpřirozené
intuici našeho Zakladatele, jak ji
nazval Jan Pavel II.[1]: posvěcující
hodnotě běžné práce uprostřed
světa, nezbytnosti využití
každodenních událostí, abychom
odpovídali na neustálé setkávání,
které Pán chce udržovat s každým z
nás. Je zcela pochopitelné, že náš
Otec se stal „bláznem z lásky“, když s
hloubkou rozjímal o slovech, která
Bůh zjevil skrze proroka: Jsi můj.[2]

Je zjevné, že práce, tato nutná a
univerzální skutečnost, která
doprovází lidskou pozemskou
existenci, je prostředkem k naplnění
osobních a rodinných potřeb,
poutem společenství s ostatními a
možností osobního rozvoje. Pro
křesťany má tento pohled na práci
ještě širší platnost. Práce totiž
znamená účast na tvůrčím díle



Boha, který, když stvořil člověka,
mu požehnal a řekl: Ploďte a
množte se a naplňte zemi.
Podmaňte si ji a panujte nad
mořskými rybami, nad nebeským
ptactvem, nade vším živým, co se
na zemi hýbe (Gn 1, 28). A jelikož
práci vzal na sebe i Kristus, je pro
nás vykoupená i vykupitelská: není
to jen oblast působnosti člověka,
ale i prostředek a cesta ke svatosti,
je posvětitelná i posvěcující.[3]

Jan Pavel II. názorně vyložil toto
učení v průběhu svatořečení našeho
Zakladatele, a sice znázorněním
příběhu o stvoření člověka: Pojal tedy
Hospodin Bůh člověka a postavil ho v
rozkošném ráji, aby jej vzdělával a
hleděl si ho[4]. „Kniha Genesis – řekl
Svatý Otec – (…) nám připomíná, že
Stvořitel svěřil zemi člověku, aby ji
„vzdělával“ a „hleděl si jí“. Věřící,
působící v různých oblastech tohoto
světa, přispívají k uskutečňování
tohoto univerzálního božského



plánu. Práce a jakákoli jiná činnost,
prováděná s pomocí milosti, se mění
v prostředky každodenního
posvěcování se.“[5]

Již při obřadu blahořečení, dne 17.
května 1992, uvedl, že sv. Josemaría
„neúnavně kázal univerzální volání
ke svatosti a apoštolátu. Kristus –
dodal papež – vyzývá všechny ke
svatosti každodenního života; proto
je práce také prostředkem osobního
posvěcení se a apoštolátu, když se žije
ve spojení s Ježíšem Kristem, Božím
Synem, skrze vtělení spojeným
zvláštním způsobem se vším lidským
a s celým stvořením.“[6]

Znovu předkládat tento zásadní bod
ducha Opus Dei není opakováním se,
neboť vždy se můžeme hlouběji
ponořit do jeho nevyčerpatelného
duchovního bohatství a uvádět jej, s
pomocí Boží a na přímluvu našeho
Otce, věrněji do praxe. Jak často
potvrzoval svatý Josemaría, dokud



jsou muži a ženy, kteří vykonávají
profesní úkoly, budou existovat lidé,
kteří, vedeni v tomto duchu, budou
ukazovat svým přátelům a kolegům,
že je možné dosáhnout křesťanské
dokonalosti, svatosti, skrze
posvěcování své profese, spoluprácí s
Bohem na zdokonalování stvoření a
spoluprácí s Kristem v realizaci díla
vykoupení.

Poslechněme si sv. Josemaríu: Jsme
normální lidé, obyčejní křesťané,
žijící ve společnosti, a Pán chce,
abychom byli svatí, abychom
konali apoštolát právě ve svém
pracovním prostředí, tedy,
abychom se posvěcovali svou
prací, abychom posvěcovali tuto
práci a napomáhali k tomu, aby se
i druzí lidé touto prací
posvěcovali. Věřte, že právě v
tomto prostředí vás očekává Bůh
jako Otec a Přítel, myslete na to,
abyste zodpovědnou prací, kromě
toho, že se jí živíte, přispívali i k



rozvoji společnosti, ulehčovali
břemena druhých lidí a přispívali
na různá díla – na místní i světové
úrovni – ve prospěch lidí i národů,
kterým se daří hůře.[7] Musíme
více myslet na lidi, kteří se nacházejí
kolem nás: Děláme to? Probouzejí v
nás jasnou apoštolskou horlivost?
Profesionální práce a vztahy z ní
vyplývající představují přednostní
místo pro žití všeobecného kněžství
přijatého při křtu. Mějme to zvláště
na mysli v průběhu Kněžského roku.

Tato slova Našeho Otce zaznívají
silně v současné době, vyznačující se
hlubokou hospodářskou a pracovní
krizí, která se týká mnoha zemí.
Zároveň nám připomínají
instrumentální charakter práce ve
všech jejích projevech. Proto nás také
učil, že pozemská dobra nejsou
špatná. Ale člověk je používá ke
zlému, jestliže si z nich dělá bůžky
a podrobuje se jim. Budou
zušlechtěna, když je – v křesťanské



práci, ve spravedlnosti a lásce –
proměníme v nástroje dobra.
Nemůžeme se hnát za
hospodářskými dobry jako někdo,
kdo se vydal hledat poklady. Náš
poklad je zde a leží v jeslích. Je to
Ježíš Kristus; k němu musíme
zaměřit celou svou lásku, vždyť
kde je tvůj poklad, tam bude i tvé
srdce (Mt 6, 21).[8]

Je-li profesionální práce chápána
jako cíl sama o sobě, a ne jako
prostředek dosažení konečného cíle
lidské existence – společenství s
Bohem a v Bohu, s ostatními lidmi –,
ohrožuje to její přirozenost a ztrácí
se její nejvyšší hodnota. Proměnila
by se v aktivitu uzavřenou
transcendenci, ve které by stvořené
neváhalo zaujmout pozici Boha.
Takto odvedená práce nemůže být
prostředkem pro spolupráci s
Kristem na vykupitelském díle, které
začal svými řemeslnickými léty v



Nazaretu a zakončil na kříži, dávajíce
svůj život pro spásu lidí.

To jsou myšlenky, které Benedikt XVI.
nedávno uvedl v encyklice Caritas in
veritate, kde představuje sociální
nauku Církve v dnešní globalizované
společnosti. Papež potvrzuje, že za
současných okolnostíprvním
kapitálem, který je třeba chránit a
ocenit, je člověk, lidská osoba ve
své integritě[9], a zdůrazňuje – jak
již bylo vyjádřeno Druhým
vatikánským koncilem, že – člověk je
přece původce, střed a cíl
veškerého hospodářsko-
společenského života.[10] Tímto
způsobem, umístěním lidské osoby,
stvořené k obrazu Božímu a
povýšené Kristem na důstojnost
Božího synovství, do jádra současné
debaty, Svatý otec silně promlouvá
proti determinismu, který je
základem mnoha aspektů
současného politického,
ekonomického a sociálního života.



Zároveň papež zdůrazňuje
transformační sílu společnosti, která
zahrnuje správně pochopený výkon
svobody, tj. svobody pevně zakotvené
v pravdě. Odvoláváním se na rozvoj
národů, píše: Instituce samotné ve
skutečnosti nestačí, protože
integrální lidský rozvoj je
především povoláním a vyžaduje
proto svobodné a solidární přijetí
odpovědnosti ode všech. Takovýto
rozvoj kromě toho vyžaduje
transcendentní vizi lidské osoby,
potřebuje Boha. Bez něho je rozvoj
buď popřen nebo je vydán pouze
do rukou člověka, jenž podléhá
troufalé domněnce sebe-spasení a
dospěje k prosazování
odlidštěného rozvoje.[11]

V době krize, jako je nyní, s důsledky,
které přímo ovlivňují tolik lidí, se
může vyskytnout dvojí nebezpečí: na
jedné straně naivně věřit, že
technická řešení vyřeší všechny
problémy; a na druhé, nechat se vést



pesimismem nebo rezignací, jako by
to vše bylo nevyhnutelné, jako
následek nevyhnutelných
ekonomických zákonů.

Oba postoje se ukazují být
nepravdivými a nebezpečnými. Muž
nebo žena víry musí této situace
využít pro osobní růst ve ctnostech,
pečlivě hlídajíce ducha odpoutanosti,
správnost úmyslů, zřeknutí se
nadbytečných dober a mnoho dalších
detailů. Na druhou stranu však s
vědomím, že v každém okamžiku
jsme v rukou Boha, našeho Otce; a že
pokud božská Prozřetelnost dovoluje
tyto obtíže, dělá to proto, abychom ze
zla vytěžili dobro: Bůh píše rovně na
pokřivených řádcích. Vstupujeme do
doby vhodné k prokázání víry,
prohloubení naděje a podpoře lásky;
a k plnění našich úkolů – ať jsou
jakékoli – s profesionální přesností,
správností úmyslů, obětujíce vše, aby
se ve společnosti vytvořil pravý
smysl pro zodpovědnost a solidaritu.



Modlíme se za vyřešení vážného
problému nezaměstnanosti?

Na druhou stranu obtížné situace
přejí tomu, aby vypluly na hladinu
zdroje skryté uvnitř každého
člověka. Jedno z nejdůležitějších
doporučení nedávné encykliky je
konkretizováno ve volání po očištění
vztahů přísné spravedlnosti láskou,
bez oddělení výkonu těchto dvou
ctností.

Velká výzva před níž stojíme, říká
papež, spočívá v tom, aby se
prokázalo na rovině myšlení i
jednání, že nejenom pouhé
tradiční principy sociální etiky,
jako je transparentnost, poctivost
a odpovědnost, nelze přehlížet
nebo omezovat, ale že v tržních
vztazích mohou a mají mít své
místo v normální ekonomické
činnosti také princip
dobročinnosti a logika daru
jakožto výraz bratrství. Jde o



požadavek člověka v nynější době,
ale také o požadavek samotné
ekonomické logiky. Jde o
požadavek lásky a zároveň i
pravdy.[12]

Přichází mi na mysl učení sv.
Josemaríi, které rozšířil ve svých
spisech a při svých setkání s mnoha
lidmi. V jedné homilii adresoval tato
slova všem lidem, kteří jej
poslouchali: Musíte si uvědomit, že
s pouhou spravedlností velké
problémy lidstva nikdy nevyřešíte.
Nedivte se, že pouhou
spravedlností bývají lidé
zraňováni. Důstojnost člověka,
Božího dítěte, vyžaduje mnohem
více. Ve vašem jednání musí být
láska, jež všechno zmírňuje, činí
všechno božským: Bůh je láska (1
Jan 4, 16). Vždy bychom měli
jednat z lásky k Bohu, která
usnadňuje lásku k bližnímu a
očišťuje a povznáší každou
pozemskou lásku.[13] A při jiné



příležitosti, když byl tázán na první
ctnost, o niž by měl podnikatel
usilovat, bylo jeho okamžitou reakcí: 
láska, neboť se samotnou
spravedlností se ničeho nedosáhne
(...). Vždy s lidmi jednej
spravedlivě a nech se trochu vést
srdcem (...). Dělej pro ostatní,
skrze svou práci, co můžeš. A žij
spravedlností a láskou.
Spravedlnost sama o sobě je
suchá, ponechává mnoho
nenaplněných mezer.[14]

Velká láska ke spravedlnosti vedené
láskou, společně s profesní
připraveností každého jednotlivce, je
křesťanskou zbraní pro účinnou
spolupráci při řešení problémů
společnosti. Musíte dělat
nadpřirozeně to, co děláte
přirozeně, nabádal svatý Josemaría; 
a poté – stanovil –, přinášet toto
přání lásky, bratrství, pochopení,
křesťanského ducha všem
národům na zemi.[15] Varoval před



falešnými doktrínami, která nabízejí
falešná řešení – pro materialisty –
sociálních problémů: pro řešení
všech lidských konfliktů nám stačí
spravedlnost a křesťanská láska.
[16]

Tyto úvahy nezprošťují křesťany –
zejména ty, kteří zastávají
odpovědné funkce ve veřejném
životě nebo ve společnosti – snahy
dobře znát ekonomické zákony. 
Láska (caritas) nevylučuje vědění –
ujistil Benedikt XVI. – ba dokonce ho
vyžaduje, prosazuje a zevnitř
oživuje. Vědění není nikdy jenom
dílem inteligence. Může být zajisté
redukováno na kalkul a
experiment, ale chce-li být
moudrostí schopnou orientovat
člověka ve světle prvních principů
a jeho posledních cílů, musí být
„ochuceno solí lásky“. Konání je
bez vědění slepé a vědění bez lásky
je sterilní, neboť „ten, kdo je
prodchnut opravdovou láskou, je



velmi vynalézavý v odhalování
příčin bídy, v nacházení
prostředků, jak proti ní bojovat a
jak nad ní úplně zvítězit“ (Pavel VI,
Populorum progressio, č. 75).[17]

Pokusme se hlouběji pochopit učení
Magistera, šířit je a usadit je pevně v
našem vědomí a v naší každodenní
činnosti.

Jako vždy vám připomínám, aby jste
i nadále byli velmi sjednoceni s
mými úmysly. A, jak je přirozené, na
prvním místě je vždy modlitba za
papeže a jeho spolupracovníky. Tento
měsíc se navíc bude v Římě konat
zvláštní zasedání Biskupského
synodu věnovaného Africe. Utíkejme
se od teď k Duchu svatému a k
přímluvě sv. Josemaríi, aby Pán
osvítil biskupy, kteří se setkají s
papežem a dal velké duchovní plody
tomuto shromáždění.

Jsou i jiná výročí v dějinách Díla,
která neuvádím. Přesto však cítím



naléhavost toho, aby ve všech rostla
touha poznat různé etapy života sv.
Josemaríi: jeho jemnost v opatrování
toho, co mu Nebe vložilo do rukou,
jej motivovala k tomu, aby byl
věrným služebníkem Boha, Církve –
této malé části, Díla – svých dcer a
synů, a všech lidí, včetně těch, kteří
mu nerozuměli. Je velmi důležité,
abychom pokračovali v těchto
stopách.

S láskou Vám žehná,

Váš Otec

+ Javier

Řím, 1. října 2009

-------------------------------------------------------

[1] Srov. Jan Pavel II., Homilie při
blahořečení Zakladatele Opus Dei, 17-
V-1992.

[2] Is 43, 1.



[3] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 47.

[4] Gn 2, 15.

[5] Jan Pavel II., Homilie při
svatořečení Zakladatele Opus Dei, 6-
X-2002.

[6] Jan Pavel II., Homilie při
blahořečení Zakladatele Opus Dei, 17-
V-1992.

[7] Sv. Josemaría, Boží přátelé, č. 120.

[8] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č. 35.

[9] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29-VI-2009, č. 25.

[10] Ibid. Gaudium et spes, č. 63.

[11] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29-VI-2009, č. 11.

[12] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29-VI-2009, č. 36.



[13] Sv. Josemaría, Boží přátelé, č.
172.

[14] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 27-XI-1972.

[15] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 2-VI-1974.

[16] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 14-IV-1974.

[17] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29-VI-2009, č. 30.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-rijen-2009/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-rijen-2009/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-rijen-2009/

	Dopis od Preláta (říjen 2009)

