
opusdei.org

Dopis od preláta
(prosinec 2012)

Mons. Javier Echevarría
pokračuje u příležitosti Roku
víry v krátkém přehledu Kréda.
V dopise komentuje slova
„Věřím v jednoho Pána Ježíše
Krista, jednorozeného Syna
Božího, který se zrodil z Otce
přede všemi věky...“

16.12.2012

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
mé syny!



Tento dopis jsem napsal v předvečer
mé cesty do Andorry, abyste ho
dostali 1. prosince. Pozval mě tam
arcibiskup, abych se zúčastnil oslavy
75. výročí příchodu svatého
Josemaríi do této země poté, co unikl
– zřetelně doprovázený Boží
ochranou – smutnému
náboženskému pronásledování
během španělské občanské války. Do
Sant Julià de Lòria, první obce na
půdě Andorry, dorazil 2. prosince
1937 a tam se svými společníky
udělal návštěvu Nejsvětější svátosti v
místním kostele (nemohl sloužit mši
svatou, protože liturgické normy
platné v té době vyžadovaly
eucharistický půst od předchozí
půlnoci). Tedy až druhý den, 3.
prosince, sloužil mši svatou s
mešními rouchy, která nemohl
používat mnoho měsíců. Tuto první
mši v Andoře sloužil v kostele v Les
Escaldes, v obci ležící v blízkosti
hlavního města, kde nalezli
ubytování.



Začínám tento dopis těmito
vzpomínkami, abychom velmi
děkovali Bohu, který se, na přímluvu
Panny Marie, v těchto těžkých
měsících staral o svatého Josemaríu
se zvláštní prozřetelností.
Následujme příkladu věrnosti našeho
Zakladatele a odevzdávejme se vždy
s naprostou důvěrou do Božích
rukou, zvláště za těžkých okolností.
Dobrý příklad nám zanechali také ti
první, kteří přišli ve 30. letech, když
už Dílo „dělalo své první krůčky“,
svou velkou vírou v Boha a ve
svatého Josemaríu, když ještě nebylo
„nic víc“ než víra našeho Otce: kéž
bychom byli my všichni věrnými
nástroji.

Minulý měsíc jsem vás pozval k
uvažování nad prvním článkem
Kréda, který je základem naší víry.
»Věříme v jednoho Boha, Otce, Syna a
Ducha Svatého, Stvořitele viditelných
věcí jakožto tohoto světa, kde
probíhá náš pomíjivý život,



neviditelných věcí, jakými jsou čistí
duchové nazývaní jinak andělé, a
Stvořitele nesmrtelné duchovní duše
v každém člověku« [1]. Tak začínal
Pavel VI. Krédo Božího lidu v roce
1968, když uzavíral rok víry, který
vyhlásil při příležitosti výročí 1900
let od mučednické smrti svatých
apoštolů Petra a Pavla.

S vědomím nevyčerpatelného
bohatství obsaženého ve zjevení a
neustále doprovázená božským
Přímluvcem, Církev pronikala
rozumem do tajemství Trojice. Díky
snažení generací světců – Otců a
Učitelů církve – dokázala určitým
způsobem osvětlit tajemství naší víry,
před nímž – jak říkával náš Otec –
každý den žasneme, když se snažíme
prohlubovat náš vztah s každou ze
tří božských Osob.

»Bůh je jediný, ale ne osamělý« [2],
říká jedno starobylé vyznání víry.
Když ho komentuje Katechismus



katolické církve, vysvětluje, že je to
tak proto, že »„Otec“, „Syn“ a „Duch
svatý“ nejsou pouhá jména,
označující způsoby božského bytí,
nýbrž osoby skutečně odlišné: „Syn
není Otec, Otec není Syn a Duch svatý
není Otec nebo Syn“« [3]. Neumíte si
představit, jakou radost měl náš
Zakladatel, když v Marseille uviděl
na jednom kameni slova o Nejsvětější
Trojici, která pak nechal vytesat v
kryptě Prelátního kostela.

Budu teď pokračovat s druhým
článkem Kréda. Věřím v jednoho
Pána Ježíše Krista, jednorozeného
Syna Božího, který se zrodil z Otce
přede všemi věky: Bůh z Boha, Světlo
ze Světla, Pravý Bůh z Pravého Boha,
zrozený, nestvořený, jedné podstaty s
Otcem, skrze něhož všechno je
stvořeno [4].

V Bohu je zrození absolutně
duchovní. Proto »analogicky ke
gnoseologickému procesu lidské



mysli, pomocí kterého si člověk,
poznávaje sebe sama, vytváří obraz o
sobě samém, myšlenku,
„koncept“ (…), který je z latinského 
verbum často nazýván vnitřní slovo,
se odvažujeme myslet na zrození Syna
nebo věčný „koncept“ a vnitřní Slovo
Boží. Bůh, poznávaje sebe sama,
plodí Slovo-Syna, který je Bohem jako
Otec. V tomto plození je Bůh zároveň
Otec jakožto ten, který plodí, a Syn
jakožto ten, který je plozený, ve
svrchované jednotě Božství, která
vylučuje pluralitu „bohů“. Slovo je
Synem stejné přirozenosti s Otcem a
je s Ním jediným Bohem zjeveným ve
Starém a v Novém zákoně« [5].
Nebudu se teď zastavovat u Osoby
Ducha svatého, jednoho Boha s
Otcem a se Synem.

Jistě není možné odstranit veškerou
nejasnost, na kterou naráží náš
rozum, když myslí na Toho, který 
přebývá v nepřístupném světle [6].
Žádná inteligence – ani lidská, ani



andělská, ani žádného jiného tvora –
není schopná pochopit
nevyčerpatelné Boží bytí: když to
chápeš, není to Bůh, říká jedno známé
pořekadlo. Nicméně naše duše,
stvořené Bohem a pro Boha, dychtí
poznat lépe svého Stvořitele a Otce,
aby ho milovaly a oslavovaly více;
touží vidět Trojici a radovat se z její
věčné přítomnosti.

V tomto ohledu nás Benedikt XVI.
povzbuzuje, abychom se nikdy
nespokojili s naším už dosaženým
poznáním Boha. Právě ty
nejopravdovější radosti – řekl
nedávno při jedné audienci – jsou
schopny uvolnit v nás onen zdravý
neklid, který vede k větší
náročnosti, ke chtění vyššího,
hlubšího dobra, a zároveň stále
jasněji vnímat, že naše srdce
nemůže naplnit nic konečného.
Takto odzbrojeni se naučíme toužit
po onom dobru, které nemůžeme
zkonstruovat nebo si jej opatřit



vlastními silami; a nenecháme se
odradit námahou nebo
překážkami, které pocházejí z
našeho hříchu [7].

Svatý Irenej z Lyonu, jeden z prvních
Otců, kteří se snažili proniknout do
tajemství stvořitelské činnosti
Trojice, vysvětloval, že »existuje
jenom jeden Bůh (…): Otec, Bůh,
Stvořitel, Původce, Uspořadatel.
Všechny věci učinil sám od sebe, totiž
svým Slovem a svou Moudrostí,
„Synem a Duchem“« [8]. A grafickým,
metaforickým způsobem – protože
mezi božskými Osobami není žádná
nerovnost – dodává, že Syn a
Přímluvce jsou ve stvoření jako dvě
„ruce“ Otce. Takto to říká 
Katechismus katolické církve:
»Stvoření je společné dílo Nejsvětější
Trojice« [9]. V této absolutní jednotě
v působení se stvořitelské dílo
připisuje každé božské Osobě podle
toho, co je jí vlastní. A tak se říká, že
přísluší Otci jako konečnému



Počátku bytí, Synu jako nejvyššímu
Vzoru a Duchu svatému jako Lásce,
která vede k dávání dober stvořeným
bytostem.

Rozjímejme nad těmito velkými
pravdami, dcery a synové moji, s
hlubokou úctou. Naléhám, abychom
prosili Boha, jak doporučoval svatý
Josemaría, abychom měli potřebu
stýkat se s každou božskou Osobou
zvlášť.

Na počátku bylo Slovo a to Slovo bylo
u Boha a to Slovo byl Bůh (…).
Všechno povstalo skrze ně a bez něho
nepovstalo nic, co jest [10]. V Bohu
Synovi, s Otcem a s Duchem svatým,
ve všemohoucnosti, v moudrosti a v
lásce jediného Boha, je počátek a
konečný cíl všech stvořených bytostí,
duchovních i materiálních, a zvláště
mužů a žen.

Boží dobrota je tak velká, že chtěl
stvořit naše prarodiče na svůj obraz
podle své podoby [11] a zanechal v



jejich potomcích hlubokou stopu,
účast na nestvořené Moudrosti,
kterou je Slovo, když do jejich duší
vložil inteligenci a svobodnou vůli.
Nicméně je mnoho lidí, kteří to
nevědí, nebo to ignorují, nebo to
dávají do závorek s tím, že člověk je
středem všeho. Jak bolela našeho
Otce tato ubohá představa některých
lidí! Tak to řekl například během
jednoho rodinného setkání na
začátku roku 1973, když se nahlas
modlil. Někteří chtějí církev
antropocentrickou namísto
teocentrické. Je to absurdní
myšlenka. Všechny věci byly
učiněné Bohem a pro Boha: ómnia
per ipsum facta sunt, et sine ipso
factum est nihil, quod factum est
(Jan 1, 3). Je to obrovský omyl,
udělat z člověka vrchol všeho.
Nestojí za to pracovat pro člověka,
a už nic jiného. Musíme pracovat
pro člověka, ale z lásky k Bohu.
Pokud ne, nedělá se nic užitečného,
není možné vytrvat [12].



Pán očekává od křesťanů, abychom
ho pozvedli – modlitbou, obětí,
posvěcenou profesionální prací – na
vrchol všech lidských činností;
abychom se snažili, aby kraloval v
srdcích; abychom jeho učením
oživovali občanskou společnost a její
instituce. Na nás zavisí částečně to
– opakuji vám se svatým Josemaríou
–, aby mnoho duší už nezůstávalo
v temnotách, ale aby kráčely po
cestách vedoucích k věčnému
životu [13]. S jakou zbožností se
modlíme modlitbu Ad Trinitátem
Beatíssimam z Preces? Jak mu
děkujeme za jeho nekonečnou
dokonalost? Jak hluboce milujeme
toto ústřední tajemství víry, a tedy i
našeho života?

Zítra začíná Advent, liturgické
období, které nás připravuje na
Narození Páně. První týden nám
přibližuje události, které nastanou na
konci časů, kdy Ježíš Kristus přijde ve
své slávě, aby soudil lidi a ujal se



svého království. Proto bděte a
modlete se v každé době, abyste mohli
(…) obstát před Synem člověka [14]. A
dodává: nebe a země pominou, ale má
slova nepominou [15]. Vskutku víme,
že Boží Slovo je v Bibli počátkem
stvoření: veškeré tvorstvo,
počínaje kosmickými tělesy –
slunce, měsíc i obloha – poslouchá
Boží Slovo, existuje jakožto Jím
„povolané“. Tato stvořitelská moc
Božího Slova je soustředěna v
Ježíši Kristu, Slovu, které se stalo
tělem, a vede i skrze Jeho lidská
slova, která jsou pravými „nebesy“,
jež orientují myšlení i putování
člověka na zemi [16]. Rozjímejme
tedy často nad slovy Krista, která
jsou zaznamenaná v Evangeliu a
všeobecně v Novém zákoně. Snažme
se čerpat z těchto úvah nové světlo,
abychom je aplikovali na náš
každodenní život. Navrhuji vám,
abyste podle příkladu našeho Otce
vynakládali úsilí, aby každé
rozjímání bylo živým dialogem: Pán



nás vidí, slyší nás, je s námi, jste jeho
dcery a synové.

Nezapomínejme, že od 17. prosince
Církev zpívá takzvané velké antifony,
kterými se bezprostředně připravuje
na Narození Páně. První z nich je
tato: Moudrosti, ty vycházíš z úst
Nejvyššího, ty se rozpínáš od jednoho
konce světa k druhému, ty mocně a
mírně řídíš všechno: přijď a nauč nás
cestě rozumnosti [17]. Je to naléhavé
zvolání ke vtělenému Slovu, jehož
narození z Panny Marie si za chvíli
připomeneme. Protože Moudrost,
která se rodí v Betlémě, je
Moudrost Boží (…), totiž božský
plán, který zůstával dlouho skryt a
který Bůh sám zjevil v dějinách
spásy. V plnosti časů tato moudrost
přijala lidskou tvář, tvář Ježíše
[18].

Připravme se s vírou na tuto
slavnost, která je slavností radosti
par excellence. Prožívejme ji s celým



lidstvem. Prožívejme ji se všemi
věřícími Díla. Kontemplujme
nekonečnou velikost a pokoru Ježíše
Krista, který na sebe vzal naši
přirozenost – další důkaz, jak nás
miluje –, a stýkejme se s Marií a
Josefem, kteří jsou vynikajícími
učiteli modlitby a lásky k Bohu.

Slovo, které se stává tělem, je věčné
Slovo Boha, které nám získalo
možnost být v Něm Božími dětmi: 
hleďte, jak velikou lásku nám Otec
projevil, že se nejen smíme nazývat
Božími dětmi, ale že jimi také jsme!
[19]. A svatý Josemaría komentuje: 
Boží děti, bratři vtěleného Slova, o
kterém se říká: V něm byl život a
ten život byl světlem lidí (Jan 1, 4).
Jsme děti světla, bratři světla,
nositelé jedinečného ohně, který
dokáže zapálit srdce z masa. [20].
Přeji si, abychom prožívali dobře
tuto oslavu příchodu Boha na zem:
uvažujme v těchto dnech, jak se



zlepšujeme v naší snaze být s
Ježíšem, žít s Ježíšem, patřit Ježíši.

V polovině listopadu jsem uskutečnil
cestu do Milána, kde mě už nějaký
čas očekávali. Byl jsem tam jen jeden
víkend, ale byl intenzivní, protože
jsem měl příležitost setkat se s mými
dcerami a syny ze severní Itálie a s
mnoha dalšími, kteří se zúčastňují na
formačních aktivitách Prelatury.
Snažil jsem se je povzbudit, aby v
tomto Roce víry prohloubili svoji
víru, aby prosili Pána o hojné milosti
tak, aby se v myslích a v životech
všech zakořenily s větší silou tři
teologické ctnosti a aby nás učinil
svými lepšími dětmi.

Rok víry, Vánoce: jak skvělá
příležitost, abychom dělali více
apoštolátu, abychom se cítili více
spojeni s celým lidstvem!

Nezapomenu vás poprosit, abyste mi
pomohli dosáhnout záměrů, které
nosím v duši, s přesvědčením, že



musíme být, v církvi a s církví, ácies
ordináta[21], vojsko pokoje a radosti
pro službu duším. Prožijme novénu k
Neposkvrněnému početí drže se za
ruku Panny Marie; a děkujme jí za
její svatou odpověď.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

+ Javier

Andorra, 1. prosince 2012.

[1] Pavel VI., Proféssio fídei, 30-
VI-1968.

[2] Fides Dámasi (DS 71). Vyznání
víry připisované svatému papeži
Damasovi.

[3] Katechismus katolické církve č.
254. Citovaný text pochází z 11.
toledského koncilu, rok 675 (DS 530).

[4] Římský misál, Nicejsko-
cařihradské vyznání víry.



[5] Blahoslavený Jan Pavel II.,
Promluva na generální katechezi, 6-
XI-1985, č. 3.

[6] 1 Tim 6, 16.

[7] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci, 7-XI-2012.

[8] Svatý Irenej z Lyonu, Proti
bludům 2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Katechismus katolické církve, č.
292; srov. Svatý Irenej z Lyonu, Proti
bludům 4, 20, 1 (PG 7, 1032).

[10] Jan 1, 1-3.

[11] Srov. Gen 1, 26.

[12] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 1-I-1973.

[13] Svatý Josemaría, Dopis 11-
III-1940, č. 3.

[14] Římský misál, 1. neděle
adventní, Evangelium (C) (Lk 21, 36).



[15] Mk 13, 31.

[16] Benedikt XVI., Slova při modlitbě
Anděl Páně, 18-XI-2012.

[17] Liturgie hodin, Nešpory 17.
prosince, Antifona k Magnificat.

[18] Benedikt XVI., Homilie na
nešporách 17-XII-2009.

[19] 1 Jan 3, 1.

[20] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
66.

[21] Pís 6, 4.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-
od-prelata-prosinec-2012/ (01.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-prosinec-2012/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-prosinec-2012/

	Dopis od preláta (prosinec 2012)

