
opusdei.org

Dopis od Preláta
(prosinec 2008)

Nastávající příchod našeho
Pána o Vánocích je příležitostí
znásobit naše úsilí „spojovat
božské s lidským v našem
běžném životě,“ radí nám Prelát
tento měsíc ve svém
pastýřském listu.

21.12.2008

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Skončil mariánský rok, jímž jsme
chtěli poděkovat Bohu za dvacet pět



let od ustanovení Opus Dei jako
osobní prelatury na přímluvu
Nejsvětější Panny Marie. Doufám, že
jsme všichni s milostí Boží pokročili v
lásce a oddanosti k Panně Marii,
která nutně vede k důvěrnějšímu,
osobnějšímu a láskyplnějšímu vztahu
k jejímu Synu Ježíši.

Nyní se připravujeme na slavnost
Neposkvrněného početí Panny
Marie: je to nová příležitost, jak v
naší duši ještě více upevnit
mariánskou zbožnost. Je znakem
katolíků a také důležitou částí
duchovního dědictví našeho
Zakladatele. Víme, že svatý
Josemaría se nikdy nedával v ničem
za vzor: jediný vzor je Ježíš Kristus,
říkal nám. Přesto však neměl
námitek proti tomu, aby přisvědčil: 
jestli chci, abyste mne v něčem
napodobovali, tak ať je to v mé
lásce k Panně Marii. Jeho synovská
láska k naší matce byla tak obrovská!
Prosme ho, aby v nás na jeho



přímluvu rostla v těchto dnech
příprav na velký svátek 8. prosince
zbožnost k Panně Marii a apoštolská
horlivost. Pomožme také ostatním,
aby skrze důvěrný rozhovor s
Pannou Marií vstoupili na cestu
vnitřního života anebo po ní dále
postupovali.

Včera začal advent, liturgická doba
zvláště vhodná pro růst teologické
důvěry. Tato ctnost nám pomáhá
toužebně očekávat věčné štěstí, jež
Pán slíbil těm, kteří plní jeho vůli. Jak
napsal přesně před rokem svatý
Otec, potřebujeme naděje – malé i
velké – které nás den po dni
udržují na cestě. Avšak bez velké
naděje, která musí překonat
všechno ostatní, jsou
nedostačující. Touto velkou nadějí
může být pouze Bůh, který objímá
svět a který nám může propůjčit a
darovat to, co sami nemůžeme
dosáhnout[1].



Zahajme proto tuto liturgickou dobu
tím, že se znovu utvrdíme v přání
dojít do nebe. Nevkládejme svůj cíl
do pozemských věcí: kéž nám
všechny úspěchy, jichž můžeme
dosáhnout, pomohou jít po cestě, jež
vede do nebe. Hlavní cíl našeho
života je jen jeden: vlastnění a radost
z Boha po celou věčnost. Zde se
nachází meta, po níž máme každý
den toužit, a proto musíme dát
všechno – absolutně všechno, aniž
bychom si něco ponechali pro sebe –
do služby Božímu království.

Katechismus katolické církve shrnuje
smysl těchto týdnů následujícími
slovy: „Každoročním slavením 
adventní liturgie církev aktualizuje
toto očekávání Mesiáše: tím, že se
věřící vžívají do této dlouhé přípravy
na první Spasitelův příchod, oživují
vroucí touhu po jeho druhém
příchodu“[2]. Čas přípravy na Vánoce
a posílení naděje na příchod našeho
Spasitele, na konci časů, kdy přijde



soudit živé i mrtvé a nastolí své
království, aby byl Bůh všechno ve
všem[3].

První část adventu až do 16. prosince
se soustředí na uvažování nad
posledním příchodem Pána. Mešní
liturgie, a to především nedělní, nám
představuje pasáže ze Starého a
Nového Zákona, které nás připravují
na tuto událost. Od 17. prosince se
obsah čtení mění a bezprostředně
nás připravuje na duchovní příchod
Ježíše Krista o Vánocích: jsou to dva
velmi těsně spojené aspekty, které
nám mohou během prosince pomoci
v naší modlitbě. Jaká je naše touha
být s Bohem již zde, na zemi?
Hledáme v událostech jeho tvář?
Zabraňujeme tomu, abychom ztráceli
klid, s jistotou, že On přišel a přijde
pro všechny?

Uvažování o konci života – o
posledních věcech, jež se musí stát na
konci časů a před tím pro každého



zvlášť v den smrti – se nemá
proměnit ve zdroj strachu nebo
neklidu. Nic není církvi vzdálenější,
když nám předkládá tyto pravdy.
Jsou spíše voláním k osobní
zodpovědnosti, abychom se rozhodli
pracovat s větší vytrvalostí na díle
vlastního posvěcení a apoštolátu.

Před několika týdny pozval Benedikt
XVI. shrnutím učení svatého Pavla o
posledních věcech křesťany k tomu,
aby uvažovali o třech velkých
jistotách naší víry, spojených s tímto
tématem. Ta první je jistota, že Ježíš
vstal z mrtvých, je s Otcem, a právě
tak je s námi, navždy. A nikdo není
silnější než Kristus. Jsme proto
bezpečni, svobodní od strachu [4].

Jak bychom se mohli bát našeho Otce
Boha, který projevil tolika jasnými
způsoby svou lásku k nám, až do té
míry, že poslal na svět svého Syna,
aby ho spasil? Víra ve vzkříšeného
Ježíše je nejlepším protilékem na



všechen strach. Tak tomu bylo v
začátcích hlásání evangelia ve světě
ovládaném fatalistickým strachem
před osudem. A musí se obnovit i
dnes ve světě, v němž tolik lidí žije v
úzkosti z budoucnosti nebo si počíná
nezodpovědně, jakoby všechno mělo
skončit zde, na zemi. Pán je mé
světlo a má spása, koho bych se
bál? (Ž 26,1), ptal se svatý Josemaría
slovy žalmu. A odpovídal: Nikoho.
Obracejme se takto s důvěrou k
našemu nebeskému Otci a
nemějme strach z nikoho a z
ničeho[5]. Proto, dodával, dítě Boží
nemá strach ze života ani ze smrti,
protože základ jeho duchovního
života tvoří vědomí Božího
synovství: Bůh je můj Otec,
pomysli si, je Původcem všeho
dobra, je veškeré Dobro[6] . Potom
– pokračuje svatý Otec v
prohlubování důvodů křesťanského
optimismu – je zde jistota, že
Kristus je se mnou. A když v Kristu
svět budoucí již začal, dává to také



jistotu naděje. Budoucnost není
nějaká temnota, v níž se nikdo
nevyzná. Tak to není[7]. Pro toho,
kdo věří v Krista a žije z Krista, se
budoucnost jeví vždy skvěle, jako
jistá cesta, protože Ježíš Kristus vstal
z mrtvých, Dobrý Pastýř, který nám
otevřel cestu do věčného života a
kráčí s námi, ochraňuje nás a živí nás
rodičovskou láskou. Každý si může
oprávněně osvojit slova: Pán je můj
Pastýř, nebudu mít nedostatek.
Dopřává mi odpočívat na travnatých
nivách, vodí mě na klidná místa u vod,
naživu mě udržuje, stezkou
spravedlnosti mě vede pro své jméno.
I když půjdu roklí šeré smrti, nebudu
se bát ničeho zlého, vždyť se mnou jsi
ty. Tvoje berla a tvá hůl mě
potěšují[8].

Třetí jistota, která křesťany podpírá
je tato: soudce, který se vrátí, je
zároveň soudcem i spasitelem, a
zanechal nás v tomto světě se
závazkem žít podle jeho způsobu



života. Dal nám své hřivny. Proto je
oním třetím postojem odpovědnost
před Kristem za svět a za bratry a
současně také jistota o jeho
milosrdenství. Obě dvě věci jsou
důležité [9].

Tento smysl pro zodpovědnost
odpovídá Pánově výstraze: 
negotiamini, dum venio[10],
hospodařte s nimi, dokud se
nevrátím; slova, nad nimiž svatý
Josemaría opakovaně rozjímal s
jistotou, že Bůh nás vždy doprovází a
svěřil nám své dědictví. Je třeba
dobře využívat čas, abychom si – s
Boží pomocí – zasloužili dojít
jednoho dne do věčné blaženosti.
Vychutnejme si tato slova našeho
Otce: Je velmi smutné žít a zabíjet
čas, který je velkým Božím darem.
Pro ospravedlnění takového
počínání neexistuje žádná
výmluva (…). Je zarmucující
nezískat nic, nemít dobrý užitek ze
všech schopností – ať jich je málo



nebo hodně – které Bůh dává
člověku, aby sloužil lidem a
společnosti. Když nějaký křesťan
promarňuje svůj čas na zemi,
dostává se do nebezpečí, že
promarní i své nebe, když se pro
své sobectví uchýlí do ústraní,
skryje se, nedělá si s ničím
starosti. Kdo miluje Boha, ten
nejen že dá vše, co má, do
Kristových služeb, ale dá i sám
sebe[11].

Ve světle této výzvy si můžeme
položit otázku: cítím zodpovědnost
za to, abych zužitkoval hřivny –
osobní vlastnosti, záležitosti, jež mě
zaměstnávají, příležitosti k činění
dobrých skutků, jež se naskytnou
během dne – na to, abych upevnil
Kristovo království ve své duši a v
prostředí, v němž se nacházím?
Pomáhám ostatním chovat se
podobně svým příkladem a slovem?
Dělám vše, co je v mých silách, pro
to, aby byl v občanských zákonech a



společenském uspořádání
respektován Boží zákon?

Druhá část adventu nás, jak jsem již
zmínil na začátku, připravuje
bezprostředně na Vánoce. V těchto
dnech můžeme podle rady našeho
Otce doprovázet Pannu Marii a
svatého Josefa na jejich cestě do
Betléma. Ve chvílích osobní modlitby
a také během dne jim buďme
nablízku, snažme se jim nějak
posloužit jako zadostiučinění za ty,
kteří tehdy – a také dnes – neuměli
přijmout Božího Syna, když přišel na
zem. To není pouhá představivost,
ale způsob, jak můžeme praktikovat
konkrétním způsobem naši víru v
tajemství Vtělení.

Vánoce se nám jeví jako výjimečná
škola; využijme lekcí, jež nám dává
Ježíš. Zastavme se u přirozeného
způsobu jeho narození, jak nám
připomínal náš Otec. S naprostou
samozřejmostí prožil devět měsíců



v lůně své matky jako každý jiný
člověk. Pán věděl příliš dobře, že
ho lidstvo nutně potřebuje; touží
přijít na zem a zachránit všechny
lidi. Ale nechce se ukvapit; přijde
ve svou hodinu, jako přicházejí na
svět ostatní lidé[12].

Můžeme také uvažovat o jeho
prostotě. Pán přichází bez
okázalosti, ode všech nepoznaný.
Na tomto božském dobrodružství
se na zemi podílejí jen Maria a
Josef. Potom pastýři, kterým je
zvěstovali andělé, a nakonec
mudrci z Východu. Tak proběhl
transcendentální čin, který spojil
nebe a zemi, Boha a člověka[13].

Když budeme rozhodně napodobovat
našeho Mistra, můžeme spojit božské
s lidským v našem běžném životě.
Stačí, když se budeme snažit vložit
Boha do středu našich aktivit s
touhou plnit své povinnosti pro jeho
slávu a očišťovat to, co by to mohlo



ztížit. Nezapomeňme v těchto
předvánočních dnech na to, že Maria
a Josef stále klepou na dveře duší,
stejně jako tenkrát na dveře
Betlémských domků. Jsem si jistý –
říkal Svatý Josemaría – že také dnes
hledá Ježíš příbytek v našich
srdcích. Prosme ho, aby nám
odpustil naši osobní slepotu a
nevděčnost. A prosme ho o milost,
abychom už nikdy své srdce
neuzavřeli[14].

Církev v následujících týdnech
ohlašuje Ježíšova slova a vyzývá nás
k bdělosti: bděte tedy, protože nevíte,
který den váš Pán přijde[15]. To samé
připomíná papež všem křesťanům. 
Ježíš, který k nám přišel o Vánocích
a vrátí se slavně na konci časů, nás
neúnavně navštěvuje v událostech
každého dne. Prosí nás o to,
abychom byli vnímaví k jeho
přítomnosti, k jeho příchodu a
upozorňuje nás, abychom čekali s
bdělostí (…). Připravme se na to,



abychom znovu s vírou prožili
tajemství narození Spasitele, který
naplnil radostí celý vesmír[16].

Minulý týden jsem měl možnost
strávit několik dní v Pamploně,
abych byl s vašimi sestrami a bratry,
kteří zažili mimořádné události. Opět
jsem mohl vidět ducha, kterého náš
Otec inspiroval ve všech, také v těch,
kteří pracují v Navarrské univerzitě.
Hluboce křesťanský postoj mužů a
žen, kteří tam před několika týdny
zažili atentát a v této oblasti pracují,
mě pohnul k tomu, abych vzdal Bohu
díky: neboť je hmatatelně cítit, že
Opus Dei je setbou pokoje a radosti.

Opakuji vám svou prosbu o modlitbu
za mé úmysly; nejprve za papeže a
jeho spolupracovníky v řízení církve,
za biskupy a kněze, za všechny členy
Božího lidu. A za to, aby osobní
apoštolská práce každého z nás
neustávala. Staňme se s Kristem a s



pomocí Panny Marie a svatého Josefa
vším pro všechny.

V tomto měsíci si připomeneme
hodně výročí. Nemohu se u nich
zastavovat, protože by to nemělo
konce. Prosím vás však o to,
abychom tyto dějiny Božího
milosrdenství více milovali, protože
Pán je chtěl pro každého z nás. Přál
bych si, aby nezůstaly jen jako pouhá
vzpomínka, ale abychom je také žili.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

+ Javier

Řím, 1. prosince 2008.

-------------------------------------------------------

[1] Benedikt XVI., Encyklika Spe salvi,
30. 11. 2007, č. 31.

[2] Katechismus katolické církve, č.
524.



[3] 1 Kor 15, 28.

[4] Benedikt XVI., Promluva při
generální audienci, 12. 11. 2008.

[5] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
95.

[6] Svatý Josemaría, Výheň, č. 987.

[7] Benedikt XVI., Promluva při
generální audienci, 12. 11. 2008.

[8] Ž 23(22) 1–4.

[9] Benedikt XVI., Promluva při
generální audienci, 12. 11. 2008.

[10] Lk 19, 13.

[11] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
46.

[12] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
18.

[13] Tamtéž. [14] Tamtéž, č. 19.

[15] Mt 24, 42.



[16] Benedikt XVI., Homilie na první
neděli adventní, 2. 12. 2007.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-
od-prelata-prosinec-2008/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-prosinec-2008/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-prosinec-2008/

	Dopis od Preláta (prosinec 2008)

