
opusdei.org

Dopis od preláta
(leden 2012)

Prelát nás kromě jiného vyzývá,
abychom děkovali Bohu za vše
minulé a abychom se dívali na
nadcházející rok s nadějí.

12.01.2012

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Když jsme včera zpívali Te Deum v
prelátním kostele Panny Marie
Královny pokoje před Nejsvětější
svátostí vystavenou v monstranci,
děkovali jsme Nejsvětější Trojici za



všechno dobré, co jsme dostali v
uplynulém roce. Cítil jsem se velmi
spojen s papežem a s celou církví,
zvláště pak s každým z vás a se všemi
spolupracovníky a přáteli Prelatury.
Viděl jsem a slyšel jsem, jak se náš
Otec modlíval tento hymnus, s
touhou připojit se ke chvalozpěvu,
kterým celé stvoření chválí Boha.
Každé ráno po mši svaté, když si
svlékal mešní roucha, ho recitoval s
obrovskou zbožností, spojen se svými
dcerami a syny.

Během těchto Vánočních dní, ale také
během celého roku, je logické, že k
nebi směřujeme naše díkuvzdání s
větší intenzitou, zvláště za vtělení a
narození našeho Pána Ježíše Krista.
Tento dar je pevným základem naší
vděčnosti, naší chvály, naší adorace
Boha, který nás bláznivě miluje a
neustále nám to dokazuje.

Začátek nového roku nám musí
pomáhat, abychom měli více na



zřeteli tento důkaz boží lásky.
Církevní otcové a všichni svatí v
různých historických epochách žasli
nad narozením Krista, neboť Věčný
vstoupil do času, Nekonečný se učinil
maličkým tím, že přijal naši lidskou
omezenost. „Jakou větší milost nám
mohl Bůh udělit?“, ptá se svatý
Augustin. „Svého jediného Syna
učinil Synem člověka, aby se syn
člověka stal božím synem. Hledej
svou zásluhu, odkud pochází, hledej
svou spravedlnost; a uvidíš, že
nenajdeš nic než čistou milost“ [1].

Náš úžas a naše vděčnost se ještě
zvětší, když uvážíme, že Bůh nám
nedal tento dar pouze na nějaký čas
nebo na nějaký konkrétní okamžik,
ale navždy. Věčný vstoupil do
omezení času a prostoru, aby
„dnes“ umožnil setkat se s Ním.
Liturgické vánoční texty nám
pomáhají chápat, že události spásy,
kterou přinesl Kristus, jsou
neustále aktuální, týkají se



každého člověka a všech lidí. Když
v liturgickém slavení slyšíme a
pronášíme slova „dnes se nám
narodil Spasitel“, nevyslovujeme
prázdnou konvenční větu, nýbrž
máme na mysli, že Bůh nabízí
„dnes“, nyní, mně a každému z nás
možnost uznat jej a přijmout jako
to učinili pastýři v Betlémě, aby se
narodil také v našem životě a svou
milostí, svou přítomností jej
obnovil, osvítil, přetvořil [2].

Ve světle láskyplného božího záměru
s celým lidstvem a s každým z nás
získávají svůj pravý tvar události
uplynulého roku: zdraví a nemoc,
úspěchy a neúspěchy, příhody
šťastné i bolestné, to, co považujeme
za dobré, i to, co se nám zdá méně
dobré... Jak dobře to vyjádřil náš
Otec v jednom bodě Cesty , kde
vyzývá k pozvedání srdce k Bohu 
často v průběhu dne (...) v úkonech
díkuvzdání. – Protože ti dal to a ono. –
Protože jsi byl pokořen. – Protože



nemáš, co potřebuješ, anebo protože
to máš. Protože svou Matku, která je
také tvou Matkou, učinil tak krásnou.
– Protože stvořil slunce a měsíc a toto
zvíře a onu rostlinu. – Protože dal
tamtomu výřečnost a tobě koktavost.
Děkuj mu za vše, protože všechno je
dobré [3].

Ve světě je mnoho utrpení a bolesti:
přírodní katastrofy, které berou
životy tisíců lidí, ohniska válek a
násilí v mnoha oblastech, nemoci a
nedostatek těch nejnezbytnějších
potřeb na tolika místech, rozdělení a
roztržky rodin a národů... A k tomu
všemu je třeba přičíst hlubokou
ekonomickou krizi, která doléhá na
mnoho zemí, s tolika lidmi ve stavu
nedobrovolné nezaměstnanosti.

Nicméně, ačkoli nedokážeme
pochopit důvody těchto situací, víra
nás ujišťuje, že tento náš čas 
obsahuje již definitivním a
nezrušitelným způsobem



radostnou a osvobozující novost
Krista Spasitele (...). Vánoce nám
umožňují nacházet Boha ve slabém
a maličkém těle dítěte. Copak to
není výzva k tomu, abychom
objevovali přítomnost Boha a jeho
lásky, jež nám dává spásu, i v
krátkých a namáhavých hodinách
našeho každodenního života?
Copak to není výzva, abychom
objevili, že náš lidský čas je v
namáhavých a tíživých momentech
nepřetržitě obohacován Pánovými
milostmi, ba dokonce Milostí,
kterou je samotný Pán? [4].

Vzpomeňme, dcery a synové moji, na
nespočetná dobra, která jsme
obdrželi v uplynulých měsících.
Můžeme nad nimi rozjímat v intimitě
naší modlitby. Navzdory naší osobní
ubohosti jsme prožili další rok
věrnosti našemu křesťanskému
povolání v církvi následujíc ducha
Díla. A můžeme vyjmenovat mnoho
dalších dobrodiní: duchovní plody



práce obětované Bohu a vykonané v
duchu služby ostatním; lidé, kteří se
díky příkladu a apoštolskému slovu
božích dětí přiblížili s důvěrou k
Bohu nebo ho nalezli v okolnostech
svého běžného života; začátek stálé
apoštolské práce věřících Prelatury v
nových zemích a upevnění
apoštolátu v ostatních; boží povolání
do Opus Dei, které Pán směřoval k
tolika osobám na celém světě;
hluboká vnitřní obnova, kterou Bůh
probudil v církvi při příležitosti
Světového dne mládeže v srpnu... A
tolik dalších dobrých věcí v životě
osobním, rodinném a společenském,
které každý z vás může nalézt a
děkovat za ně.

Před touto bezhraničnou
perspektivou si můžeme vzít za svou
modlitbu svatého Josemaríi, kterou
se modlil tolikrát, zvláště na konci
svého života: Sancte Pater,
omnipotens, aeterne et misericors
Deus, Beate Maria intercedente,



gratias tibi ago pro universis
beneficiis tuis etiam ignotis [5] ;
Svatý Otče, všemohoucí, věčný a
milosrdný Bože: na přímluvu
blahoslavené Panny Marie ti děkuji
za všechna tvoje dobrodiní, také za
ta, která nepoznám. Protože skutečně
je více těch dobrodiní, kterých si ani
nevšimneme, než těch, kterých jsme
si vědomi. Kdo může spočítat,
kolikrát nás Pán svou otcovskou
prozíravostí uchránil od nebezpečí
duše a těla? Kdo může spočítat
všechny ty milosti, které nám získala
v těchto měsících Panna Maria?

Je proto logické, přirozeně i
nadpřirozeně, že chceme mít
neustále postoj vděčnosti. Jak
vyzýval svatý Josemaría na začátku
jednoho nového roku: Ut in
gratiarum semper actione
maneamus! Ať zůstáváme v
neustálém díkuvzdání Bohu, za
všechno: za to, co se zdá být dobré
i za to, co se zdá být zlé, za to



sladké i za to hořké, za to bílé i za
to černé, za to malé i za to velké,
za to málo i za to mnoho, za to
dočasné i za to, co sahá do
věčnosti. Děkujme Bohu za
všechno, co se stalo tento rok, v
jistém smyslu i za naše nevěrnosti,
protože jsme si je uvědomili a
vedly nás k prosbě za odpuštění,
vedly nás k předsevzetí – které
nám přinese mnoho dobra –,
abychom už nikdy nebyli nevěrní
[6].

Obraťme nyní zrak k roku, který
právě začíná. Kolik dobrodiní nám
Pán udělí, když během něj budeme
držet Pannu Marii za ruku! Prosíme
o to naši Matku v den, kdy si církev
připomíná její boží mateřství.

Slavnosti tohoto týdne nás vedou k
tomu, abychom nasákli atmosférou
prvních Vánoc. Před betlémem,
představuje si detaily lásky Marie a
Josefa k Ježíškovi, si zpytujme



svědomí, jak se chováme k ostatním:
k naší vlastní rodině, k přátelům,
kolegům a všem lidem, které nám
Bůh dává různými způsoby do cesty.
Pro všechny musíme být světlem,
které vede ke Kristu, jak si to přál
papež, když uvažoval nad světly
osvěcujícími vánoční strom. Ať
každý z nás – řekl – vydává světlo v
prostředí, ve kterém žije: v rodině,
v práci, v městské čtvrti, ve
vesnicích, ve městech. Ať je každý
světlem pro toho vedle; ať odhodí
egoismus, který tak často uzavírá
srdce a vede k myšlení jen na sebe;
ať se více stará o druhé, ať je
miluje více. Každý nepatrný úkon
dobra – končí Svatý otec – je jako
světlo tohoto velkého stromu –
společně s dalšími světly dokáže
rozzářit temnotu i té nejčernější
noci [7].

Aplikujme tyto úvahy na každodenní
život, který je tak bohatý na
příležitosti odevzdání se Bohu a



ostatním. Určitě jsme malí a také se
tak i cítíme, a právě proto vám chci
předat pozvání našeho Otce,
abychom se učinili malými před
Bohem, aby se o nás staral náš
nebeský Otec a naše Matka Panna
Maria. Toto rozhodnutí v sobě
zahrnuje také přání vzdát se pýchy
soběstačnosti, uznat, že my sami nic
nezmůžeme, protože potřebujeme
milost a sílu našeho Boha Otce,
abychom se naučili kráčet po cestě a
vytrvat na ní. Být malým vyžaduje,
abychom na sebe nedbali, jako na sebe
nedbají děti, abychom věřili, jako věří
děti, abychom prosili, jako prosí děti
[8].

Vztah dětí k rodičům – jejich
odevzdanost, jejich důvěra, jejich
odvážné prosby – je pro nás vzorem
našeho vztahu k Bohu. Toto je
základní postoj křesťana, který,
obnovovaný každý den, nám
zaručuje, že jdeme po správné cestě,
nezávisle na úspěších nebo



neúspěších. Zastavujeme se často,
abychom se zeptali, jestli kráčíme s
Pánem? Necháváme ho, aby nás stále
doprovázel? Říkáme mu, co se nám
děje v každé chvíli?

Kdo je lepší učitelka než nejsvětější
Panna? Když uslyšela poselství
archanděla Gabriela, odevzdala se
úplně do boží vůle – fiat mihi
secundum verbum tuum! – a pevně
uvěřila, že se splní to, co ti bylo
řečeno od Pána , jak zvolala svatá
Alžběta z vnuknutí Ducha svatého 
[9] . Potom se v Káně obrátila na
svého Syna s prosbou plnou víry,
přimlouvaje se za novomanžele – už
nemají víno – a doporučila
služebníkům, aby splnili přesně
pokyny od Pána: udělejte všechno, co
vám řekne [10] . Dívejme se více na
Pannu Marii, obracejme se na ni
častěji.

Za několik dní, 9. ledna, budeme
slavit 110. narozeniny svatého



Josemaríi. Využijme toto výročí,
abychom se na něj s vírou obrátili s
prosbou o přímluvu, a modleme se
za církev a za celé lidstvo. Předneste
mu zvláště potřeby Díla, jeho dcer a
synů na celém světě a modlete se za
mé úmysly. Všichni jste neustále
přítomní v mých modlitbách, zvláště
vy, kdo procházíte obdobím většího
fyzického nebo duševního utrpení.
Slovy svatého Pavla vás ujišťuji, že je
to jen správné, když o vás všech takto
smýšlím. Vždyť vás nosím v srdci
(...).Bůh je mi svědkem, jak po vás po
všech toužím láskou Krista Ježíše [11].

Zdá se mi také velmi vhodné,
abychom si připomněli
nadpřirozenou a lidskou energii a
optimismus pramenící z víry, které
svatý Josemaría předal svým dětem v
okružním listě z 9. ledna 1939, rok po
jeho příchodu do Burgosu. Myslel při
tom na rozvoj apoštolské práce Díla
po konci španělské občanské války,
který se už blížil:



Překážky? Vnější překážky mi
starosti nedělají: ty snadno
překonáme. Vidím jen jedinou
impozantní překážku: Vaše
nedostatečné synovství a bratrství,
pokud se někdy v naší rodině
objeví. Všechno ostatní
(nedostatek, dluhy, chudoba,
pohrdání, pomluva, lež,
nevděčnost, protivenství od
dobrých, nepochopení nebo
dokonce pronásledování ze strany
části úřadů), to vše není důležité,
má-li člověk Otce a bratry, plně
jednotné skrze Krista, s Kristem a
v Kristu. Nebude hořkosti, jež by
nás mohla připravit o sladkost naší
požehnané lásky k bližním [12].

Se silou našeho Otce a v jeho jménu
vás žádám, abyste se zdokonalili v
synovství a v bratrství. Pokud
bychom důkladně nepečovali o tyto
pilíře naší nadpřirozené rodiny,
vznikly by trhliny ve struktuře Díla,
které by nebylo možné považovat za



nevýznamné. Řeknu vám teď, co nám
řekl v padesátých letech: modleme se
oremus pro unitate apostolatus tak,
aby bylo vidět, že to také žijeme.

S velkou láskou a s přáním těch
nejlepších darů z nebe v tomto
novém roce vám žehná

váš Otec

+ Javier

Řím, 1. ledna 2012

[1] Svatý Augustin, Kázání 185 (PL 38,
999).

[2] Benedikt XVI, Promluva na
generální audienci, 21-XII-2011.

[3] Svatý Josemaría, Cesta , č. 268.

[4] Benedikt XVI, Homilie z nešpor
slavnosti Panny Marie, Matky boží,
31-XII-2010.



[5] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 15-IX-1971.

[6] Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 25-XII-1972.

[7] Benedikt XVI, 7-XII-2011.

[8] Svatý Josemaría, Jít s Kristem , č.
143.

[9] Lk 1, 38 a 45

[10] Jan 2, 3 a 5

[11] Flp 1, 7-8.

[12] Svatý Josemaría, okružní list,
Burgos, 9-I-1939; v A. Vázquez de
Prada, Zakladatel Opus Dei, II. díl,
Bůh a odvaha, s. 271.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-leden-2012/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-leden-2012/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-leden-2012/

	Dopis od preláta (leden 2012)

