
opusdei.org

Dopis od Preláta
(leden 2009)

Na začátku nového roku nás
Prelát zve k uvažování o
zázraku našeho božského
synovství, zvláště jak je
popisováno v listech Svatého
Pavla.

07.02.2009

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny! 

O Vánocích se také díváme na Pannu
Marii, která je zcela zaměstnána péčí
o svého nově narozeného syna. S



jakou láskou ho brala v Betlémě do
náruče a neustále se o něj starala!
Později v Nazaretě, si vždy našla
způsob, jak být stále s ním: s láskou
spolupracovala se svatým Josefem na
lidském dozrávání Božího syna a
učila se z jeho chování a slov jako
první a nejlepší Mistrova žačka. A
nyní se stará o nás – o každého z nás
– se stejnou láskou a péčí, s jakou se
starala o svého syna, protože Ježíš
Kristus ji na kříži stvrdil v jejím
skutečném duchovním mateřství pro
lidi všech dob[1]. Od té chvíle se
Maria nepřestala starat o celé lidstvo
a zvláště o své nejpotřebnější děti.
Proto nás církev slavností Božího
Mateřství na začátku nového roku
zve k tomu, abychom rozjímali o
starostlivosti Panny Marie a děkovali
jí za její lásku.

Vtělení Slova se uskutečnilo, jak
vyznáváme v Krédu, díky působení
Ducha svatého a naprosto svobodné
spolupráci Panny Marie. Skrze toto



tajemství, jež vrcholí na kříži a při
Zmrtvýchvstání, nás Bůh vysvobodil
od našich hříchu a věnoval nám dar
Božího synovství. V uplynulých
dnech jsme četli slova svatého Pavla,
velkého hlasatele Krista a evangelia,
směřovaná Galaťanům, jež v sobě
skrývají poklad učení církve. Apoštol
píše, že když se naplnil čas, poslal Bůh
svého Syna, narozeného ze ženy,
narozeného pod Zákonem, aby
vykoupil lidi, kteří podléhali Zákonu.
Tak se nám dostalo přijetí za syny[2].

V tomto roce svatého Pavla se
budeme s láskou zaobírat některými
základními body učení, jež nám tento
apoštol pohanů předal. Stojíme tváří
v tvář gigantovi – řekl papež před
několika měsíci – nejen na poli
konkrétního apoštolátu, ale také
na poli mimořádně hluboké a
podnětné teologické nauky[3]. On
to byl, kdo spolu se svatým Janem
hovořil o Duchu svatém, o jeho
působení v církvi a v křesťanech. V



těchto řádcích bych se rád dotkl
některých aspektů tohoto učení,
abychom hlouběji pronikli do
základní důležitosti Ducha svatého
pro intensivní rozvoj křesťanské
existence, která je cílem, k němuž
směřujeme.

Čtení ze Skutků apoštolů nám
ukazuje, jak Duch svatý vede církev
od samého začátku. Jeho působení,
jak se vypráví v této knize, se
projevuje v životě svatého Pavla: vše,
co apoštol dělá, od jeho rozhovorů až
po jeho umučení, je ovlivněno
působením Ducha svatého. Pán si ho
skrze milost hledá a volí spolu s
Barnabášem pro šíření křesťanství
mezi pohany; vede ho na jeho
apoštolských cestách a pobízí ho k
evangelizaci Evropy; oznamuje mu,
že musí vydat svědectví o Kristu v
Jeruzalémě a dokonce i v samém
Římě[4]. Jedním slovem: jeho
přítomnost a působení lze
pozorovat všude[5]. Působení



Posvětitele mezi prvními křesťany je
tak mocné, že se knize Skutků
apoštolů začalo říkat Evangelium
Ducha svatého.

Nepochybujme o tom: velmi získáme
na kontemplativním duchu, a na
apoštolské účinnosti, pokud ho
budeme každý den více vzývat;
pokud ho budeme prosit, aby nás
vedl svou milostí. Nakolik se snažíš
dát nadpřirozený nádech svým
skutkům? S jakou zbožností
vyslovuješ Sláva Otci i Synu i Duchu
svatému? Cítíš potřebu vložit se do
jeho rukou pokaždé, když vyslovíš
jeho jméno?

Svatý Pavel nezůstává u popisu
pouze dynamické a akční dimenze
třetí Osoby Nejsvětější Trojice, ale
analyzuje také její přítomnost v
životě křesťana[6]. Ježíš Kristus řekl,
že v duši, která přijme jeho slova a
bude ho milovat, si udělají příbytek
Otec i On sám; a dodal: Toto jsem k



vám mluvil, dokud ještě zůstávám u
vás. Zastánce pak, Duch svatý,
kterého Otec pošle v mém jménu, ten
vás naučí všemu a připomene vám
všechno ostatní, co jsem vám řekl[7].
Apoštol, inspirovaný Bohem, 
přemýšlí o Duchu a vysvětluje jeho
vliv nejen na křesťanovo jednání,
ale také na jeho bytí. Je to právě
Pavel, který nám říká, že Duch Boží
přebývá v nás (srv. Řím 8,9; 1. Kor
3,16) a že „Bůh nám poslal do srdce
Ducha svého Syna“ (Gal 4,6) [8].

Víme, že Nejsvětější Trojice sídlí v
duši spravedlivého skrze milost;
avšak tato její přítomnost v lidech,
kteří žijí v přátelství s Bohem, se
připisuje zvláštním způsobem Duchu
Posvětiteli. Tradiční vysvětlení je
snadno pochopitelné: jelikož je
posvěcení výsledkem Boží lásky, není
nic logičtějšího, než že se tato činnost
připisuje Osobě, která je v luně
Trojice láska sama, Duchu svatému.
Stejně, jako se analogicky připisuje



Otci stvoření a Slovu spása i když vše,
co Bůh činí ve spojitosti se světem, je
činěno nerozlučně všemi třemi
božskými Osobami. Nejsvětější
Trojice prostupuje až do samého
nitra našeho bytí, nejen jako
stvoření, nýbrž nás milostí činí
účastnými na vnitřním božském
životě, jako děti Otce v Synu, skrze
Ducha svatého[9].

II. Vatikánský koncil říká: „Takové a
tak veliké je tajemství člověka, které
věřícím vyzařuje z křesťanského
zjevení. Skrze Krista v Kristu se tedy
osvětluje záhada bolesti a smrti,
která nás mimo jeho evangelium
drtí. Kristus vstal z mrtvých, svou
smrtí zničil smrt a daroval nám život,
abychom se stali syny v Synu a volali
v Duchu: Abba, Otče“[10].

Dar Božího synovství je pro nás
největším darem, jaký jsme mohli od
Boha dostat. To je naše velká
důstojnost: že nejsme jenom



obrazem, ale dětmi Božími. To –
říká svatý Otec – je pozvání k životu
tohoto našeho synovství, abychom
si stále více uvědomovali, že jsme
adoptivními dětmi ve velké Boží
rodině. Je to pozvání přeměnit
tento objektivní dar na subjektivní
skutečnost, určující naše myšlení,
naše jednání, naše bytí[11].

Měli bychom být velmi vděčni
svatému Pavlovi, který byl vyvolen
za nástroj k tomu, aby nám ukázal v
novém lesku tuto základní pravdu
křesťanské víry. V listě Galaťanům
poté, co nám připomíná, že Slovo se
stalo tělem v luně Panny, abychom se
mohli stát Božími dětmi, říká: a
protože jste synové, poslal nám Bůh
do srdce Ducha svého Syna, a ten
volá: „Abba, Otče!“ Už tedy nejsi
otrok, nýbrž syn, a jakožto syn také
dědic skrze Boha[12]. Naplňuje se tak
to, na co poukazuje svatý Tomáš
Akvinský: „Tak jako výsledkem
poslání Syna bylo vést k Otci, tak také



bylo výsledkem poslání Ducha
svatého přivést věřící k Synu“[13].

Uznat tento dar a chovat se
odpovídajícím způsobem je – jak učil
svatý Josemaría – tou největší
vzpourou člověka, který nechce žít
jako zvíře, který není spokojen,
nemá klid, jestliže nemůže uctívat
a jestliže ani nezná svého
Stvořitele[14]. Proto dodával: 
otroctví nebo Boží synovství, to ve
svém životě musíme volit. Buď Boží
děti, nebo otroci pýchy, smyslnosti,
onoho skličujícího sobectví, ve
kterém se, jak se zdá, zmítá tolik
lidí [15].

Bůh chtěl, aby základem ducha Opus
Dei bylo živé vědomí Božího
synovství; tak to vždy tvrdil náš
Zakladatel, který si pamatoval, jak
často opakoval, dokonce i přesný
okamžik, kdy Pán způsobil, že se mu
to vrylo živě do duše. Tento typický
rys se zrodil spolu s Dílem a dostal



formu v roce 1931: ve chvílích
lidsky obtížných, kdy jsem si však
byl jist nemožným – totiž tím, co
nyní vy vidíte jako skutečnost –,
jsem cítil Pánovo mocné působení
ve svém srdci, jež mi na rty
přinášelo něco naléhavě
důležitého, tuto úžasnou střelnou
modlitbu: Abba! Pater! Byl jsem na
ulici, v tramvaji: ulice není na
překážku našemu
kontemplativnímu rozhovoru;
hluk světa je pro nás místem
modlitby. Pravděpodobně jsem se
tu modlitbu modlil nahlas a lidé si
museli myslet, že jsem blázen:
Abba! Pater! Jakou důvěru,
odpočinek a optimismus vám
přinese uprostřed vašich obtíží,
když se budete cítit jako děti Otce,
který všechno ví a všechno
muže[16].

Svatý Josemaría nám všem
doporučoval, abychom často každý
den uvažovali nad touto pravdou.



Vybízel nás k tomu, abychom
uvažovali nad učením svatého Pavla:
spolu s naším duchem to potvrzuje
sám Duch, že jsme Boží děti. Když
však děti, dostane se nám dědictví:
dědictví od Boha a spoludědictví s
Kristem. Musíme ovšem jako on trpět,
abychom tak mohli spolu s ním dojít
slávy[17].

Vždy je možnost k prohloubení
Božího synovství, v těchto dnech je
nám však na dosah ještě více: stačí se
dívat na děťátko Ježíše v kolébce, v
náručí jeho matky nebo svatého
Josefa. Náš Bůh se stal bezmocným a
slabým stvořením, abychom byli a
mohli se cítit opravdovými dětmi
Božími a přiblížili se k Němu bez
jakéhokoliv strachu. Jestliže se nám
to někdy z jakéhokoliv důvodu bude
zdát těžké, běžme k Panně Marii a
svatému Josefovi a prosme je, aby
nám ukázali jak jednat v soukromí
důvěrně s Bohem, stejně tak, jako
oni. Prosme Ducha svatého, který v



nás přebývá, aby vložil do naší duše
tento výkřik – Abba! Pater! –,
abychom díky daru zbožnosti mohli
vychutnávat do hloubky skutečnost
našeho Božího synovství.

Ve svých katechezích svatý Otec
Benedikt XVI. zdůrazňuje, že je zde
také další typický aspekt Ducha, o
kterém nás učí sv. Pavel: je to jeho
spojení s láskou. Apoštol totiž píše:
„Naděje však neklame, protože
Boží láska je nám vylita do srdce
skrze Ducha Svatého, který nám
byl dán“ (Řím 5,5). Duch nás uvádí
do samotného rytmu božského
života, kterým je život lásky, a činí
nás osobně účastnými na vztazích
mezi Otcem a Synem [18].

Zvažme dobře význam těchto slov.
Díky Duchu svatému, který z nás činí
děti Boží v Kristu, jsme byli jakoby 
uvedeni do blaženého a oblažujícího
života Nejsvětější Trojice. My, ubohá
stvoření, stvořená z hrstky bláta,



můžeme žít rytmem Pánova Srdce.
„Duch nás připodobňuje Kristu skrze
svou posvěcující moc. On je skutečně
jako osoba nebo struktura Krista,
našeho Spasitele a on sám nám
vtiskuje podobu Boha“[19].

O tomto neustálém působení Ducha
svatého nám vypráví slavnost
Zjevení Páně a svátek Křtu Páně: to
on přivedl mudrce z východu až do
Betléma a viditelně sestoupil na
našeho Pána v Jordánu, ukazujíc tak,
že Ježíš Kristus je očekávaný Mesiáš.
Naučme se otevírat svá srdce jeho
posvěcující milosti. Rozvažujme
častěji nad oním oznámením, které
zaznělo, zatímco byl Ježíš křtěn
svatým Janem: Toto je můj milovaný
Syn, v něm jsem nalezl zalíbení[20]. A
v okamžiku proměnění opět: Toto je
můj milovaný Syn, v něm jsem nalezl
zalíbení; toho poslouchejte[21].
Abychom mohli vstoupit do tohoto
dialogu a vyvodit praktické důsledky
z Mistrova učení, slov a gest, musíme



být velmi pohotoví vůči působení
Ducha svatého, který nám s větší
jasností odhalí možnost a potřebu
posvěcování našeho běžného života;
s vědomím, že veškeré naše jednání
má být shrnuto v rozhovoru s Bohem
a o Bohu s dušemi.

Výročí narození Svatého Josemaríi 9.
ledna a výročí jeho křtu 13. ledna k
nám také hovoří o blízkosti Ducha
svatého. Využijme přímluvy našeho
Otce, aby se v nás prohloubila
věrnost – taková, jakou celý život
hledal svatý Josemaría –, a
přijímejme všechna vnuknutí Ducha
svatého.

Již vím, že budete velmi myslet na to,
že 21. ledna je další výročí prvního
kroužku Svatého Rafaela: v oněch 
třech, třech tisících, třech
miliónech … jsme byli i my. Kéž
nezapomeneme na to, že jestli
budeme chtít, umožní Pán také
každému z nás být apoštolsky účinný,



jestliže budeme „zásadně“
eucharističtí.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

+ Javier

Řím, 1. ledna 2009.

-------------------------------------------------------

[1] Srov. Jan 19, 25–27.

[2] Gal 4, 4–5.

[3] Benedikt XVI., Projev při generální
audienci, 15. 11. 2006.

[4] Srov. Sk 13, 2–4; 16, 6–10; 22–23;
23,11; 27,24.

[5] Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
127.

[6] Benedikt XVI., Projev při generální
audienci, 15. 11. 2006



[7] Jan 14, 25–26.

[8] Benedikt XVI., Projev při generální
audienci, 15. 11. 2006.

[9] Srov. Jan Pavel II., Enc. Dominu
met Vivificantem, 18. 5. 1986, č. 32 a
52.

[10] II. Vatikánský koncil, Gaudium et
spes, č. 22.

[11] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 15. 11. 2006.

[12] Gal 4, 6–7.

[13] Svatý Tomáš Akvinský, Komentář
k evangeliu svatého Jana, 14,26.

[14] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
38.

[15] Tamtéž. [16] Svatý Josemaría, 
Dopis 9. 1. 1959, č. 60. [17] Řím 8, 16–
17.



[18] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 15. 11. 2006.

[19] Svatý Cyril Alexandrijský, 
Velikonoční kázání. [20] Mt 3,17.

[21] Mt 17,5.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-leden-2009/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-leden-2009/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-leden-2009/

	Dopis od Preláta (leden 2009)

