
opusdei.org

Dopis od preláta
(duben 2010)

„Svým ponížením a následným
oslavením pro nás náš Pán
vytyčil cestu, kterou bychom
měli následovat v našem
každodenním životě,“ říká nám
biskup Echevarría ve svém
dubnovém dopise.

18.04.2010

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Včera, 31. března, uplynulo
sedmdesát pět let ode dne, kdy sv.



Josemaría poprvé slavil mši svatou v
rezidenci Ferraz a uložil zde do
svatostánku Nejsvětější svátost. A
zítra, 2. dubna, uplyne pět let od
smrti Jana Pavla II. Dvě různá výročí,
jež však v našich srdcích probouzí
zvláštní ozvěnu. Oba dny letos
spadají doprostřed Svatého týdne.
Vyzývají nás k následování našeho
křesťanského povolání v úzkém
svazku s Ježíšem Kristem, skutečně
přítomným v Eucharistii, a
doprovázení jeho osoby při jeho
vykupitelském Umučení.

Sv. Josemaría si uvědomoval, že po
uložení našeho Pána do svatostánku
centra došlo v apoštolském díle k
velkému růstu. Velmi záhy, aniž by
mizely překážky (na něž vždy
narazíme, neboť to je cesta, jíž se
ubíral náš Pán), začala být sklizeň
hojnější. Napsal to v dopise
generálnímu vikáři diecéze Madrid-
Alcalá: Přítomnost Ježíše ve
svatostánku je patrná. Od



okamžiku, kdy přišel, naše práce
vzrostla jak v rozsahu, tak v
intenzitě.[1]

Každý z nás si vzpomíná, jaké
duchovní zemětřesení způsobila
smrt Jana Pavla II. v tolika lidech a
jak hojné ovoce přinesla. To bylo
předcházeno léty, měsíci a týdny,
během nichž tento velký papež
poskytoval – skrze svá kázání a
příklad, skrze svou dlouhou nemoc,
skrze svůj odevzdaný život a smrt –
nádherné svědectví o tom, jak
následovat Krista. Určitě si
vybavujeme pevnost, s jakou se
chopil svatého Kříže, zatímco v
televizi na Velký pátek sledoval
Křížovou cestu, které se nemohl
zúčastnit.

Tyto a další podněty nám mohou
pomáhat vkládat se hlouběji do scén
Svatého týdne. Liturgie svatého
Tridua, která začíná dnes večer mší
svatou In Cena Domini a uzavírá se



Velikonoční Vigilií, výmluvně
připomíná způsob, který Bůh zvolil
pro naše vykoupení. Prosme našeho
Pána o hojnost milostí, abychom lépe
porozuměli obrovskému daru,
vskutku nevyčíslitelnému, který dal
lidstvu skrze svou oběť na kříži. Jaká
předsevzetí sis dal, abys neopustil
Ježíše? Prosíš ho, aby z tebe učinil
velkoryse se kající duši? Používáte
odpovídající prostředky, abyste nikdy
neutekli jako apoštolové?

V komentáři k hymnu sv. Pavla v
jeho dopise Filipským, který popisuje
snížení Boha, aby nás zachránil,[2]
Benedikt XVI. říká: Apoštol se
výstižně a účinně vrací k tajemství
dějin spásy, zmiňujíce aroganci
Adama, který, ačkoli nebyl Bohem,
chtěl být jako Bůh. A srovnává
aroganci prvního člověka, kterou
my všichni cítíme v sobě samých, s
pokorou pravého Syna Božího,
který na sebe ve svém člověčenství
neváhal vzít veškerou lidskou



slabost, kromě hříchu, a to až k
hlubinám smrti. Tento sestup do
hloubky Umučení a smrti je
vystřídán jeho povýšením, pravou
slávou, slávou lásky, která šla až
do krajnosti. A proto je správné,
jak sv. Pavel říká, „aby se v
Ježíšově jménu každé koleno
sklonilo, převysoko na nebi, na
zemi i v podsvětí a aby každý jazyk
vyznal, že Ježíš Kristus jest Pán, ke
slávě Boha Otce.“[3]

Zastavme se v rozjímání u těchto slov
sv. Pavla, která opět uslyšíme na
Velký pátek před čtením Umučení sv.
Jana. Jsou dveřmi, které nám
umožňují vstupovat do Božích plánů,
často tak vzdálených od pouhých
plánů lidských. Obejměme překážky,
které Bůh dovoluje nebo které nám
sesílá, s jistým vědomím, že jsou
důkazem jeho lásky, jak jí bylo
utrpení a smrt jeho Syna. To vše,
řekl Benedikt XVI., nebylo plodem
temného mechanismu nebo



slepého osudu: byla to jeho
svobodná volba, skrze velkorysé
dodržení Otcova plánu spásy. A
smrt, jíž šel vstříc, dodává Pavel,
byla smrt na kříži, nejvíce
ponižující a zneucťující smrt jakou
si dokážete představit. Pán
vesmíru toto všechno podstoupil z
lásky k nám: z lásky si zvolil „vzdát
se sebe“ a stát se naším bratrem; z
lásky sdílel naše podmínky,
podmínky každého muže a každé
ženy.[4]

Svým ponížením a následným
oslavením pro nás náš Pán vytyčil
cestu, kterou bychom měli
následovat v našem každodenním
životě. Jsme-li věrni Ježíši Kristu,
napsal sv. Josemaría, jeho život se
nějakým způsobem opakuje v
životě každého z nás. Projevuje se
to ve vnitřním procesu
sebeposvěcování i ve vnějším
chování.[5] Tak, působením Ducha
svatého, a za naší osobní spolupráce,



se v nás pomalu Kristovy rysy stanou
viditelnými. Při modlitbě Via Crucis
můžeme rozjímat o slovech Našeho
Otce: Pane, ať se rozhodnu
strhnout ze sebe pokáním tu
smutnou masku, kterou jsem si
ukoval svou ubohostí… Tehdy, jen
tehdy, když půjdu cestou rozjímání
a odčiňování, bude můj život
věrným napodobením tvého
života. Budeme se ti podobat stále
víc a víc. Budeme druhými Kristy,
samým Kristem, ipse Christus.[6]

Dcery a synové moji, prosím Boha,
abychom chápali, že největším
projevem lásky a štěstí, je snižování
sebe sama, protože pak Bůh naplňuje
naše duše až po okraj.
Nezapomínejme na velkou pravdu
obsaženou v oněch verších –
ubohých, řekl Náš Otec – jež přišly na
mysl sv. Josemaríovi: Srdce Ježíšovo,
pouč mě, / dnes říkám, že jsi má Láska
a mé Dobro, / dnes jsi mi dal svůj Kříž
a své trny, / dnes říkám, že mě miluješ.



Náš Pán s námi zachází tímto
způsobem – sjednocením s křížem –
aby nás posvětil, a také dopouští, aby
samotná Církev čelila mnoha
útokům. To není nic nového, říká sv.
Josemaría. Od okamžiku kdy náš
Pán Ježíš Kristus založil Církev,
tato naše Matka trpěla
neustávající pronásledování. V
dobách minulých byly útoky
otevřené. Nyní je v mnoha
případech pronásledování skryté.
Ale dnes, stejně jako včera, je
Církev bičována z mnoha stran.[7]

Nic z toho by nás nemělo překvapit.
Náš Pán to oznámil už apoštolům: 
Jestliže vás svět nenávidí, vězte, že ke
mně měl nenávist dříve, než k vám.
Kdybyste byli ze světa, svět by miloval,
co jeho jest; ale protože ze světa
nejste, když vás mé vyvolení ze světa
vyprostilo, proto vás svět nenávidí.
Připomeňte si slovo, které jsem vám
řekl: „Služebník není větší nežli jeho
pán.“ Jestliže pronásledovali mne, i



vás budou pronásledovat; jestliže
zachovávali mé slovo, i vaše budou
zachovávat.[8]

Tyto útoky na katolické učení, na
papeže a biskupy, jsou bezpochyby
čas od času intenzivnější. Kněží jsou
vysmíváni společně s každým, kdo se
snaží žít morálním životem. Laičtí
katolíci, kteří se, využívajíce své
svobody, snaží osvítit občanské
zákony a struktury světlem
evangelia, jsou ostrakizováni. Jsem si
jist, že vám všem je líto oněch
ubohých lidí, kteří mají ve svých
myslích a duších prostor pouze pro
hořkost. Přivádějme je k Pánu skrze
naši modlitbu.

Tváří v tvář těmto situacím bychom
neměli ztrácet hlavu nebo se nechat
zastrašit. Měli bychom cítit bratrský
smutek vůči těm, kteří se mýlí, a
modlit se za ně. Oplácejme zlo
dobrem a buďme radostněji věrnými
a apoštolskými. Připomeňme si výraz



sv. Josemaríi Bůh a odvaha z
prvních let Díla, kdy obtíže v životě
Církve nebyly o nic menší než nyní.
Uvažujme o slovech našeho Pána, jež
jsem právě citoval: Jestliže
pronásledovali mne, i vás budou
pronásledovat; jestliže zachovávali
mé slovo, i vaše budou zachovávat.
Bůh neprohrává bitvy. Se svojí
nekonečnou láskou a
všemohoucností si může ze zla
stvořit dobro.

Ti, kdo se domnívali, že je Církev
definitivně mrtvá, často vítězně
křičeli, ale nevěsta Kristova vždy
povstala ještě krásnější a čistší, aby
pokračovala být nástrojem spásy
mezi národy. Sv. Augustin na tuto
skutečnost ve své době upozornil
slovy, jež Náš Otec použil v jednom
ze svých kázání. Uslyšíte-li snad
urážlivá slova nebo výkřiky na
adresu církve, dejte oněm
nemilujícím lidem s lidskostí a
láskou najevo, že s Matkou nelze



takto špatně zacházet. Teď na ni
útočí beztrestně, protože její
království, kterým je království
jejího Učitele a Zakladatele, není z
toho světa. Dokud pšenice sténá
mezi slámou, dokud špičky pšenice
vzdychají mezi koukolem, dokud
nádoby milosrdenství naříkají
mezi nádobami zloby, dokud lilie
vzlyká mezi trním, vždy bude
nepřátel, kteří říkají: kdy zemře a
její jméno zahyne? Myslí si: přijde
doba, v níž Církev zmizí a již
nebude křesťanů… Ale zatímco to
říkají, nutně umírají. A Církev
zůstává. (Sv. Augustin, En. PS., 70,
II, 12).[9]

Někdy bychom si mohli přát, aby Bůh
ukázal svou moc tím, že by
definitivně osvobodil Církev od těch,
kdo ji pronásledují. A možná se nám
někdy chce ptát: Proč jim takovým
způsobem umožňuješ ponižovat lid,
který jsi vykoupil? Toto je stížnost,
kterou sv. Jan vkládá v Apokalypse



do úst těm, kdo vydali svědectví o
Kristu svou smrtí: Uviděl jsem pod
oltářem duše těch, kteří byli zabiti pro
Boží slovo a pro svědectví, které
vydali. Zvolali mocným hlasem: „Kdy
už konečně, svatý a pravdivý Pane,
zjednáš spravedlnost a pomstíš naši
krev na obyvatelích země?“[10]
Odpověď na sebe nenechá dlouho
čekat: Bylo jim… řečeno, aby měli
ještě krátce strpení, dokud nebudou v
plném počtu jejich druhové ve službě a
jejich bratři, kteří mají být vydáni na
smrt jako oni.[11]

Takto jedná Bůh. Ti kdo byli svědky
Kristova zatčení, jeho bezbožného
soudu, jeho nespravedlivého
odsouzení, jeho potupné smrti,
mylně došli k závěru, že vše skončilo.
A přesto nebylo vykoupení lidstva
nikdy blíže, než když pro nás Ježíš
dobrovolně trpěl. Jak nádherným a
zároveň překvapivým je toto
tajemství! Nikdy nebudeme moci
dostatečně rozjímat nad touto



skutečností. Přestože je Bůh, Ježíš
nechce svou božskou výsadu učinit
svým výhradním vlastnictvím;
nechce svého božství, slavné
důstojnosti a síly užít jako nástrojů
triumfu.[12]

Náš Pán chce, aby se údy jeho
Mystického těla podílely na tajemství
ponížení a oslavení, jimiž nás
vykoupil. Je-li Velký pátek dnem
plným smutku, je také zároveň
zvláště příznivým dnem k oživení
naší víry, upevnění naší naděje a
odvahy, aby každý z nás mohl nést
svůj kříž s pokorou, důvěrou a
odevzdáním v Bohu, jistý si jeho
podporou a vítězstvím. Liturgie
tohoto dne zpívá: „O Crux, ave,
unica Spes“, „Ó kříži, naše jediná
naděje!“[13] Navrhuji vám něco, co
jsem viděl u Našeho Otce:
vychutnávat, rozjímat, ztotožňovat se
se slovy, která se zvláštním
způsobem opakují během Svatého
týdne: Adoramus te, Christe, et



benedicimus Tibi. Quia per sanctam
Crucem Tuam redemisti mundum!
Klaníme se ti, Kriste, a děkujeme ti.
Neboť svým křížem jsi vykoupil svět!

Ve světle jeho slavného Vzkříšení,
které následovalo Kristovu smrt a
pohřeb, nabývají události, které nám
způsobují bolest nebo utrpení, svého
skutečného významu. Pojďme se jim
tedy snažit porozumět tímto
způsobem, milujíce v každém
okamžiku vůli Boha, který, ač nechce
zlo, je dopouští, aby respektoval naši
svobodu a nechal více vyniknout
svému zářivému milosrdenství. A
snažme se pomáhat mnoha dalším
lidem, kteří jsou možná zmateni
nebo dezorientováni, aby tomuto
porozuměli.

Bez ohledu na to, co se stane,
Kristus neopustí svou nevěstu.[14]
Náš Pán i nadále přebývá v Církvi,
které seslal Ducha svatého, aby ji
navěky doprovázel. Takový byl Boží



záměr: Ježíš tím, že zemřel na
kříži, nám dal ducha pravdy a
života. Kristus je stále přítomen ve
své církvi: ve svátostech, v liturgii,
v učení Církve, v celé její činnosti.
[15] A Náš Otec dodal: Pouze tehdy,
když se člověk s milostí Boží
rozhodne postavit do středu své
duše kříž, zapře sám sebe pro Boží
lásku, teprve když se zbaví všeho
sobectví a vší falešné lidské jistoty,
to je, když opravdu žije z víry,
právě tehdy a jen tehdy dostává
plně onen mohutný oheň, velké
světlo, velkou útěchu Ducha
Svatého.[16]

23. tohoto měsíce budeme opět slavit
první svaté přijímání Našeho Otce.
Neumím vám vylíčit jeho radost, jeho
uctívání, jeho eucharistickou
horlivost na Zelený čtvrtek. Ale
mohu vám říci, že jeho díkůvzdání a
jeho uctívání Ježíše Krista v posvátné
Hostii byly příkladné: vše se mu
zdálo málo a prosil Pána v



Nejsvětější svátosti, aby jej naučil
milovat, aby nás naučil milovat.

Jsou i další výročí dějin Díla v tomto
měsíci: Ponechávám je vaší zdravé
zvědavosti, abychom, jako dobré
dcery a dobří synové, věděli, jak
děkovat Nejsvětější Trojice za
všechnu její dobrotu vůči nám. Nyní,
mimo jiné, za duchovní plody cesty
do Palerma, kterou jsem vykonal
minulý víkend.

Pokračujte v modlitbě za papeže a
jeho pomocníky, a za všechny jeho
úmysly. Heslo, které vám navrhuji, je
stejné, jaké měl sv. Josemaría v
začátcích Opus Dei: Bůh a odvaha,
víra a statečnost, s optimismem
zakořeněným v naději.
Zintenzivněme apoštolát přátelství a
důvěry, který je Dílu vlastní, bez
starostí o to, co si mohou myslet
ostatní, založený na životě modlitby
a oběti, odborné práci vykonávané
tím nejlepším možným způsobem. A



Bůh udělá vše dříve, více a lépe, než
bychom si my mohli představit.

S láskou Vám žehná,

Váš Otec

+ Javier

Řím, 1. dubna 2010

-------------------------------------------------------

[1] Sv. Josemaría, Dopis Donu
Francisco Moran, 15. května, 1935.
(Srov. Andrés Vázquez de Prada, 
Zakladatel Opus Dei. Díl. I, str. 421).

[2] Srov. Fil 2:6-11.

[3] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci 8. dubna 2009.

[4] Ibid.

[5] Sv. Josemaría, Výheň, č. 418.

[6] Sv. Josemaría, Křížová cesta, Šesté
zastavení.



[7] Sv. Josemaría, Homilie 
Nadpřirozený cíl Církve, 28. května
1972. (Milovat Církev, č. 18).

[8] Jn 15:18-20.

[9] Sv. Josemaría, Homilie Věrnost
Církvi, 4. června 1972. (Milovat
Církev, č. 16).

[10] Zj 6:9-10.

[11] Ibid., 11.

[12] Benedikt XVI., Promluva na
generální audienci 8. dubna 2009.

[13] Ibid.

[14] Sv. Josemaría, Homilie Věrnost
Církvi, 4. června 1972. (Milovat
Církev, č. 16).

[15] Sv. Josemaría, Jít s Kristem, č.
102.

[16] Ibid., č. 137.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-

od-prelata-duben-2010/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-duben-2010/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-duben-2010/

	Dopis od preláta (duben 2010)

