
opusdei.org

Dopis od Preláta
(červenec 2007)

Dopis biskupa Javiera
Echevarríi věřícím Opus Dei.
Tento měsíc dopis podněcuje
věřící, aby uvažovali o
obyčejném, ale příkladném
životě prvních křesťanů.

09.07.2007

Milovaní, ať Ježíš chrání mé dcery a
syny!

Stejně jako v jiných letech se 26.
června na mnoha místech po celém
světě slavil liturgický svátek svatého



Josemaríi Escrivá de Balaguer. Úcta k
našemu Otci se stává každým dnem
více skutečností bez hranic;
zeměpisných, jazykových, rasových
či sociálních. Tisíce lidí se utíkají k
jeho přímluvě v duchovních a
materiálních potřebách a inspirují se
jeho životem a učením pro
uskutečňování požadavků Evangelia.

Jeho osoba se zdá být velmi aktuální,
a tak tomu s milostí Boží bude vždy,
aby mnoho mužů a žen mohlo
objevit cesty, jež vedou k Nejsvětější
Trojici prostřednictvím všech
čestných lidských skutečností:
rodiny, práce, sociálních vztahů atd.

Pán si přeje, abychom my, kteří se
každý den snažíme posvěcovat podle
ducha Opus Dei, usilovali o věrné
následování cesty, kterou svatý
Josemaría otevřel svou poslušností
Boží vůli. Tímto způsobem, to je
svědectvím našeho vnitřního boje –
někdy vítězného a jindy ne, ale vždy



znovu započatého s radostí – a
našimi nadšenými slovy, se mnoho
lidí nadchne pro to, aby vykročilo po 
cestě posvěcování se při profesionální
práci a při plnění každodenních
povinností křesťana[1], jíž je Dílo.

Dnes bych vám chtěl připomenout
některá učení našeho Otce spojená s
prvními křesťany, kteří obdrželi
evangelijní učení přímo z úst
apoštolů nebo jejich přímých
spolupracovníků. Soustředil se na ně
jako na příklad způsobu, jakým
máme čelit naší existenci ve světě.
Přesně včera jsme slavili liturgickou
památku prvních římských
mučedníků, mužů a žen z Říma, kteří
vydali nejvyšší svědectví Kristu ve
věčném městě za pronásledování
císaře Nerona. Při uvedení tohoto
svátku do všeobecného kalendáře
rozhodla církev, aby se slavil 30.
června, po slavnosti apoštolů Petra a
Pavla, jako by tím chtěla podtrhnout



jeho úzkou spojitost s těmi, kteří jim
předali svaté učení Ježíše Krista.

Když chtěl svatý Josemaría vysvětlit
poslání Opus Dei, utíkal se často k
našim prvním bratřím ve víře. 
Chceme-li hledat nějaké srovnání –
říkal –, Opus Dei nejsnáze
pochopíme, když pomyslíme na
život prvních křesťanů. Ti žili své
křesťanské povolání do hloubky;
vážně usilovali o dokonalost, k níž
byli povoláni prostou a vznešenou
skutečností, totiž křtem. Navenek
se neodlišovali od ostatních
občanů[2]. Podobně, dodával, jsou
členové Opus Dei obyčejní lidé;
vykonávají svou běžnou práci, žijí
ve světě jako ti, jimiž jsou:
křesťanští občané, kteří chtějí
náležitě odpovídat na požadavky
své víry[3].

Dalším motivem, který mne vede k
tomu, abych vám předložil tyto
úvahy, je mé přání podporovat učení



papeže, který se na svých středečních
audiencích – a to již nějaký čas –
zmiňuje o postavách starých Otců a
církevních spisovatelů. Jeho slova
nám mohou pomoci jednat jako ony
osoby z počátků křesťanství.
Koneckonců okolnosti, ve kterých
svědčili o své víře, se nezdají být
příliš odlišné od těch našich.

Z toho vyplývá první bod:
optimistický postoj překypující
důvěrou a jistotou – jistotou víry! –, s
níž se stýkali s pohanským světem.
Ve světle Pánova učení uměli
rozlišovat pozitivní aspekty
společenských zvyků své doby a
zamítnout to, co se neshodovalo s
novým pohledem na život, jejž jim
předalo učení Krista.

Papež nás například nechává
povšimnout si, že svatý Justýn, laický
křesťan, mistr filozofie v Římě, vyšel
z Písma svatého a vysvětlil
především božský plán stvoření a



spásy, jež se uskutečňuje v Ježíši
Kristu, v Logos, to znamená
Věčném Slově, věčné, stvořitelské
Pravdě. A zdůrazňuje, jak onen
dávný církevní Otec uvažuje o tom, 
že každý člověk, jakožto rozumné
stvoření, má podíl na onom Logos,
nese v sobě „zárodek“ a může
rozeznat pravdu. Tak se samotné 
Logos, které se ukázalo Židům jako
prorocká osoba ve Starém zákoně,
projevuje částečně jakoby v
„zárodcích pravdy“ v řecké
filozofii. Nuže tedy, zakončuje
svatý Justýn, jelikož křesťanství je
historickým a osobním projevem 
Loga v jeho plnosti, „vše krásné, co
bylo projeveno jakémukoliv
člověku, patří nám, křesťanům“[4].

V mnoha zemích se my, kteří jsme si
vědomi toho, že jsme Božími dětmi,
nacházíme ponořeni do
novopohanské společnosti a –
nepochybujme o tom – je nám
svěřeno úžasné poslání přivézt ji



zpět k Bohu. Apoštolský postoj
každého z nás má následovat kroky
těch, kteří nás předešli. Je třeba,
abychom v lůně občanské
společnosti, k níž podle civilního
práva náležíme, jednali bez
komplexů méněcennosti, jisti si
katolickým učením, bez arogance ji
vnitřně přeměňovali a působili tak
jako kvas v těstě[5] pro časné i věčné
dobro všech lidí.

Buďme tedy optimističtí a objektivní.
I když uvidíme nedostatky a chyby,
vždy bude hojně pozitivních postojů
a dobrých věcí u žen a mužů, s nimiž
se setkáme, stejně jako v prostředí, v
němž se pohybujeme. Když se
budeme věnovat apoštolátu, je třeba,
abychom objevili tato bohatství a
uměli je ocenit, abychom mohli ty, o
které se staráme, přivést k Pravdě.
Když se budeme opírat o tyto body
všeobecného zájmu, bude mnohem
jednodušší přiblížit duše k Bohu.
Naším nejlepším spojencem v nové



evangelizaci společnosti – vedle
andělů strážných lidí, se kterými
jednáme – je právě ona božská
studnice, jež se nachází v každém
lidském stvoření – ačkoliv se to
někdy ignoruje –, a to také v těch,
kteří jsou od Boha nejdále.

Naplňme se tedy odvahou a snažme
se ji předat také ostatním, kteří se
možná nechali odradit situací
morálního a duchovního úpadku,
který se na tolika místech objevuje. V
našich osobních rozhovorech s
přáteli a kolegy, stejně jako při více či
méně veřejných vystoupeních, která
budeme mít příležitost uskutečnit,
buďme vyzbrojeni „křídly“ víry a
rozumu, jak nám neúnavně opakuje
papež[6], aniž bychom jedno od
druhého oddělovali. Tak odoláme
okolnímu relativismu, který je
jasným znamením chybějící víry a
nedostatku důvěry.



A vzpomínajíc také na milovaného
Jana Pavla II., uveďme ve skutek jeho
radu: „Nebojte se! Otevřete, otevřete
dokořán dveře Kristu! Otevřete jeho
spasitelné moci hranice zemí,
ekonomické i politické systémy,
široká pole kultury, civilizace a
rozvoje. Nebojte se! Kristus ví, co je v
každém člověku. Pouze On to ví!“[7]
Nejprve to musíme naplnit v nás
samotných, dovolit Pánu, aby
vstoupil do našich duší a panoval
tam; a také v těch, se kterými se
stýkáme a pomáháme jim dojít k
přesvědčení, že Ježíš je ten nejlepší
Přítel.

Je proto nezbytné, abychom neustále
zlepšovali naši teologickou formaci,
abychom podle svých potřeb a
okolností prohlubovali současná
témata veřejného mínění spojená se
základními aspekty Zjevení spásy. Při
rozboru učení svatých Otců se papež
zastavuje u dalšího bodu, který je v
současné době velmi důležitý.



Potvrzuje, že velká chyba starých
pohanských náboženství spočívala v
tom, že se nedržela cest vepsaných
božskou moudrostí do hloubi duší. 
Proto byl zánik pohanských
náboženství nevyhnutelný: byl to
logický důsledek oddálení
náboženství od pravdy bytí a jeho
redukce na umělý souhrn obřadů,
dohod a zvyků[8]. Staří Otcové a
křesťanští autoři se naopak rozhodli 
pro pravdu bytí proti mýtu 
zvyku[9]. Svatý Otec připomíná, že
Tertulián napsal: „Dominus noster
Christus veritatem se, non
consuetudinem, cognominavit“[10];
Kristus Náš Pán prohlásil, že On je
Pravda a ne zvyk. A Benedikt XVI.
říká, že ve vztahu k tomu je vhodné
si všimnout, že výraz consuetudo,
který používá Tertulián, když
hovoří o pohanském náboženství,
se do moderních jazyků dá přeložit
výrazy jako „moderní kultura“,
„současná móda“[11].



I dnes je neúspěch těch, kteří
opomíjejí Boha, jistý. Přes zdánlivé
vítězství relativismu na některých
místech, se musí tento způsob života
a myšlení nutně zbořit jako hrad z
karet, protože není ukotven v pravdě
prozřetelného Boha Stvořitele, který
řídí cesty dějin.

My křesťané jsme nejsvobodnější ze
všech, protože se nenecháme svést
současnými tendencemi. Církev si
přeje, aby její děti byly 
zodpovědnými a důslednými
katolickými občany, jejichž rozum
a srdce nejsou v rozporu, každé
zvlášť, ale jsou svorné a pevné, aby
mohly vždy dělat to, co vidí jasně,
že je třeba udělat, aniž by se
nechaly ovlivňovat – pro
nedostatek osobnosti a věrnosti
svědomí – přechodnými
tendencemi nebo módou: abychom
nebyli jako malé děti, které se
nechají zmítat a strhovat větrem
kdejakého učení, v kterém lidská



chytrost a prohnanost podvádí a
klame (Ef 4,14)[12].

Na začátku těchto řádků jsem vám
napsal, že úcta k svatému Josemarii
se po celém světě stále šíří. Před
několika dny – a z nedávných
příkladů to není jediný –, byla ve
městě Reggio Calabria odhalena
pamětní deska u příležitosti šedesáti
let od doby, kdy tudy prošel náš Otec;
také po něm byla pojmenována jedna
ulice ve Fiugi. A dnes, 1. července,
bude svatému Josemarii zasvěcen
jeden farní kostel ve Valencii; to je
také důvod, proč zde píši tento dopis,
neboť můj milovaný přítel a bratr v
biskupské službě, Mons. García
Gasco mne sem pozval, abych se
zúčastnil liturgických obřadů.
Připojte se k mému díkučinění a
pokračujme každý na svém místě v
práci, aby se tento Boží duch dostal
do nových prostředí a k novým
lidem.



Je pro mne velkou radostí sdělit vám,
že od 26. června jsou již v Moskvě
vaši bratři, kteří začínají se stálou
apoštolskou prací Díla v Rusku.
Podporujme je stále zblízka naší
modlitbou, nejen v těchto prvních
okamžicích; a připravujme budoucí
expanzi.

Při pohledu na všechny vaše dopisy u
příležitosti mých narozenin mne
naplnilo zahanbení a radost; jsem
vděčný každému z vás. Pokud o tom
pochybujete, zeptejte se Jeho, jak
říkal náš Otec.

S velkou láskou vám žehná

váš Otec

+ Javier

Valencie, 1. července 2007

-------------------------------------------------------

[1] Modlitba k uctívání svatého
Josemaríi.



[2] Svatý Josemaría, Rozhovory s
Mons. Escrivou de Balaguer, č. 24.

[3] Tamtéž. [4] Benedikt XVI., Projev
při generální audienci, 21.3.2007.
Citace svatého Justýna je z Apologie
II, XIII, 4.

[5] Srov. Mt 13,33.

[6] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 18.4.2007.

[7] Jan Pavel II., Projev na úvod
pontifikátu, 22.10.1978.

[8] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 21.3. 2007.

[9] Tamtéž. [10] Tertulián, O roušce
pannen I, 1.

[11] Benedikt XVI., Projev při
generální audienci, 21.3.2007.

[12] Svatý Josemaría, Dopis 6.5.1945,
č. 35.



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-
od-prelata-cervenec-2007/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-cervenec-2007/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dopis-od-prelata-cervenec-2007/

	Dopis od Preláta (červenec 2007)

